
257

რონალდ დუორკინი

სამართლიანობა ზღარბებისთვის*სამართლიანობა ზღარბებისთვის*

ინგლისურიდან თარგმნა პაატა ჯავახიშვილმა

ზოგიერთ თქვენგანს, და ალბათ, მრავალ თქვენგანს, სმენია ჩემი მონა-
თხრობი სამოთხის შესახებ ლერნდ ჰენდის ხედვაზე.1 გაგიხარდებათ იმის გაგება, 
რომ ახლა უკვე მაქვს საკუთარი ხედვა სამოთხის შესახებ: ბევრი ადამიანი, მათ 
შორის, მსოფლიოში გამორჩეული ფილოსოფოსები და იურისტებიც კი, ერთად 
შეიკრიბნენ, რათა განეხილათ ჩემი წიგნი. და თითქოს ეს არ ყოფილიყო საკმა-
რისი, ისინი განიხილავენ ამ წიგნს იქამდე, ვიდრე თავად დავასრულებ მის წერას. 
ასე რომ, შემიძლია ვისარგებლო მათი იდეებით. მაგრამ ეს არ არის საუკეთესო 
ნაწილი. საუკეთესო ის არის, რომ ამისთვის არც კია საჭირო, რომ მოვკვდე.

ამ შესავლით მინდა მოგაწოდოთ წიგნის შინაარსის წინასწარი შეჯამება, 
მაგრამ მცირე განსხვავებით. წიგნი იწყება მეტაეთიკის საკითხებით, რომლე-
ბიც, ჩემი აზრით, მასში წარმოდგენილ ფილოსოფიურ თემებს შორის ყველაზე 
ტექნიკურია, და სრულდება პოლიტიკურ მორალზე2 ვრცელი დისკუსიით. ამ 
შენიშვნებში კი მე საპირისპირო მიმართულებით წარვმართავ მსჯელობას. და-
ვიწყებ იმ პოლიტიკური მოწყობის აღწერით, რასაც, სამართლიანობის მოთხო-
ვნიდან გამომდინარე, აუცილებლად მივიჩნევ. შემდგომ ვცდილობ ავხსნა ჩემი 
მოსაზრებები ღირებულებათა ერთიანობის შესახებ იმის ჩვენებით, თუ როგორ 
ვრცელდება ამ პოლიტიკური მოწყობის თითოეული ელემენტი სხვა მრავალ სა-
კითხზე, საკითხებზე, რომლებიც ერთმანეთს სხვადასხვა წერტილებში კვეთს 

*	 თარგმნილია შემდეგი გამოცემიდან: Dworkin R., Justice for Hedgehogs, Boston 
University Law Review, Vol. 90, No. 2, 2010, 469-478. 

1	ერ თ-ერთი აღწერის მიხედვით, თუ როგორ წარმოედგინა ლერნდ ჰენდის თავისი პირ-
ველი დღე სამოთხეში, ის ამბობდა რომ: დილით გაიმართებოდა ბეისბოლის მატჩი. 
ანგარიშით 4:1 მოწინააღმდეგე გუნდის სასარგებლოდ, მეცხრე ინინგის ბოლოს. ჰენდის 
გუნდი ტვირთავს ყველა ბაზას, მისი დარტყმის ჯერი დგება. ჰენდი ურტყამს ბურთს, 
ასუფთავებს ბაზებს და „გრანდ სლემით“, ანუ ოთხქულიანი დარტყმით იგებს თამაშს.

შუადღეს იმართება ამერიკული ფეხბურთის მატჩი, თანაბრად ძლიერი გუნდებით. 
ანგარიში კვლავ 0-0-ია, დარჩენილია მხოლოდ ერთი წუთი. ჰენდი იჭერს ბურთს, მირ-
ბის ხაზის გასწვრივ და გადის ბოლომდე გადამწყვეტი თაჩდაუნი! დღის მთავარი მო-
ვლენა კი საღამოს ბანკეტია, რომელზეც მოწვეულნი არიან ცივილიზაციის ყველაზე 
ნათელი გონები – სოკრატე, დეკარტი, ბენჯამინ ფრანკლინი და ვოლტერი. ღამის 
მთავარი გამომსვლელი ვოლტერია. მაგრამ რამდენიმე სიტყვის შემდეგ მსმენელები 
გაჰყვირიან: „ჩუმად, ვოლტერ! დაჯექი! ჩვენ ჰენდის მოსმენა გვინდა!“.

Gerhard Hunther, Learned Hand: The Man and The Judge 680 (1994).
2	 Ronald Dworkin, Justice for Hedgehogs (forthcoming 2010) (Apr. 17, 2009 manuscript on 

file with Boston University Law Review).



258

და შესაბამისად, ხსნის თავად წიგნის სტრუქტურას, სირთულესა და თემატურ 
მრავალფეროვნებას. საბოლოოდ, ეს ერთიანობა არის ის, რაც, იმედი მაქვს, 
რომ მკითხველისთვის გასაგები გახდება.

დასაწყისში აღვწერ, როგორ უნდა მოეპყრას საზოგადოება ხელისუფლე-
ბის მეშვეობით საკუთარ წევრებს, როგორც ინდივიდებს. გთავაზობთ ორ ძი-
რითად პრინციპს. უპირველეს ყოვლისა, ხელისუფლებამ უნდა გამოავლინოს 
თანაბარი მზრუნველობა თითოეული ადამიანის, თითოეული მოქალაქის ბე-
დის მიმართ, რომელსაც იგი თავისი მფარველობის ქვეშ მოიაზრებს. მეორე, 
სახელმწიფომ პატივი უნდა სცეს თითოეული პირის პასუხისმგებლობასა და 
უფლებას, თავისი ცხოვრება ღირებულად გარდაქმნას. მაშასადამე, თანაბარი 
მზრუნველობა და თანაბარი პატივისცემა პირადი პასუხისმგებლობისთვის. 
დაფიქრდით, როგორ აისახება ეს ორი პრინციპი განაწილებითი სამართლიანო-
ბის საკითხზე. არ არსებობს რესურსების პოლიტიკურად ნეიტრალური განა-
წილება სახელმწიფოში. ყველა განაწილება, დიდწილად, იმ კანონებისა და პო-
ლიტიკის შედეგია, რასაც კონკრეტული ხელისუფლება ირჩევს. შესაბამისად, 
ყველა განაწილება უნდა გამართლდეს იმით, თუ როგორ შეესაბამება ეს ორი 
ფუნდამენტური პრინციპი ერთმანეთს.

კონსერვატორებისთვის საყვარელი დაურეგულირებელი (თავისუფალი) 
ბაზრის პრინციპი ცხადყოფს, რომ ეკონომიკა უნდა იმართებოდეს შეუზღუდავი 
ბაზრების მეშვეობით, სადაც ადამიანები თავისუფალნი არიან თავიანთი შრო-
მის ყიდვა-გაყიდვაში. სამართლიანობა, მათი თვალსაზრისით, ისაა, რომ ადა-
მიანებს ჰქონდეთ ყველაფერი, რისი მოპოვებაც საკუთარ ძალებზე დაყრდნო-
ბით შეუძლიათ ამ კონკურენტულ ბრძოლაში. იჩენენ კი შეუზღუდავი ბაზრები 
თანაბარ მზრუნველობას ყველა ადამიანის მიმართ? მას, ვინც მარცხდება და 
სიღარიბეში რჩება, უფლება აქვს იკითხოს: „რადგან თითქმის ნებისმიერი სხვა 
კანონი უკეთეს მდგომარეობაში ჩამაყენებდა, როგორ ამართლებთ იმ კანო-
ნებს, რომლებიც ამგვარ განაწილებას წარმოშობს?“ როგორ იჩენენ ეს კანო-
ნები ჩემზე თანაბარ მზრუნველობას?“ დაურეგულირებელი ბაზრის [პრინცი-
პის] დამცველი ვერ გასცემდა გონივრულ პასუხს, რომ ეს სისტემა პირად არჩე-
ვანსა და შესაბამისად, პირად პასუხისმგებლობას სცემს პატივს. იმის გამო, 
რომ ადამიანები ბაზარზე თავიანთ პოზიციას იკავებენ ბევრ ფაქტორზე და-
ყრდნობით, რომლებზეც პასუხისმგებლები თავად არ არიან: ისინი არ არიან 
პასუხისმგებლები საკუთარ გენეტიკურ მემკვიდრეობაზე; შესაბამისად, არც 
ბუნებრივ ნიჭზე. ისინი არ არიან პასუხისმგებლები იმ კეთილდღეობასა და იმ 
უიღბლობაზე, რაც ცხოვრების განმავლობაში შეიძლება შეემთხვეთ. მეორე 
პრინციპში, რომელიც პასუხისმგებლობას ეხება, არაფერია ისეთი, რაც ხელი-



259

სუფლებას მისცემდა უფლებას, შეიმუშაოს პოლიტიკა, რომელიც დიდ უთანა-
სწორობამდე მიგვიყვანს.

ახლა კი, წარმოიდგინეთ საპირისპირო უკიდურესობა, – ხელისუფლება 
აცხადებს, რომ უზრუნველყოფს სრულ ეკონომიკურ თანასწორობას, რაც არ 
უნდა აირჩიონ ან მოიმოქმედონ ადამიანებმა. მაგალითად, რამდენიმე წელი-
წადში ერთხელ, იმის მსგავსად, როგორც მონოპოლიის თამაშში შეგვიძლია 
ვქნათ, ხელისუფლება ყველა დაგროვილ ქონებას ხელახლა დაიბრუნებს და 
თანაბრად გადაანაწილებს მოქალაქეებს შორის. ამგვარი მიდგომა ვეღარ გა-
მოხატავდა პატივისცემას იმ პასუხისმგებლობისადმი, რომელიც თითოეულ 
ადამიანს აკისრია საკუთარი ცხოვრების ღირებულად გარდაქმნის მხრივ. რა-
დგან ინდივიდის მიერ მიღებულ გადაწყვეტილებებს – შრომასა თუ დასვენებას 
შორის არჩევანს, დაზოგვისა თუ ინვესტიციის გზების შერჩევას, არ ექნებოდა 
არავითარი შედეგი.

პირადი პასუხისმგებლობის ყოველმხრივ გამართულ წარმოდგენაში აუ-
ცილებლად უნდა შედიოდეს ისიც, რომ ადამიანებმა გადაწყვეტილებები უნდა 
მიიღონ, გათვიცნობიერებულად, თავისი ქმედებების შედეგების გათვალისწი-
ნებით. განსაკუთრებით, თანაბარ მზრუნველობაზე დაფუძნებულ საზოგადოე-
ბაში, ადამიანებმა შრომასა და დასვენებას, ინვესტიციასა და მოხმარებას შო-
რის არჩევანი საზოგადოებრივი ფასის გათვალისწინებით უნდა გააკეთონ, ანუ, 
რა ალტერნატიული შესაძლებლობები ეკარგებათ სხვებს იმ არჩევანის გამო, 
რომელსაც ვაკეთებ. თუ ჩემს სიცოცხლეს გავატარებ უსაქმურობაში, უნდა 
მესმოდეს, რომ ეს სხვებისთვის ძვირადღირებულია, რადგან შეიძლებოდა, რომ 
მე შემექმნა ის, რაც მათ სურდათ და სჭირდებოდათ.

მგონია, რომ განაწილებითი სამართლიანობის საკითხი შეიძლება დაისვას 
როგორც ერთგვარი ამოცანა – ერთდროულად მოცემული განტოლებების 
სისტემის გადაჭრა. მე ჩამოვაყალიბე ორი ძირითადი პრინციპი, რომელთაც 
აქვთ არსებითი მოთხოვნები და აუცილებელია მივაღწიოთ ისეთ მიმზიდველ გა-
ნმარტებებს, რაც საშუალებას მოგვცემს სახელმწიფოს ეკონომიკის ძირითადი 
სტრუქტურა ისე გარდავქმნათ, რომ ორივე პრინციპის პატივისცემა უზრუნ-
ველყოს. ამ საკითხზე ჩემი მცდელობა ამ წიგნშია გაშუქებული. ახლა მოკლედ 
შევაჯამებ იმ იდეალურ მდგომარეობას, რომელიც წარმომიდგენია, ფილოსო-
ფოსების ჩვეულ მეთოდს მივმართავ და გეტყვით, რომ ის არის რაღაც დაუძლე-
ველი, შეუძლებელი.

წარმოვიდგინოთ ყველა არსებულ რესურსზე საწყისი აუქციონი, სადაც 
თითოეულ ადამიანს ერთი და იმავე რაოდენობის ჩიპები ექნება, და აუქციონი 
იმგვარად იმართება, რომ საბოლოოდ სხვისი რესურსების პაკეტისა არავის 



260

შურდეს. თუ ვინმეს ასეთი სურვილი ექნება, ის შეძლებს მათი შეძენისთვის უკე-
თესი ფსონის შეთავაზებას. აუქციონი შეიძლება დიდხანს გაგრძელდეს, მაგრამ 
საბოლოო შედეგი ასეთი იქნებოდა. შემდეგ კი ტარდება დამატებითი აუქცი-
ონი დაზღვევის შესახებ, სადაც ადამიანები თავად გადაწყვეტენ, რა სახის რის-
კებისგან დაიზღვიონ თავი, ანუ რომელი დაზღვევა შეიძინონ. ვაღიარებ, რომ 
ეს უკიდურესად ხელოვნური კონსტრუქციაა. მაგრამ წიგნსა და ჩემს სხვა ნაშ-
რომებშიც ვამახვილებ ყურადღებას იმაზე, როგორ შეგვიძლია ამგვარი მოდე-
ლის გარდაქმნა, დაზღვევის ასპექტის ხაზგასმით, რათა ტლანქი ცუდი იღბალი 
არჩევით იღბლად გარდავქმნათ.3

გაგაცნობთ ორ მოკლე მაგალითს. ვფიქრობ, რომ აღნიშნული სტრუქტურა 
შეგვიძლია გამოვიყენოთ შემოსავლების პროგრესული გადასახადის დასაცა-
ვად, თუნდაც ისეთ გადასახადის, რომელიც უფრო ბევრად პროგრესულია, ვი-
დრე ის, რაც ამჟამად გვაქვს. ეს მოწყობილობა, ჩემი აზრით, უზრუნველყოფს 
გონივრული ჯანდაცვის სისტემის მოდელს, სადაც მაგალითად, ჩვენ ერთობლი-
ვად ნაკლებ ფულს დავხარჯავთ ადამიანების სიცოცხლის ბოლო ოთხი თვის 
განმავლობაში შესანარჩუნებლად, რადგან დაზღვევის მყიდველები არ გადა-
იხდიან ძალიან მაღალ პრემიებს, რომელიც საჭირო იქნება ამ დაფარვის უზ-
რუნველსაყოფად იმის ხარჯზე, რაც მათ ახალგაზრდობაში სხვა მიზნებისთვის 
სჭირდებოდათ. მაგრამ, რა თქმა უნდა, ეს მიდგომა გაამართლებდა სავალდე-
ბულო ჯანდაცვის გარკვეულ მნიშვნელოვან დონეს ყველასთვის.

ამ წიგნში ვცდილობ თავისუფლების თეორიის დაძლევას შემდეგი ლოგიკის 
შესაბამისად. განაწილებითი სამართლიანობის მოდელის ეს მოკლე მონახაზი 
სამართლიანობის უფრო ზოგადი თეორიის მხოლოდ დასაწყისია. ჩვენ ასევე 
გვჭირდება თავისუფლების თეორია და უნდა გვახსოვდეს ის საფრთხე, რომ თა-
ვისუფლების ნებისმიერი დამაჯერებელი თეორია შეიძლება წინააღმდეგობაში 
მოდიოდეს ჩემს მიერ აღწერილ განაწილებითი სამართლიანობის ეგალიტარულ 
თეორიასთან. ეს იყო ის საკითხი, რომელიც ისაია ბერლინმა გამოაცხადა რო-
გორც აუცილებელი.4 ვცდილობ ამ წიგნში თავისუფლების თეორია შემდეგი მი-
მართულებით დავასაბუთო. მე ერთმანეთისგან განვასხვავებ თავისუფლებას 
[Freedom], რომელიც არის შენი უნარი, გააკეთო ნებისმიერი რამ, რაც გსურს, 
ხელისუფლების შეზღუდვების გარეშე, და თავისუფლებას [Liberty], რომელიც 
არის თავისუფლების ის ნაწილი, რომლის შეზღუდვა ხელისუფლების მიერ 
არასწორი იქნებოდა. შესაბამისად, მე არ ვეთანხმები ზოგად უფლებას თავი-

3	მაგალი თად, იხ., id. (manuscript at 226-28); Ronald Dworkin, Sovereign Virtue 331-50 (2000).
4	 ზოგადად იხ., Isaiah Berlin, Two Concepts of Liberty, in Four Essais on Liberty, 118 (1969).



261

სუფლებაზე [Freedom]. პირიქით, ვაღიარებ თავისუფლების უფლებას [liberty)], 
და ის უფლება, რომელსაც ვგულისხმობ, საკმაოდ კომპლექსურია.

წიგნში ყურადღებას ვამახვილებ სამ არგუმენტზე, რომლებიც გვაქვს თა-
ვისუფლების დასაცავად. პირველი, საჭიროა გარკვეული თავისუფლებები, 
განსაკუთრებით, სიტყვის თავისუფლება, რადგან ისინი აუცილებელია სა-
მართლიანი და ეფექტური დემოკრატიული მმართველობის სისტემისთვის. 
მეორე, ჩვენ გვაქვს უფლება, რასაც მე „ეთიკურ დამოუკიდებლობას“ ვუწო-
დებ; ეს მომდინარეობს იმ მეორე ფუნდამენტური პრინციპიდან, რაც უკვე 
აღვნიშნე. ჩვენ გვაქვს უფლება მივიღოთ ფუნდამენტური გადაწყვეტილებები 
ადამიანის ცხოვრების მნიშვნელობისა და ღირებულების შესახებ საკუთარი 
თავისთვის. ეს უფლება აღიარებულია უმაღლესი სასამართლოს მიერ, რომე-
ლმაც დაასაბუთა, რომ ხელისუფლებამ არ უნდა აკრძალოს ადრეული აბო-
რტი.5 მესამე, ჩვენ გვაქვს უფლება, კვლავ ეთიკური დამოუკიდებლობის სა-
ფუძველზე, არ დავკარგოთ თავისუფლება მაშინ, როცა ხელისუფლების გამა-
რთლება ეფუძნება ცხოვრების საუკეთესო გზის შესახებ რაიმე შეხედულების 
პოპულარობას ან უპირატესობას.

თითოეული ეს საფუძველი თავისუფლებისთვის ძალიან კომპლექსურია, და 
მე მრავალ გვერდს ვუთმობ იმაზე მსჯელობას, თუ რას ნიშნავს თითოეული მა-
თგანი. მაგრამ ალბათ უკვე გაიგეთ, რომ ეს თავისუფლების თეორია შეიძლება 
აღწერილ იქნეს, თ.მ. სკანლონის6 ფრაზით, როგორც „პასუხისმგებლობის გა-
დაბრალების“ თეორია. თქვენ არ შეგიძლიათ განაცალკევოთ თავისუფლების 
მოთხოვნები თქვენი წარმოდგენისგან იმის შესახებ, თუ რა არის ნამდვილი დე-
მოკრატია, რომელი ეთიკური შეხედულებებია ფუნდამენტური და რა გამართლე-
ბები შეიძლება შესთავაზოს ხელისუფლებამ, რომელიც შეიძლება იყოს უფრო 
ეთიკური, ვიდრე მორალური. გავრცელებული შეხედულება, რომ საშემოსავლო 
გადასახადი თავისუფლების დარღვევაა, ამ განხილვის მიხედვით, მცდარია – იმ 
შემთხვევაში, თუ ის, რასაც ხელისუფლება შენგან იღებს, შეიძლება მორალურ 
საფუძველზე გამართლდეს. თავისუფლების თეორია ჩადებულია უფრო ზოგად 
პოლიტიკურ მორალში და ამ მორალის სხვა ნაწილებიდანაც იღებს სათავეს. შე-
დეგად, მოსალოდნელი კონფლიქტი თავისუფლებასა და თანასწორობას შორის, 
ისევე, როგორც თავისუფლებასა და დემოკრატიას შორის, ქრება.

5	 Planned Parenthood of Southeastern Pennsylvania v. Casey, 505 U.S. 833, 851 (1992): 
„თავისუფლების გულში დევს ადამიანის უფლება, თავად განსაზღვროს საკუთარი 
ხედვა არსებობის, მნიშვნელობის, სამყაროსა და ადამიანის ცხოვრების საიდუმლოს 
შესახებ“. ასევე, იხ., Roe v. Wade, 410 U.S. 113, 164–165 (1973).

6	იხ ., T.M. Scanlon, What We Owe to Each Other 97-98 (1998).



262

კიდევ ერთი სავარაუდო კონფლიქტი ზოგჯერ აიხსნება ორი ტიპის თავი-
სუფლების – პოზიტიურისა და ნეგატიურის – დაპირისპირებით. ნეგატიური 
თავისუფლება არის თავისუფლება ხელისუფლებისგან; პოზიტიური თავი-
სუფლება კი გულისხმობს ჩვენს უნარს, ვმართოთ საკუთარი თავი, ანუ მონაწი-
ლეობა მივიღოთ მმართველობაში სწორად. ჩვენთვის, თანამედროვეებისთვის, 
პოზიტიური თავისუფლება ნიშნავს დემოკრატიას, ამიტომ გვიწევს შევეჯახოთ 
ნაცნობ შეხედულებას, რომ ჭეშმარიტი დემოკრატია შესაძლოა ეწინააღმდეგე-
ბოდეს სამართლიანობას ან თანასწორობას, რადგან უმრავლესობამ შეიძლება 
არ მოისურვოს ინდივიდუალური უფლებების პატივისცემა. 

ამ შეხედულებაზე ვპასუხობ დემოკრატიის სხვადასხვა კონცეფციის 
გამიჯვნით. განვასხვავებ სტატისტიკურ ან უმრავლესობის კონცეფციას 
იმისგან, რასაც მე პარტნიორობის კონცეფციას ვუწოდებ. როგორც ნა-
ხავთ, თუ წიგნის ამ მონაკვეთს გადახედავთ,7 პარტნიორობის კონცეფცია 
მოითხოვს, რომ ხელისუფლება ისე იყოს სტრუქტურირებული, რომ თი-
თოეულ მოქალაქეს შეეძლოს სამართლიანად თქვას, მან იმოქმედა საზო-
გადოების მეშვეობით, ის მონაწილეობდა პოლიტიკურ გადაწყვეტილებაში 
და მონაწილეობდა მასში როგორც თანასწორი. და ეს ნიშნავს არა მხოლოდ 
იმას, რომ მას აქვს ხმის მიცემის თანასწორი უფლება; ეს ნიშნავს, რომ მას 
აქვს თანასწორი ხმა და, რაც ყველაზე მთავარია, თანასწორი წილი შედეგში. 
ამრიგად, ის, რასაც მე დემოკრატიის სწორ კონცეფციად მივიჩნევ, მოითხოვს 
სწორედ იმ ინდივიდუალური უფლებების დაცვას, რომელთა საფრთხედაც ხში-
რად თავად დემოკრატია მიიჩნევა.

არსებობს კიდევ ერთი აუცილებელი კომპონენტი ნებისმიერი საერთო 
პოლიტიკური მოწყობისთვის: სამართლის ინსტიტუტი. ჩვენ ჯერ კიდევ სამა-
რთლის სკოლის პირველივე ეტაპზე ვსწავლობთ სამართალსა და სამართლია-
ნობას შორის შესაძლო დაპირისპირების შესახებ. ვცდილობ, კანონი განვიხილო 
არა როგორც რაღაც, რაც ზნეობის გვერდით უნდა განისაზღვროს და მასთან 
ერთად შევისწავლო, არამედ როგორც მორალის დარგი. ამისათვის საჭიროა 
განსაკუთრებული ყურადღება მივაქციოთ იმას, რასაც შეიძლება პროცედუ-
რული მორალი ვუწოდოთ – სამართლიანობისა და წესრიგის მორალი. მაგრამ, 
საბოლოოდ, ვამტკიცებ, რომ აღნიშნული დაპირისპირება ქრება, როგორც კი 
სწორად გავიგებთ, თუ როგორ შეიძლება კანონის, როგორც პოლიტიკური მო-
რალის განშტოების გონივრულად განხილვა.

ალბათ უკვე გაგიჩნდათ ეჭვი. პოსეიდონს ჰყავდა ვაჟი სახელად პროკ-
რუსტე, რომელსაც ჰქონდა საწოლი და სტუმრებს საწოლზე ასწორებდა მათი 

7	 Dworkin, supra note 2 (manuscript at 240-48). 



263

გაჭიმვით ან მოკვეცით, სანამ არ მოერგებოდნენ., არც თუ უსამართლო იქნება, 
თუ ამ ეტაპზე იფიქრებთ, რომ მეც ვიქცევი პროკრუსტეს მსგავსად – ვაფა-
რთოებ და ვცვლი ამ დიდი სათნოებების კონცეფციებს, რათა ერთმანეთს მოე-
რგონ და არ იყვნენ კონფლიქტში.

ამიტომაც, მე უნდა შევამოწმო თითოეული ამ პოლიტიკური სათნოების 
კონცეფცია შინაგანი რწმენის ტესტით. ჩვენი ამოცანა და განსაკუთრებით, 
ჩემი ამოცანა წიგნში – „სამართლიანობა ზღარბებისთვის“, არის ისეთი კონ-
ცეფციების განვითარება, რომლებიც არა მხოლოდ ერთმანეთთან არიან ინტეგ-
რირებულნი, არამედ შეესაბამებიან ჩვენს შინაგან რწმენას – თუნდაც გააზრე-
ბის შემდეგ. ვფიქრობ, ამ მიზანს მივაღწიე. თუმცა შინაგანი რწმენის ტესტი 
ერთადერთი ტესტი არ არის, რომელსაც უნდა მივყვე. ჩვენ უნდა მივაღწიოთ 
ისეთ კონცეფციებს, რომლებიც ასახავენ სწორ გაგებას იმისა, თუ რას ნიშნავს 
პოლიტიკური სათნოების კონცეფცია და როგორი ტიპის არგუმენტაციაა შესა-
ფერისი მის დასაცავად. უნდა დავფიქრდეთ იმაზე, თუ რა ხდის პოლიტიკური 
მორალის მტკიცებას, როგორიცაა მაგალითად მტკიცება, რომ დემოკრატიული 
პარტნიორობის კონცეფცია უმრავლესობის კონფეცფიაზე უკათესია, ჭეშმა-
რიტს. სამართლიანობის შესახებ ამ თავსატეხს ჩემი არგუმენტი გადააქვს ფი-
ლოსოფიის სხვა სფეროებში და, ფაქტობრივად, სხვა დისციპლინებშიც, სანამ 
საბოლოოდ მთელ წიგნში არ აისახება.

რას ვამტკიცებ იმ დროს, როდესაც ვამბობ, რომ სწორად გაგებული თა-
ვისუფლება, არის პასუხისმგებლობის უარყოფის იდეა? ან როდესაც ვამბობ, 
რომ თანასწორობა, თუ სწორად გავიგებთ, შეიცავს იმ თვისებებს, რაც აქამდე 
აღვწერე? ან რომ სამართალი, სწორად გაგებული, მორალის განშტოებაა თუ 
მისგან განსხვავებული რამ? რა სახის მტკიცებას ვაკეთებ თითოეულ ასეთ შემ-
თხვევაში, და როგორ შემიძლია ამ მტკიცების დადასტურება?

საჭიროდ მიმაჩნია კონცეფციებზე ფიქრი, იმ ტიპის კონცეფციების გა-
რჩევა, რომელსაც ვიყენებთ. ზოგი კონცეფცია ჩვენთვის საერთო იმის გამოა, 
რომ მათი გამოყენების საერთო კრიტერიუმები გვაქვს. როდესაც საპირისპირო 
შემთხვევებში კრიტერიუმები სრულიად არ გვაქვს საერთო, უთანხმოება რეა-
ლური არ არის. ჩვენი უთანხმოება მაგიდაზე წიგნების რაოდენობასთან დაკავ-
შირებით შესაძლოა მხოლოდ სიტყვიერი აღმოჩნდეს – თქვენ შესაძლოა ბროშუ-
რას წიგნად აღიქვამთ, მე კი – არა. ჩვენ ამ კონფეცფიას იმდენად ვიზიარებთ, 
რამდენადაც მისი გამოყენების კრიტერიუმებს ვიზიარებთ.

თუმცა, ჩვენ სხვა კონცეფციებიც გვაქვს საერთო – ესენი მათ შორის ყვე-
ლაზე მნიშვნელოვანია – მიუხედავად იმისა, რომ მათი გამოყენების საერთო 
კრიტერიუმები არ გაგვაჩნია. თქვენ და მე შეგვიძლია ნამდვილი უთანხმოება 



264

გვქონდეს სამართლიანობაზე, მაშინაც კი, თუ არ გვაქვს საერთო კრიტერიუ-
მები სამართლიანობის კონცეფციის გამოყენებისთვის. ეს კონცეფციები ჩვე-
ნთვის ფუნქციონირებენ როგორც ინტერპრეტაციული კონცეფციები. ჩვენ მათ 
ვიზიარებთ იმიტომ, რომ ვიზიარებთ პრაქტიკასა და გამოცდილებას, სადაც ეს 
კონცეფციები არსებობს. ჩვენ ვიყენებთ ამ კონცეფციებს ღირებულებების აღ-
საწერად, თუმცა გვაქვს განსხვავებული შეხედულებები, ზოგჯერ მკვეთრად 
განსხვავებული, იმაზე, თუ როგორ უნდა გამოხატულიყო ეს ღირებულება და 
რა მნიშვნელობა აქვს მას. ეს, მაგალითად, ხსნის, თუ რატომ ითვლება სამა-
რთლიანობის საკმაოდ განსხვავებული თეორიები კითხვაზე პასუხად, თუ რა 
ხდის ინსტიტუტს სამართლიანს ან უსამართლოს. ეს ნამდვილი უთანხმოებე-
ბია, განსხვავებით იმ უთანხმოებებისაგან, რომლებიც წარმოვიდgინე წიგნებ-
თან დაკავშირებით. ეს არის უთანხმოება იმის შესახებ, თუ სამართლიანობის 
შესახებ არგუმენტებში არსებული ძირითადი ღირებულებების რომელი აღწე-
რაა საუკეთესო.

ამგვარად, ჩემს მიერ დასმული კითხვაზე – რას ნიშნავს, გვქონდეს თეო-
რია თანასწორობის, თავისუფლების ან სამართლის შესახებ? პასუხი ასეთია: 
ჩვენ გვაქვს პოლიტიკური კონცეფციის თეორია, როცა შეგვიძლია წარმოვა-
ჩინოთ, რა ღირებულებაა ჩადებული ამ კონცეფციასთან დაკავშირებულ არ-
გუმენტებში. სამართლიანობის ზოგიერთი თეორიის შესაბამისად, სასწორზე 
დადებული ღირებულებაა ბედნიერების ჯამური ღირებულება. სხვა თეორიები 
ამტკიცებენ, რომ ეს სამართლიანობის ან სამართლიანი თამაშის ღირებულე-
ბაა. ამ ვარაუდებიდან რომელი იძლევა იმ პრაქტიკების საუკეთესო გაგებას და 
გამართლებას, რომლებშიც სამართლიანობის კონცეფცია ფიგურირებს? რო-
მელი უზრუნველყოფს უსამართლობის პარადიგმების საუკეთესო გამართლე-
ბას, რომლებზეც ყველა ვთანხმდებით – მაგალითად, განზრახ დაუსაბუთებელი 
მსჯავრის დადგენა იმ ადამიანისთვის, რომელიც უდანაშაულოა?

თითოეული ასეთი თეორია წარმოშობს შემდეგ კითხვებს: რა არის ბედნი-
ერება? რა არის სამართლიანობა? ჩვენ შეიძლება არ ვეთანხმებოდეთ ამ დამა-
ტებით ღირებულებებს. ბედნიერების ან სამართლიანობის კონკრეტული კონ-
ცეფციის სასარგებლოდ არგუმენტირება მხოლოდ დამატებითი ღირებულებე-
ბის გამოყენებით შეგვიძლია. და ასე გაგრძელდება დისკუსია იქამდე, ვიდრე, 
როგორც წიგნში ვამბობ, არგუმენტი თავად საკუთარ თავს არ შეხვდება, თუ 
ოდესმე შეხვდება საერთოდ.8 მე ვერ ვხედავ გზას, რომლის მეშვეობითაც შე-
გვეძლოს, სათანადოდ გაგვეთვალისწინებინა ინტერპრეტაციული კონცეფციე-
ბის ფუნქცია ჩვენს მორალურ და პოლიტიკურ ცხოვრებაში, თუ არ დავუშვებთ, 

8	 Id. (manuscript at 75).



265

რომ თითოეულ მათგანს ვიგებთ ე.წ. პასუხისმგებლობის უარყოფის პრინციპით. 
ჩვენ ვიგებთ თითოეულ ჩვენს ღირებულებას მისი ადგილის დანახვით ყველა მა-
თგანის უფრო ფართო ქსელში.

მე ვახასიათებ ამ კონცეფციებს როგორც „ინტერპრეტაციულს“, ხოლო ამ-
გვარ ანალიზს – როგორც ინტერპრეტაციას.9 შესაძლებელია კი ის მეთოდი, 
რომელსაც აღვწერ, მივიჩნიოთ ასევე შესაბამისად ინტერპრეტაციის სხვა ჟან-
რებისთვისაც? ჩვენ ინტერპრეტაციას ვიყენებთ არა მხოლოდ ფილოსოფიაში, 
როდესაც, მაგალითად, პოლიტიკური ღირებულებების, როგორიცაა, თანასწო-
რობა, გააზრებას ვცდილობთ. პოეზიის კრიტიკოსები ინტერპრეტაციას მიმა-
რთავენ ლექსების გაგებისას; სოციოლოგები – სხვადასხვა კულტურის ახსნი-
სას. თქვენც, როგორც ვიმედოვნებ, ცდილობთ ინტერპრეტაციას, როდესაც 
მისმენთ. ბიბლიის მკვლევრები წმინდა ტექსტებს განმარტავენ, ისტორიკო-
სები – ეპოქებს.

ერთ-ერთი თავის ფარგლებში მე გთავაზობთ ინტერპრეტაციის ზოგად 
თეორიას: ვცდილობ, ვუპასუხო კითხვას, რა მიიჩნევა სიმართლედ ინტერპრე-
ტაციაში.10 ერთ-ერთი გავრცელებული პასუხი ასეთია: ფსიქოლოგიური მდგო-
მარეობის თეორია, რომლის თანახმადაც, ნებისმიერი ინტერპრეტაცია უნდა 
იყოს მისი ავტორის ან შემქმნელის განზრახვების აღდგენის მცდელობა. მე ვა-
მტკიცებ, რომ ფსიქოლოგიური მდგომარეობის თეორია შესაფერისია ზოგიერთ 
გარემოებებში, ზოგიერთში კი არასაკმარისია. ჩვენ გვჭირდება უფრო ზოგადი 
თეორია, რომელიც ხსნის, რატომ არის ეს ასე. მე გთავაზობთ ახლახანს აღ-
წერილი თეორიის განზოგადებულ ვერსიას ინტერპრეტაციული ცნებებისთვის. 
ინტერპრეტაცია, ყველა ჟანრში, არის მცდელობა, რომ ინტერპრეტირებული 
ობიექტი საუკეთესოდ წარმოვაჩინოთ, იმის გათვალისწინებით, თუ როგორია 
იმ კონკრეტული ჟანრის ინტერპრეტაციის მიზნის საუკეთესო გაგება. ინტერპ-
რეტაციის ამ გაგებას რამდენიმე მაგალითზე ვიყენებ. მაგალითად, ვფიქრობ, 
თუ როგორ გვეხმარება ეს გამოჩენილ კრიტიკოსებს შორის არსებული განსხვა-
ვებების გაგებაში იმის შესახებ, თუ როგორ გავიგოთ საუკეთესოდ იეიტსის პო-
ემა „ბიზანტიისკენ ცურვა“.

ვვარაუდობ, რომ აქამდე წარმოდგენილმა შეჯამებამ უკვე გაგიღვიძათ 
ინტერესი ფილოსოფიური კითხვების ერთგვარად განსხვავებული კატეგორიისა-
დმი. უკვე რამდენიმე წუთია, ვსაუბრობ ღირებულებებთან დაკავშირებულ მტკი-
ცებებსა და არგუმენტებზე. ვადარებ, თითქოს ავტომატურად ვიღებ დაშვებას, 
რომ მსგავსი მტკიცებები შეიძლება იყოს ჭეშმარიტი ან მცდარი. მართებულია კი 

9	 Id. (manuscript at 106-09). 
10	 Id. (manuscript at Chapter 7). 



266

ეს დაშვება? თუ უფრო სწორი იქნებოდა, ღირებულებითი მტკიცებების გაგება 
ემოციის გამოსახატად, პიროვნული იდენტობის კონსტრუქციად ან ქცევით შეპი-
რებად, შემოთავაზებად იმის თაობაზე, როგორ ვაპირებთ ცხოვრებას და როგორ 
მოვუწოდებთ სხვებსაც იმავე გზით ცხოვრებისკენ? თუ ამ უკანასკნელთაგან 
რომელიმე აღწერა უფრო სწორია, მაშინ აბსურდად უნდა მივიჩნიოთ აზრი, რომ 
ღირებულებით მტკიცებებს ჭეშმარიტება ან სიცრუე შეიძლება მივაწეროთ.

ეს არის ის კითხვები, რომლებიც გადამწყვეტია – არ აქვს მნიშვნელობა, და-
ვიწყებთ თუ დავასრულებთ პოლიტიკით. ფილოსოფოსები, რომლებიც უარყო-
ფენ, რომ მორალური და პოლიტიკური შეფასებები შეიძლება იყოს ჭეშმარიტი 
და გვთავაზობენ მათი როლისა თუ ფუნქციის ასეთ მრავალფეროვან ახსნას, 
მხედველობაში აქვთ საყოფაცხოვრებო შემთხვევები, პირადი ცხოვრების შემ-
თხვევები. ისინი ამბობენ, რომ ჩვენ შეგვიძლია კარგად გავუმკლავდეთ ერთმა-
ნეთს, თუ ჩვენი და სხვების მიერ გამოთქმულ მორალურ შეფასებებს მხოლოდ 
დამოკიდებულების ან მსგავსი რამის გამოხატულებად მივიჩნევთ. მაგრამ ეს 
პოლიტიკაში არ გამოდგება. პოლიტიკა იძულებითი ხასიათისაა. პოლიტიკა სი-
ცოცხლე და სიკვდილია, და ვერანაირად ავიღებთ პასუხისმგებლობას როგორც 
მმართველები ან მოქალაქეები, თუ მხოლოდ ამას ვიტყვით: „ჩემთვის მისაღებია 
ეს მოსაზრება იმაზე, თუ რას მოითხოვს თანასწორობა“ ან „ეს გამოხატავს ჩემს 
დამოკიდებულებას“ ან „ასე ვაპირებ ცხოვრებას“. საბოლოოდ კი, როგორი თავ-
შესაქცევი ევფემიზმებიც არ უნდა გვიტაცებდეს, უნდა ვთქვათ უბრალოდ: „ეს 
სიმართლეა“. რა თქმა უნდა, სხვები არ დაგვეთანხმებიან. თუმცა ხელისუფლე-
ბაში მყოფებმა მინიმუმ უნდა დაიჯერონ, რომ რასაც აცხადებენ – მართალია. 
ეს კი ნიშნავს, რომ ძველი კითხვა: „შეიძლება თუ არა მორალი იყოს ჭეშმარიტი?“ 
პოლიტიკური მორალის ცენტრალური კითხვაა, სფერო, სადაც, ჩემი აზრით, ის 
უდიდეს მნიშვნელობას იძენს. 

მაშინაც კი, თუ დავეთანხმებით, როგორც მე ვამტკიცებ, რომ მორალური 
ჭეშმარიტების შესახებ სკეპტიკური შეხედულება არასწორ გაგებაზეა დაფუძ-
ნებული და რომ მორალური და პოლიტიკური განსჯა შეიძლება იყოს ჭეშ-
მარიტი ან მცდარი, მაინც უნდა ვაღიაროთ, რომ არგუმენტების გადაწყვეტა 
იმის შესახებ, თუ რომელია ჭეშმარიტი და რომელი მცდარი, ადვილი არ არის. 
ადამიანები, რომლებიც არ ეთანხმებიან იმას, არსებობს თუ არა საყოფელთაო 
ჯანდაცვის სისტემის საჭიროება, შესაძლოა ვერ შეძლონ ერთმანეთის დარწმუ-
ნება: შესაძლოა არცერთ მხარეს არ ჰქონდეს დარწმუნების ბერკეტი, რომლის 
გამოყენებაც შეუძლია. პირიქით, თუ ჩემს მიერ წარმოდგენილი მოსაზრება მა-
რთებულია ასეთი უთანხმოების ბუნების შესახებ, მაშინ ნებისმიერი არგუმენტი 



267

მხოლოდ იმაზე მეტად და უფრო შორეულ სფეროებში, მორალის, ეთიკის და შე-
საძლოა ესთეტიკის თეორიაში, განივრცობა. შეუთანხმებლობა შენარჩუნდება, 
და შესაძლოა ჩვენი უთანხმოება კიდევ უფრო გაღრმავდეს.

სიზუსტის ნაცვლად, სხვა მნიშვნელოვანი მორალური ფასეულობის, პასუ-
ხისმგებლობის განხილვაც გვმართებს. მიუხედავად იმისა, რომ არ შეგვიძლია, 
მოვითხოვოთ ჩვენი თანამოქალაქეებისგან თანხმობა, შეგვიძლია მოვითხოვოთ 
პასუხისმგებლობა, ამიტომაც საჭიროა პასუხისმგებლობის თეორიის დეტა-
ლური ჩამოყალიბება, რათა შევძლოთ ზოგიერთს ვუთხრათ: „არ გეთანხმები, 
მაგრამ ვაღიარებ შენი არგუმენტის ლოგიკურ მთლიანობას. ვაღიარებ შენს 
პასუხისმგებლობას“ ან: „გეთანხმები, მაგრამ მონეტა ააგდე ან მხოლოდ Fox 
News-ს უსმენდი, შესაბამისად, უპასუხისმგებლოდ მოიქეცი შენი მოსაზრების 
ჩამოყალიბებისას“.

არ გაგიკვირდებათ, რომ პასუხისმგებლობის თეორიის პოვნას იმ ინტერპ-
რეტაციის თეორიაში ვგეგმავ, რომელიც უკვე აღვწერე და შესაბამისად, მივმა-
რთავ ამ მუდმივად განგრძობად მცდელობას, შევაჯერო ჩვენი განსხვავებული 
მორალური და პოლიტიკური ღირებულებები. მე ვამტკიცებ, რომ მორალური 
განსჯა არის ინტერპრეტაციული განსჯა. ერთ-ერთი თავის ბოლოს წარმოდგე-
ნილი მაქვს პლატონისა და არისტოტელეს ზოგადი მორალური, პოლიტიკური 
და ეთიკური ფილოსოფიის განხილვა, რომლებიც, ჩემი აზრით, მორალური 
მსჯელობის ინტერპრეტაციული გაგების პარადიგმული მაგალითებია.11

წიგნში კიდევ ბევრი რამ არის. მორალური პასუხისმგებლობის განსაკუთ-
რებული სათნოების მნიშვნელობაზე ჩემგან ხაზგასმა მოითხოვს, შევეცადო, 
თვალი გავუსწორო თავისუფალი ნების საკითხს. ერთ-ერთ თავში ამ საკითხს 
მივუდექი ისე, რომ გავმიჯნე თავისუფალი ნებისა და პასუხისმგებლობის ორი 
იდეა და თავსებადობის პოზიცია ეთიკური და უფრო მეტად, მეტაფიზიკური 
არგუმენტით დავიცავი.

ახლა, რომ შევაჯერო წიგნის სხვადასხვა ნაწილი და გავაერთიანო ის ღი-
რებულებები, რომელთა ერთიანობასაც ვამტკიცებ, საჭიროა ეთიკის, მორალის 
და ბოლოს პოლიტიკური მორალის დაკავშირება. მე მტკიცედ ვეყრდნობი ორ 
პრინციპს. ამ მოსაზრებათა წარმოდგენა დავიწყე ორი ძირითადი სახელმძღვა-
ნელო პრინციპის განხილვით. ეს ორი უკავშირდება ორ ღრმა ეთიკურ პრი-
ნციპს – პრინციპებს იმის შესახებ, თუ როგორ უნდა იცხოვროს თითოეულმა 
ჩვენგანმა. პირველი მათგანი არის საკუთარი თავის პატივისცემის პრინციპი. 
შენ გაქვს პასუხისმგებლობა, სერიოზულად მოეკიდო საკუთარ ცხოვრებას, 

11	 Id. (manuscript at 117-19). 



268

იფიქრო, რომ მნიშვნელოვანია, როგორ ცხოვრობ, არა იმ შემთხვევაში და იმი-
ტომ, რომ უბრალოდ გინდა კარგად ცხოვრება, არამედ იმიტომ, რომ ეს შენი 
პასუხისმგებლობაა. უნდა ეცადო, მიანიჭო მნიშვნელობა შენს ცხოვრებას. იმ 
ღირებულებას, რომელიც შეგიძლია მიანიჭო შენს სიცოცხლეს, მე ვუწოდებ 
„გარემოებით ღირებულებას“: მნიშვნელოვანია არა ის, რას ტოვებ შენს უკან, 
არამედ ის, როგორ ცხოვრობ. რა თქმა უნდა, ზოგი ადამიანი მართლაც ტოვებს 
დიდ საგანძურს: დიდებულ პოემებს, ნახატებს, აღმოჩენებს. უმეტესობა ჩვენ-
განი კი ცდილობს კარგად იცხოვროს სხვაგვარად – ისე, როგორც ვცდილობთ 
კარგად დავუკრათ მუსიკალური ნაწარმოები ან კარგად ჩავყვინთოთ წყალში. 
ეს საკმარისია. უფრო სწორად საკმარისზე მეტია. ეს მშვენიერია.

მეორე ეთიკური პრინციპი ეხმიანება პოლიტიკური მორალის მეორე უზე-
ნაეს პრინციპს. უნდა ავიღოთ პასუხისმგებლობა, თავადვე განვსაზღვროთ, რას 
ნიშნავს კარგი ცხოვრება, რა სახის მოქმედება მიანიჭებს ჩვენს ცხოვრებას გა-
რემოებით ღირებულებას. ეს ჩვენით უნდა გავაკეთოთ – არ უნდა გადავაბაროთ 
ეს საქმე სხვას და არ უნდა დავექვემდებაროთ სხვათა შეხედულებებს. ეს ორი 
პრინციპი არსებითია. ისინი არ არიან ჭეშმარიტი ლოგიკური განსაზღვრებით 
და არც ადამიანის ბუნების რაიმე უცვლელი კანონებიდან გამომდინარეობენ. 
პირიქით, ისინი ისტორიულად ბევრად უფრო ხშირად უარყვიათ, ვიდრე დაუ-
დასტურებიათ. მე მათ მაინც ჭეშმარიტებად გთავაზობთ. თუმცა იმედი მაქვს, 
რომ ბევრ თქვენგანს უკვე გაქვთ ეს პრინციპები გაზიარებული საკუთარი ცხო-
ვრების წესით. 

თუ უკვე იზიარებთ ამ პრინციპებს, ან თუ შევძლებ, სხვაგვარად დაგარ-
წმუნოთ მათ ჭეშმარიტებაში, მაშინ კანტზე დაყრდნობით შემიძლია ვთქვა, რომ 
უნდა აღიაროთ: ის, რაც ამ პრინციპებს თქვენთვის ჭეშმარიტად აქცევს, არის 
თქვენი ადამიანობა – ფაქტი, რომ თქვენ გაქვთ სიცოცხლე, რომელიც უნდა გა-
ნვლოთ, და სიკვდილი, რომელსაც უნდა შეხვდეთ. ეს არის ის, რაც გაერთია-
ნებთ ყველა სხვა ადამიანთან. პირადი მორალის ეს საფუძველი ეთიკიდან ამოი-
ზრდება. და ამ პირადი მორალიდან იბადება ის პოლიტიკური მორალი, რომლის 
აღწერითაც დავიწყე.

არსებობს თვალსაჩინო განსხვავება პირად და პოლიტიკურ მორალს შო-
რის. ვთქვი, რომ ჩვენ, როგორც მმართველები, ჩვენი პოლიტიკური როლის 
ფარგლებში, უნდა მოვეპყროთ მმართველობის ქვეშ მყოფ თითოეულ პირს თა-
ნაბარი ყურადღებით. არა მგონია, რომ ეს ვალდებულება პიროვნულ დონეზე 
გვაკისრია ერთმანეთის მიმართ. რაღაც უნდა ხსნიდეს ამ განსხვავებას. და 
რაც, ჩემი აზრით, ამ განსხვავებას ხსნის, არის უკვე ხსენებული ფაქტი: პოლი-
ტიკა იძულებითი ბუნებისაა. ყველანი ვიმყოფებით ისეთ პოზიციაში, სადაც შე-



269

იძლება სხვებმა გვავნონ ისე, როგორც პირად მორალში დაუშვებელი იქნებოდა. 
ამ მდგომარეობაში იმიტომ ვართ, რომ პოლიტიკური კავშირის ნაწილი ვართ.

დემოკრატიაში, ჩვენ ყველანი იმ პოზიციაშიც ვართ, რომ სხვებს ვავნოთ. 
ყოველთვის საფრთხეში ვართ, მათ ღირსებასთან მიმართებით ტირანიის საფრ-
თხეში. საჭიროა გზა, რომელიც შეარიგებს ამ პოლიტიკის გარდაუვალ ფაქტებს 
ჩვენს პირად მორალთან. ჩემი შეხედულებით, ამას ვერ მივაღწევთ საზოგადო-
ებრივ ხელშეკრულებაზე დაყრდნობით. ვერც ზოგადი ერთსულოვანი თანხმო-
ბის დაშვებით. ჩვენ შეგვიძლია, და ვალდებულიც ვართ, ამ ფაქტს გავუმკლა-
ვდეთ იმის მიღებით, რომ ეს მდგომარეობა მხოლოდ მაშინ შეიძლება იყოს ლე-
გიტიმური, თუ თითოეული ადამიანი მონაწილეობს მასში როგორც თანასწორი 
იმ სამ განზომილებაში, რომლებიც ადრე აღვწერე: ხმის თანასწორობა, სიტყვის 
თანასწორობა და ინტერესის თანასწორობა. ინტერესის თანასწორობა ნიშნავს, 
რომ როდესაც ერთად ვმოქმედებთ პოლიტიკაში – კოლექტიურად, თითოეულ 
ადამიანს უნდა მოვეპყროთ თანაბარი მზრუნველობით, როგორც დამოუკიდე-
ბელ ინდივიდს.

ახლა კი ჰენდის „სამოთხის“ ხედვას დავუბრუნდები. ახლა დროა, გავჩუმდე 
და თქვენ მოგისმინოთ. 


	რონალდ დუორკინი
	სამართლიანობა ზღარბებისთვის*


