
315

შესავალი 

რ ელიგია პოლიტიკურ სივრცეში მნიშვნელოვან ფაქტო-
რად რჩება და განიხილება.1 ის გავლენას ახდენს ისე-
თი ფენომენების ფართო სპექტრზე, როგორებიცაა ამო-

მრჩევლის ქცევა2, პოლიტიკური მონაწილეობა3, სახელმწიფო 
სიკეთეების გადანაწილების ეკონომიკური პრეფერენციები4 
და დამოკიდებულება სხვადასხვა სოციალური პოლიტიკის 
მიმართ.5  რელიგიას პიროვნულ განვითარებაზე დიდი გავლენა 
აქვს და იგი ადამიანის იდენტობის ფორმირების ერთ-ერთი 
წყაროა.6 

1  Gill, Anthony. 2001. “Religion and Comparative Politics.” Annual Review of Po-
     litical Science 4: 117–138.
2   Esmer, Yilmaz, and Thorleif Pettersson. 2007. “The Effects of Religion and Relig-
     iosity on Voting Behavior “. New York: Oxford University Press, 481–503.
3   Driskell, Robyn, Elizabeth Embry, and Larry Lyon. 2008. “Faith and Politics: The 

  Influence of Religious Beliefs on Political Participation.” Social Science Quarterly   
     89(2): 294–314. 
4   Gill, Anthony, and Eric Lundsgaarde. 2004. State Welfare Spending and Religi-
     osity.” Rationality and Society 16: 399–436.
5  Koch, A. 2006; “Multireligiös und Multikulturell”-Kompetenz im religiösen Feld-
      der Gegenwart; Ein Praxishandbuch mit drei Religions-Kompetenz-Trainings; IKO 

– Verlag für interkulturelle Kommunikation, Frankfurt am Main / London, 2006.
6  Cushner, K.H., McClelland, A and Safford, P.  (2000). Human diversity in educa-
    tion: an integrative approach; (3rd ed.) McGraw-Hill, New York.

მასწავლებელთა მომზადების პროგრამის 
სტუდენტების
რელიგიური/ინტერრელიგიური კომპეტენციები
ელენე ჯაჯანიძე 

განათლების მეცნიერებათა დოქტორი, 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

სამეცნიერო ხელმძღვანელი: ტატიანა კოპალეიშვილი

დოქტორი, ლიუვენის ევანგელურ-თეოლოგიური ფაკულტეტი 



316

რელიგიისა და რწმენის თავისუფლება, რომელიც გულის-
ხმობს რელიგიის ან რწმენის ქონას და მის გამოხატვას, 
ისევე როგორც  რელიგიის ან რწმენის არქონას  - ადამიანის 
ფუნდამენტური უფლებაა7. მისი, როგორც კულტურული იდენ-
ტობის ფაქტორის გააზრება8 ადამიანთა დემოკრატიული კომპე-
ტენციების განვითარებისათვის მნიშვნელოვანია9. 

საქართველოს კონსტიტუციით დაცულია ყველა ადამიანის რე-
ლიგიისა და რწმენის თავისუფლება (მუხლი 16). კონსტიტუცია 
ყველა ადამიანს ანიჭებს „რწმენის, აღმსარებლობისა და 
სინდისის თავისუფლებას“ და დაუშვებლად აცხადებს ადამია-
ნის დევნას „რწმენის, აღმსარებლობისა, ან სინდისის გამო“ 
ან მათ იძულებას, გამოთქვან საკუთარი შეხედულებები მათ 
შესახებ.10 შესაბამისად, სახელმწიფო იღებს ვალდებულებას, 
უზრუნველყოს ყველას, რელიგიური უმრავლესობის, უმცირე-
სობების და არამორწმუნეების რწმენისა და აღმსარებლობის 
თავისუფლება და დაიცვას ისინი დისკრიმინაციისაგან. 11

რელიგიისა და რწმენის თავისუფლება და დისკრიმინაციის 
აკრძალვის პრინციპი დაცული უნდა იყოს განათლების სფე-
როში. განსაკუთრებული მნიშვნელობისაა ზოგადი განათლე-
ბის შესახებ კანონი, რომელიც  საჯარო სკოლის ერთ-ერთ მთა-
ვარ პრინციპად რელიგიურ ნეიტრალობას და არადისკრიმი-
ნაციულობას განსაზღვრავს.  იგი მიზნად ისახავს  ნებისმიერი 

7  Koch, A. 2006; „Multireligiös und Multikulturell”-Kompetenz im religiösen Feld-
     der Gegenwart;Ein Praxishandbuch mit drei Religions-Kompetenz-Trainings; IKO
     – Verlag für interkulturelle Kommunikation, Frankfurt am Main / London, 2006. 
8    Metreveli, A. 2019; Freedom of religion and belief, publication of the University
      of Georgia.
9  დემოკრატიული კულტურის კომპეტენციები - ერთად ცხოვრება კულტურულად
   მრავალფეროვან დემოკრატიულ საზოგადოებებში, 2017 წელი, ISBN 978-92-
      871-8237-1. ევროპის საბჭო.
10 საქართველოს კონსტიტუცია, მუხლი 16. https://matsne.gov.ge/ka/document/
      view/30346?publication=36
11 ადამიანის უფლებათა ევროპული კონვენცია, 1950. https://matsne.gov.ge/ka/
      document/view/1208370?publication=0



317

აღმსარებლობის მოსწავლისათვის სეკულარულ და თანა-
სწორობის პრინციპზე დამყარებული სასწავლო გარემოს 
შექმნას. 12

მიუხედავად საკანონმდებლო გარანტიებისა, საქართველოს 
მოქალაქეების მიერ რელიგიისა და რწმენის თავისუფლებით 
სარგებლობა უკავშირდება წინააღმდეგობებს, სახელმწიფოს 
მხრიდან შექმნილ დაბრკოლებებს, დისკრიმინაციულ პოლი-
ტიკასა და პრაქტიკას13 

განათლებისა და რელიგიის მკვლევრებს14 მიაჩნიათ, რომ
ტოლერანტობისა და განსხვავებული რელიგიური იდენტობ-
ის მიმღებლობისთვის, აუცილებელია რელიგიური მრავალ-
ფეროვნების შესახებ საზოგადოების ცნობიერების ამაღლება. 
ევროპის საბჭო დემოკრატიული საზოგადოების ფორმირებ-
ის მნიშვნელოვან ფუნდამენტად ასახელებს დემოკრატიული 
კომპეტენციების განვითარებას,15 სადაც რელიგიური კომპე-
ტენციებიც მოიაზრება, როგორც დემოკრატიული საზოგადო-
ების მახასიათებელი ერთ-ერთი კულტურული ცვლადი. 

რელიგიური კომპეტენციების არსში გარკვევა, რომელსაც სხვა-
ნაირად „რელიგიურ წიგნიერებასაც“ უწოდებენ, არის მრავალ-
მხრივი სწავლა, ჩაღრმავება და გაცნობიერება არა მხოლოდ 

12  კანონი ზოგადი განათლების შესახებ, მუხლი 13    
13  Freedom of Religion and Belief in Georgia, 2022 Report of TDI. https://tdi.ge/
      sites/default/files/tdi_forb_report_2022_geo.pdf  სახალხო დამცველის ანგარი-
   შები 2020,2021,2022,2023. https://www.ombudsman.ge/geo/saparlamento-
       angarishebi 
14   Cushner, K.H., McClelland, A and Safford, P.  (2000). Human diversity in educa-
      tion: an integrative approach; (3rd ed.) McGraw-Hill, New York.Dressler, Bern
       hard. “Religion und Bildung in den Differenzen des Lebens” Zeitschrift für Päd
       agogik und Theologie, vol. 59, no. 3, 2007, pp. 269-286. https://doi.org/10.15
     15/zpt-2007-0307 Pew Research Center, Dec. 13, 2016, “Religion and Edu-
       cation Around the World”.
15  დემოკრატიული კულტურის კომპეტენციები - ერთად ცხოვრება კულტურულად
     მრავალფეროვან დემოკრატიულ საზოგადოებებში, 2017 წელი, ISBN 978-92-
       871-8237-1. ევროპის საბჭო.



318

კოგნიტიურ, არამედ  შეგრძნების დონეზეც. 16

კოხი (2006) რელიგიური კომპეტენციის ჩამოყალიბების სა-
ყრდენად სინერგიისა და ნორმატიულობის  ერთობლიობას გა-
ნიხილავს. ამ ერთობლიობაში სინერგიად მოიაზრებს ადამია-
ნის საკუთარ მედ ყოფნის გამბედაობას. ნორმატიულობა კი,
რელიგიათაშორისი დებატების კონტექსტში კამათობს საკი-
თხთა მსგავსებასა და განსხვავებებზე, რწმენის გამოხატვის 
თავისუფლების არსებითობაზე. საერთო ჯამში, რელიგიური 
კომპეტენციების განვითარება ყოველდღიურ ცხოვრებაში გან-
სხვავებულ მრწამსთან შეხვედრის გამოცდილებას ეხმიანება. 
დროთა განმავლობაში ჩვენი მსოფლმხედველობა განსხვა-
ვებულთან ან უცხოსთან შეხვედრის შედეგად ცვლილებას 
განიცდის. სინერგიისა და ნორმატიულობის ერთობლიობა კი 
წარმოშობს შემოქმედებით შედეგს: იქმნება რაღაც ახალი. ეს 
უფრო მეტია, ვიდრე უბრალოდ დიალოგური გაგება იმისა, რაც 
უკვე არსებობს. რელიგიური კომპეტენცია სცილდება ინფო-
რმაციათა ურთიერთგაცვლის ფარგლებს, ქმნის წესებისა და 
ცხოვრების  ურთიერთშეთანხმებულ, საერთო ჩარჩოს.17 

ეს არაა მარტივი პროცესი, უფრო მეტიც - ის წინააღმდეგო-
ბრივია. რელიგიური კომპეტენციების განვითარებამდე, საზო-
გადოებასა და ცალკეულ პიროვნებებში  სხვადასხვა ინტენსივო-
ბითა და გამოვლინებებით ვხვდებით უცხოური ინფილტრა-
ციის შიშსა და მომავლისადმი გაურკვევლობას.18

16  Koch, A. 2006; „Multireligiös und Multikulturell”-Kompetenz im religiösen Feld-
der Gegenwart;Ein Praxishandbuch mit drei Religions-Kompetenz-Trainings; 
IKO – Verlag für interkulturelle Kommunikation, Frankfurt am Main / London, 
2006.

17  Koch, A. 2006; „Multireligiös und Multikulturell”-Kompetenz im religiösen Feld-
der Gegenwart; Ein Praxishandbuch mit drei Religions-Kompetenz-Trainings; 
IKO – Verlag für interkulturelle Kommunikation, Frankfurt am Main / London, 
2006.

18  Baffelli, E. (2023). Fear and the construction of minority religions in Japan. Re-
     ligion, State and Society, 51(3), 223–237. https://doi.org/10.1080/09637494.
     2023.2212579 Dinnel, Dale & Kleinknecht, Ronald & Tanaka-Matsumi, Junko.
      (2002). A Cross-Cultural Comparison of Social Phobia Symptoms. Journal of Psy-
      chopathology and Behavioral Assessment. 24. 75-84. 10.1023/A:1015316223631.



319

ასევე საზოგადოებაში ხშირად ვხვდებით ტაბუდადებულ, 
დისტანცირებულ დამოკიდებულებებს რელიგიის თემასთან, 
რწმენით განსხვავებულობასთან მიმართებით. ხშირად ამის 
მიზეზად სწორედ ის შინაგანი ინტიმურობა და პირადულობა 
სახელდება, რომელსაც რწმენის აღქმისა და გაცნობიერებ-
ის ფაქტორად ვთვლით. თითოეული დასახელებული ფაქტო-
რი რელიგიური კომპეტენციის ჩამოყალიბების კომპლექსური 
პროცესის  ნაწილია19. 

ამ პროცესში ორი ურთიერთსაპირისპირო  ქმედება შეიძლება 
გამოიკვეთოს: პირველ ეტაპზე ღირებულებითი ნეიტრალი-
ტეტი და შემდეგ ღირებულებების გარდაქმნა. ღირებულებების 
გარდაქმნა, როგორც შედეგი, შეგვიძლია, კვლავაც სინერგი-
ისა და ნორმატიულობის ურთიერთქმედებას დავაკავშიროთ. 20

ვფიქრობთ, რომ ნორმატიულობა, როგორც ინტერკულტურუ-
ლი თუ ინტერრელიგიური კრიტიკის პრაქტიკა ასევე კომპე-
ტენციის საკითხად შეიძლება მივიჩნიოთ, რაც განსხვავებუ-
ლთან შეხვედრისა და თანაცხოვრების გამოცდილებით, განა-
თლებითა და გაცნობიერებით მიიღწევა. შესაბამისად, თუ 
ინტერრელიგიურ კომპეტენციად შეგრძნების დონეზე გააზრე-
ბულ, გაცნობიერებულ დამოკიდებულებასა და ცოდნას ვაღია-
რებთ, ეს გულისხმობს დისკომფორტის გამორიცხვას ინტერ-
რელიგიური ურთიერთობის პრაქტიკაში.

თუ ამ თვალსაზრისით საქართველოს კონტექსტს განვიხილავთ, 
ინტერკულტურული მგრძნობელობის კვლევები აჩვენებს, რომ 

19  Greeley, Andrew M. 1989. Religious Change in America. Cambridge: Harvard
      University Press.
20  Koch, A. 2006; „Multireligiös und Multikulturell”-Kompetenz im religiösen Feld
    der Gegenwart; Ein Praxishandbuch mit drei Religions-Kompetenz-Trainings; 
     IKO – Verlag für interkulturelle Kommunikation, Frankfurt am Main / London, 
      2006.



320

რელიგიის21 დომენისადმი ადამიანები საქართველოში სა-
კმაოდ სენსიტიურად რეაგირებენ,  დეკლარირებული დებუ-
ლებების მიმართ ავლენენ მიმღებლობას, თუმცა სიღრმის-
ეული ანალიზისას განსხვავებული რელიგიისადმი მიმღე-
ბლობა დროის სხვადასხვა მონაკვეთში, სხვადასხვა სამიზნე 
ჯგუფთან ჩატარებული კვლევების მიხედვით დაბალ დონეს 
ინარჩუნებს.22

დასახელებული კვლევების შედეგები საყურადღებოა მით 
უფრო, როდესაც მასწავლებელთა მომზადების პროგრამის 
დარგობრივი მახასიათებელი უშუალოდ ეფუძნება საქართვე-
ლოს კონსტიტუციას, კანონებს განათლების შესახებ, ერო-
ვნულ სასწავლო გეგმასა და საგანმანათლებლო სფეროსა-
თვის მნიშვნელოვან საერთაშორისო  დეკლარაციებს.  დარგ-
ის მარეგულირებელი ძირითადი დოკუმენტების საერთო ვა-
ლდებულება და მიზანი კი არადისკრიმინაციული, თავისუ-
ფალ და თანასწორ სწავლებაზე დაფუძნებული სასწავლო 
გარემოს შექმნაა, სადაც გადამზადებულმა მასწავლებელმა  
უნდა შეძლოს, შექმნას „დადებითი სასწავლო გარემო მო-
სწავლეების ინდივიდუალური, სპეციალური საჭიროებების, მა-
თი კულტურული მრავალფეროვნების გათვალისწინებით და 
ხელი შეუწყოს კლასში თითოეული მოსწავლის ინტეგრაციას“.23

21 Gambashidze, Mariam. (2017). The level of intercultural sensitivity of Geor-
gian and migrant students at Caucasus International University. 10.13140/
RG.2.2.23794.61121.

22  Malazonia, David & Maglakelidze, Shorena & Chiabrishvili, Nino & Gakheladze,
Giorgi. (2017). Intercultural Education: Problems, their Analysis and Develop-
ment Perspectives in Georgia.Tabatadze, Shalva & Gorgadze, Natia & Gabunia, 
Kakha & Tinikashvili, David & Khomeriki, Irma. (2013). INTERCULTURAL ED-
UCATION RESEARCH IN PRIMARY GRADES OF GEORGIA.Jajanidze, L. (Elene). 
(2022). Practices of Submersion Education and Readiness of Teachers to 
Teach in a Culturally Diverse Classroom on the Case of Georgia. Internation-
al Journal of Multilingual Education, (20), 1–13. Retrieved from კუბლაშვილი, 
მ. 2021; კულტურათაშორისი კომუნიკაცია მულტიეთნიკურ სამუშაო გარემოში, 
სადოქტორო დისერტაცია.

23  მასწავლებლის მომზადების საგანმანათლებლო პროგრამა, უმაღლესი განათლე-
      ბის დარგობრივი მახასიათებლები. ხელმისაწვდომია: EQEუმაღლესი განათლებ-
      ის დარგობრივიმახასიათებელი.pdf



321

შესაბამისად, მრავალფეროვანი სასწავლო გარემოს არსებობ-
ის  პირობებში, რელიგიური/ინტერრელიგიური კომპეტენციების 
კვლევა, როგორც იდენტობისა და დემოკრატიული კულტურის 
ნაწილი და მრავალფეროვან საზოგადოებაში ქმედების  ორიენ-
ტირი, განსაკუთრებით  მნიშვნელოვანია პედაგოგებში.  

მოქმედი პედაგოგებისაგან განსხვავებით, ჯერჯერობით შე-
სწავლილი არ არის მასწავლებელთა მომზადების ერთწლიანი 
პროგრამის მონაწილეთა ინტერკულტურული ან ინტერრელი-
გიური კომპეტენციები.  

ამ პროგრამის მიზანია, მოამზადოს ზოგადსაგანმანათლე-
ბლო სკოლის საბაზო და საშუალო საფეხურის მასწავლე-
ბელი, რომელიც იზიარებს სახელმწიფოებრიობისა და დემო-
კრატიის პრინციპებს, კულტურის ზოგადსაკაცობრიო ღირე-
ბულებებს. შესაბამისი დარგობრივი მახასიათებლის მიხედვ-
ით, პროგრამის კურსდამთავრებული უნდა მოქმედებდეს მო-
სწავლის ინდივიდუალური საჭიროებებისა და ინტერესების 
გათვალისწინებით, ავლენდეს მრავალფეროვნებისადმი მი-
მღებლობასა და მაღალ ინტერკულტურულ მგრძნობელობას.24

წინამდებარე კვლევა დავგეგმეთ ამ პროგრამის სტუდენტე-
ბის, მომავალი მასწავლებლების რელიგიური და ინტერ-
რელიგიური კომპეტენციების შესასწავლად, რომელთაგან 
ზოგიერთი ამჟამადაც მოქმედი მასწავლებელია კერძო თუ 
საჯარო სკოლაში, ხოლო ზოგი უახლოეს მომავალში  უკვე 
აქტიურად დაიწყებს პედაგოგიურ საქმიანობას. 

24 მასწავლებლის მომზადების საგანმანათლებლო პროგრამა, უმაღლესი განა-
თლების დარგობრივი მახასიათებლები. ხელმისაწვდომია:   EQEუმაღლესიგანათ
ლებისდარგობრივიმახასიათებელი.pdf



322

კვლევის მიზანი

კვლევის  მიზანია მასწავლებელთა მომზადების ერთწლიანი 
პროგრამის (60 კრედიტიანი) სტუდენტთა რელიგიური და
ინტერრელიგიური კომპეტენციების/მგრძნობელობის შესწა-
ვლა.  

კვლევის ფარგლებში, მიზნიდან გამომდინარე, გამოიკვეთა 
შემდეგი საკვლევი კითხვები:   

1)	 რამდენად შეუძლიათ მომავალ პედაგოგებს საკუთარი 
და განსხვავებული კულტურისა და რელიგიის შეცნობა 
და კრიტიკული გააზრება? 

2)	 როგორია მათი ღირებულებები რელიგიური მრავალ-
ფეროვნების, სამართლიანობისა და თანასწორობის 
თვალსაზრისით?

3)	 როგორია მათი დამოკიდებულება რელიგიური განსხვა-
ვებულობისა და რწმენა-წარმოდგენების მიმართ? 

4)	 როგორია მომავალი პედაგოგების მზაობა კლასში რელი-
გიური მრავალფეროვნების მართვის თვალსაზრისით?

კვლევის ამოცანები

კვლევის მიზნისა და საკვლევი კითხვებიდან გამომდინარე, 
კვლევას აქვს შემდეგი ამოცანები:

	■ შეისწავლოს, რამდენად იცნობენ რესპონდენტები  საკუთარი 
და განსხვავებული რელიგიების მნიშვნელოვან ასპექტებს 
და რამდენად მოიაზრებენ რელიგიას, როგორც იდენტობის 
ერთ-ერთი წყაროს როლს პიროვნული განვითარების პრო-
ცესში.

	■ აჩვენოს, როგორია მათი ღირებულებები რელიგიური მრავალ-
ფეროვნების, სამართლიანობისა და თანასწორობის თვალ-
საზრისით. 



323

	■ ღირებულებების გამოკვეთისა და ანალიზიდან გამომდინარე 
აჩვენოს, როგორია მათი დამოკიდებულება რელიგიური 
განსხვავებულობისა და რწმენა-წარმოდგენების მიმართ. 

	■ გააანალიზოს, რამდენად ფლობენ მასწავლებელთა მომზა-
დების ერთწლიანი პროგრამის პედაგოგები  კლასში რელი-
გიური მრავალფეროვნების მართვის უნარებს. 

კვლევის მეთოდოლოგია

კვლევის ჩასატარებლად გამოყენებულია თვისებრივი მეთო-
დები. ამასთან, სტატიის გარკვეული ნაწილი მოიცავს სამაგიდე 
კვლევასა და მეორეული მასალების დამუშავებას საკვლევი 
კონტექსტის გასააზრებლად და შერჩევის რელევანტურად 
განსახორციელებლად. 

თვისებრივი კვლევა, რომელიც ამ კონკრეტულ შემთხვევაში, 
ფოკუსჯგუფების ინტერვიუებს გულისხმობს, შევარჩიეთ კვლე-
ვის მიზნიდან გამომდინარე, ვინაიდან კვლევის ეს მეთოდი 
ფოკუსირებულია კვლევის შეკითხვის საპასუხოდ, კონტექსტ-
ური ანალიზის ფარგლებში საკითხის სიღრმისეული გააზრე-
ბისათვის.25 თვისებრივი  კვლევის მიზანია უპირველესად ინდი-
ვიდების კულტურის, რწმენისა და ღირებულებების, ადამია-
ნური გამოცდილებისა და პრაქტიკის უკეთესად გაგება და, 
ამასთან, ამ გამოცდილების აღწერისათვის რელევანტური 
თეორიების შემუშავება 26.

25   Babbie, E. (2008), The Basics of Social Research, Fourth Edition, Chapman University.
26  Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2017). Qualitative inquiry and research design: 

Choosing among five approaches. Sage publications.  https://us.sagepub.com/
en-us/nam/qualitative-inquiry-and-research-design/book246896



324

კვლევის ინსტრუმენტები

კვლევის ჩასატარებლად შემდეგი ინსტრუმენტები გამოვი-
ყენეთ: სამაგიდე კვლევა, მეორადი მონაცემების ანალიზი
და მასწავლებელთა მომზადების ერთწლიანი პროგრამ-
ის სტუდენტთა ფოკუსჯგუფები.

1)	 სამაგიდე კვლევის ფარგლებში განხორციელდა ინტერ-
კულტურული, რელიგიური და ინტერრელიგიური კომპე-
ტენციების შესახებ კვლევების, ასევე განათლების პო-
ლიტიკის დოკუმენტებისა და პოლიტიკის ანგარიშების 
ანალიზი. გავაანალიზეთ კანონი ზოგადი განათლების შე-
სახებ, ეროვნული სასწავლო გეგმის ნაწილი, საგნო-
ბრივი სტანდარტები, მასწავლებლის პროფესიული სტან-
დარტი და ეთიკის კოდექსი, ისევე როგორც შევისწავ-
ლეთ სახალხო დამცველის, შერიგებისა და თანასწორობის 
საკითხებში საქართველოს სახელმწიფო მინისტრის 
ყოველწლიური ანგარიშები და მასწავლებელთა მომზა-
დების პროგრამები.

2)	 კვლევის ფარგლებში დავამუშავეთ  მასწავლებელთა გა-
ნათლების პროგრამის დარგობრივი მახასიათებლები, 
კვლევისათვის შერჩეული უნივერსიტეტების პროგრამები 
და საგნობრივი სილაბუსები. 

3)	 ფოკუსჯგუფები მასწავლებელთა მომზადების ერთწლიანი 
პროგრამის სტუდენტებთან: კვლევის ფარგლებში ჩავა-
ტარეთ 5 ფოკუსჯგუფი, თითო ფოკუსჯგუფი თითოეულ 
საკვლევ უნივერსიტეტში.  ფოკუსჯგუფებში სულ 53 სტუ-
დენტი მონაწილეობდა (38 მონაწილე ქალი და 15 
მამაკაცი), 14 სტუდენტი ისტორიის, 7 ქართულის ენისა 
და ლიტერატურის, ხოლო 32 სტუდენტი სამოქალაქო 
განათლების მიმართულებიდან შეირჩა. პროგრამის განმა-
ხორციელებელი უნივერსიტეტებიდან შემდეგი პრინცი-
პით: თითოეული უნივერსიტეტი უნდა ყოფილიყო მეტ-



325

ნაკლებად რელიგიურად მრავალფეროვან გეოგრაფიულ 
გარემოში. ორი უნივერსიტეტი შეირჩა დედაქალაქში, 
ხოლო დანარჩენი სამი უნივერსიტეტი საქართველოს სამ 
სხვადასხვა რეგიონში. თითოეული ფოკუსჯგუფი ჩატა-
რდა ფიზიკურ გარემოში, გაკეთდა ფოკუსჯგუფების 
აუდიოჩანაწერები, მომზადდა და გაანალიზდა ტრანს-
კრიპტები. მასწავლებელთა ფოკუსჯგუფის პროტოკოლი 
შემუშავდა კვლევის თეორიული ჩარჩოს გათვალისწინე-
ბით და ის მოიცავს შეკითხვებს, რომლებიც ოთხი ძირი-
თადი მიმართულებითაა გაშლილი. ეს მიმართულებებია: 
1) ცოდნა და კრიტიკული გააზრება; 2) ღირებულებები; 
3) დამოკიდებულებები; 4) უნარები.

კვლევის ლიმიტები და შეზღუდვა

კვლევას ჰქონდა გარკვეული სახის შეზღუდვები. კვლევის 
ფარგლებში შევისწავლეთ რესპონდენტთა დამოკიდებულე-
ბები რელიგიური განსხვავებულობისადმი, მზაობა სასკოლო 
მრავალფეროვნების მართვისა და თანაბარი განათლების 
უზრუნველყოფისათვის, თუმცა არსებული სრულყოფილად ვერ
განსაზღვრავს რესპონდენტთა ინტერრელიგიურ და რელი-
გიურ კომპეტენციებს. შესაბამისი კომპეტენციების ანალიზისა 
და შეფასებისათვის შესაძლებელი იყო აგრეთვე სხვა ისეთი 
დამატებითი ინსტრუმენტების გამოყენებაც, როგორებიცაა, 
მაგალითად, სპეციფიკური, სტრუქტურირებული კითხვარის, ან 
პრობლემის გადაჭრის ტექნიკაზე დაფუძნებული ანალიტიკუ-
რი ინსტრუმენტის გამოყენება.  ამგვარი ტიპის ინსტრუმენტ-
ების გამოყენება დამატებით ადამიანურ და ფინანსურ რესუ-
რსებს უკავშირდება და, ამასთან, უფრო ფართომასშტაბიანი 
კვლევისათვისაა რელევანტური. შესაბამისად, ზემოთ მოცე-
მული განმარტება კვლევის ინსტრუმენტის შერჩევასთან დაკა-
ვშირებით სრულად იძლევა პასუხს წინამდებარე კვლევის 
მიზანზე. 

კვლევის ფარგლებში განსაზღვრული შერჩევა საშუალებას 



326

იძლეოდა უნივერსიტეტების და რეგიონების ჭრილში გაგვე-
ანალიზებინა მონაცემები, რაც, ამავე დროს, მოგვცემდა 
საუნივერსიტეტო პროგრამების შინაარსისა და სტუდენტთა 
კომპეტენციების ურთიერთკავშირის ჩვენების საშუალებასაც, 
თუმცა, კვლევის საკითხის სენსიტიურობისა და რესპონ-
დენტთა ანონიმურობის დაცვის პრინციპიდან გამომდინარე, 
კვლევაში მონაწილე უნივერსიტეტების იდენტიფიცირებისა-
გან თავს შევიკავებთ. 

თუმცა, უნდა აღვნიშნოთ, რომ დასახელებული შეზღუდვები 
კვლევის შედეგებზე გავლენას არ ახდენს, ვინაიდან არსებუ-
ლი მიგნებების ანალიზი მნიშვნელოვანია, მომავალ და მო-
ქმედ მასწავლებელთა რელიგიური კომპეტენციების განვი-
თარების თვალსაზრისით. ხოლო კვლევის შედეგების განზო-
გადება საქართველოში არსებულ მასწავლებელთა მომზა-
დების პროგრამების სტუდენტებზე ჩვენი მიზანი არ ყოფილა. 

მონაცემთა შეგროვება და ანალიზი

კვლევის ფარგლებში მეორეულ და პირველად მონაცემთა 
შეგროვება განხორციელდა 2024 წლის მარტიდან 2024 წლის 
აპრილის ჩათვლით. თვისებრივი კვლევის მონაცემებით მო-
მზადდა აუდიოჩანაწერების ტრანსკრიპტული ვერსიები და
გაანალიზდა ევროსაბჭოს დემოკრატიულ კულტურაში მოქა-
ლაქეების ეფექტური მონაწილეობისათვის შექმნილი კომპე-
ტენციათა კონცეპტუალური მოდელის 27 თეორიულ ჩარჩოზე 
დაყრდნობით.  

ფოკუსჯგუფების აუდიოვერსიების ტრანსკრიპტებად ქცევისა-
თვის რომელიმე სპეციალური პროგრამა არ გამოყენებულა, 

27  დემოკრატიული კულტურის კომპეტენციები - ერთად ცხოვრება კულტურულად
     მრავალფეროვან დემოკრატიულ საზოგადოებებში, 2017 წელი, ISBN 978-92-
       871-8237-1. ევროპის საბჭო.



327

ტრანსკრიპტებად ქცევის პროცესი განხორციელდა მკვლე-
ვრის მიერ მყისიერი და სიტყვასიტყვითი ტრანსკრიფციის 
მიდგომის გამოყენებით. ტრანსკრიპტებად ქცეული მონაცე-
მების კოდირება შემდეგნაირად განხორციელდა: ფოკუსჯგუ-
ფებისა და ინტერვიუების მონაწილე რესპონდენტებს მიენი-
ჭათ კოდები. კოდირებული მონაცემები გაანალიზდა შესა-
ბამის დებულებებსა და თემებზე რესპონდენტთა გარკვეული 
რაოდენობის მხრიდან მსგავსი პასუხების გამოვლენის, მონა-
ცემთა დაჯგუფებისა და ტენდენციებად წარმოდგენის პროცესში. 

კვლევის ანალიტიკური ჩარჩო:  დემოკრატიული 
კულტურის კომპეტენციები-თანაცხოვრება რელიგიურად 

მრავალფეროვან გარემოში

კულტურულად, რელიგიურად და ენობრივად მრავალფე-
როვან გარემოში მშვიდობიანი თანაცხოვრებისთვის, რაც სა-
ქართველოსთვის ბუნებრივი მახასიათებელია განსხვავებუ-
ლი ეთნიკური შემადგენლობიდან გამომდინარე, მოქმედ 
და მომავალ პედაგოგებს განვითარებული უნდა ჰქონდეთ 
დემოკრატიული კულტურის კომპეტენციები.  მასწავლებლები 
კი, როგორც სანიმუშო მოდელები ფორმალური განათლე-
ბის საწყის და ამავდროულად ყველაზე ხანგრძლივ პერიოდ-
ში, მნიშვნელოვან, ზეგავლენის მქონე აქტორებს წარმოა-
დგენენ როგორც უშუალოდ მოსწავლეების, ასევე მთელი 
საზოგადოებისათვის.  

1954 წელს ევროსაბჭომ მიიღო კულტურული კომპეტენციებ-
ის კონვენცია, რომელიც გაზრდილი მიგრაციის, დაჩქარე-
ბული გლობალიზაციის კვალდაკვალ გაფართოვდა, განვი-
თარდა და 2016 წელს საბოლოო რედაქციით გამოიცა, რო-
გორც დემოკრატიული კულტურის კომპეტენციების დოკუ-



328

მენტი.28 მისი მიზანია, განათლებაზე პასუხისმგებელ პირთა 
აღჭურვა იმ ძირითადი კომპეტენციებით, რის დახმარებითაც 
ისინი შეძლებენ, მოსწავლეებს ასწავლონ, როგორ იცხოვრონ 
მშვიდობიანად  მრავალფეროვან საზოგადოებაში.

1999 წლიდან საქართველო ევროპის საბჭოს წევრი ქვეყა-
ნაა, რაც გულისხმობს, რომ ის იზიარებს საბჭოს საერთო 
ღირებულებებს და ემსახურება ქვეყანაში დემოკრატიის, ადა-
მიანის უფლებებისა და კანონის უზენაესობის განმტკიცებას. 
ევროპის საბჭოს დემოკრატიული კულტურის კომპეტენციების 
დოკუმენტის ხედვა ასევე გაზიარებულია საქართველოს განა-
თლების სამინისტროს მხრიდან და მშობლიურ ენაზე ხელ-
მისაწვდომია საქართველოში როგორც მოქმედი პედაგოგებ-
ის, ისე სხვა დაინტერესებული პირებისათვის.29

ევროპის საბჭოს დემოკრატიული კულტურის კომპეტენციათა 
დოკუმენტის (2017) შესაბამისად, ცოდნა/კრიტიკული გააზრე-
ბა, ღირებულებების, დამოკიდებულებებისა და უნარების  
ერთობლიობა ქმნის კომპეტენციას. კომპეტენციის აღქმა 
წარმოდგენილია ერთ სიბრტყეზე, რაც გულისხმობს, რომ 
თითოეული ზემოთ ჩამოთვლილი ფაქტორი თანაბრად მნი-
შვნელოვანი და თანადროულად განვითარებადია სასწავლო
პროცესში. კომპეტენციის გააზრების ამ თეორიაზე დაყრდნო-
ბით შევიმუშავეთ კვლევის შედეგების ანალიტიკური ჩარჩო, 
რომელიც კონკრეტულად ერთი კულტურული ცვლადი რელი-
გიური/ინტერრელიგიური კომპეტენციების ანალიზს ისახავს 
მიზნად. 

28 დემოკრატიული კულტურის კომპეტენციები - ერთად ცხოვრება კულტურულად
მრავალფეროვან დემოკრატიულ საზოგადოებებში, 2017 წელი, ISBN 978-92-
871-8237-1. ევროპის საბჭო.

29 დემოკრატიული კულტურის კომპეტენციები - ერთად ცხოვრება კულტურულად
მრავალფეროვან დემოკრატიულ საზოგადოებებში, 2017 წელი, ISBN 978-92-
871-8237-1. ევროპის საბჭო.



329

 

კვლევის შედეგების ანალიზი და დისკუსია

ღირებულებები

მასწავლებელთა მომზადების პროგრამის მონაწილეთა კვლე-
ვამ სასწავლო-საგანმანათლებლო პროცესის ღირებულებით 
ნაწილში აჩვენა, რომ რესპონდენტთა აბსოლუტურ უმეტესო-
ბას ადამიანის დაფასება და სიყვარული უმთავრეს ღირებუ-
ლებად მიაჩნია. აღსანიშნავია, რომ რესპონდენტთა ნაწი-
ლისათვის ამ ღირებულების ჩამოყალიბება ასოცირდება მანა-
მდე არსებული და აქტუალური ღირებულებების გარდაქმნ-
ის, ცვლილების შედეგად, ხოლო მეორე ნაწილისათვის, პი-
რიქით, ჰუმანური ღირებულება აღიქმება ამოსავალ წერტი-
ლად, რომელიც განშტოებების მსგავსად აძლევს მათ სამო-
ქმედო მიმართულებებს. 

ასევე, რესპონდენტთა უმრავლესობამ მოყვასის სიყვარულ-

ღირებულება
ადამიანის ღირსების და უფლების

 დაფასება;
რელიგიური მრავალფეროვნების 

დაფასება;
სამართლიანობის და 

თანასწორობის დაფასება.

ცოდნა/კრიტიკული გააზრება
საკუთარი თავის შეცნობა და 

კრიტიკული გააზრება;
საკუთარი რელიგიის შეცნობა; 

სხვა რელიგიების შესახებ ცოდნა.
 

უნარები
ანალიტიკური და კრიტიკული 

აზროვნების უნარები; ემპათია;
თანამშრომლობის უნარი.

დამოკიდებულებები
რელიგიური განსხვავებულობისა 

და შეხედულებების შემწყნარებლური 
დამოკიდებულება; განსხვავებული 

რელიგიის პატივისცემა;
რწმენასთან/რელიგიასთან 

მიმართებით თავდაჯერებულობა.

კომპეტენცია



330

თან ერთად, პატიება და თანასწორობა, მათი საკუთარი 
რელიგიის მრწამსიდან გამომდინარე, მკაფიოდ მნიშვნელო-
ვან ღირებულებებად დაასახელა. თუმცა იგივე რესპონდენ-
ტები, დეკლარირებული ღირებულებები მსჯელობის დროს 
დამოკიდებულებებში ნაკლებად ვლინდებოდა. მაგალითად,  
თანასწორად მოპყრობის აუცილებლობა განსხვავებული მრწა-
მსის მქონე მოსწავლის მიმართ ყველა რესპონდენტის მიერ 
მთავარ ღირებულებად დასახელდა ინტერრელიგიური ურთი-
ერთობების ჭრილში. მაგრამ  ამ ღირებულებას ეწინააღმდე-
გებოდა რესპონდენტთა უმრავლესობის დამოკიდებულება - 
ისინი უპირატესობას ანიჭებდნენ მართლმადიდებლობას და 
მართლმადიდებლების ან საკუთარი ეთნიკური ჯგუფის მიმართ 
მეტი მიმღებლობით გამოირჩეოდნენ.  

კვლევამ ცალსახად გამოკვეთა სტიგმატიზაციის მაგალითე-
ბი, არარელიგიური წესით მცხოვრები, ან განსხვავებული 
რელიგიური მრწამსის მქონე ადამიანების მიმართ.  

„თავად ვიყავი ამ უთანასწორო დამოკიდებულების მა-
გალითი. არ ვიყავი მონათლული. მე ვგრძნობდი, რომ 
არ ვიყავი ისეთი, როგორიც სხვები. ისეთივე ქრისტიანი, 
როგორც სხვები. სოციუმი ახდენდა ჩემზე გავლენას 
და ვგრძნობდი წნეხს. მერე მონათვლა გადავწყვიტე“ 
- გვიყვება რესპონდენტი, რომელიც  ქრისტიანულ, მა-
გრამ ნაკლებად რელიგიურ ოჯახში გაიზარდა, და გვიან,
ზრდასრულ ასაკში მოინათლა ქრისტიანული წესით. 

აღსანიშნავია, რომ ღირებულებების ნაწილის განხილვისას 
რესპონდენტთა დიდი ნაწილი მართლმადიდებლობას უშუა-
ლოდ უკავშირებდა ეროვნულ იდენტობასა და ღირებულებას. 
უფრო მეტიც, რამდენიმე რესპონდენტს მიაჩნდა, რომ 
მართლმადიდებლობა სახელმწიფო რელიგიაა და ეს კავში-
რი იდენტობასთან, შესაბამისად, ლოგიკური. ეს გვავარაუ-
დებინებს, რომ რესპონდენტთა დამოკიდებულება ეროვნუ-
ლი და სახელმწიფოებრივი ხედვების თვალსაზრისით ეთნო-
ცენტრულია.  



331

რადგან ღირებულებების განვითარება დიდწილად უკავში-
რდება  ცოდნისა და გამოცდილებების დაგროვებას, ინფო-
რმაციის კრიტიკულად გააზრებას, ინტერრელიგიური კომპე-
ტენციის საკითხის ამ ჭრილში შესწავლამ მოგვცამნიშვნე-
ლოვანი მიზეზშედეგობრივი კავშირების დანახვის და მას-
ზე მსჯელობის საშუალება, რაც მომავალი მასწავლებლების 
ღირებულებებსა და დამოკიდებულებებზე გავლენასაც უსვამს 
ხაზს.

ცოდნა/კრიტიკული გააზრება

კვლევის ფარგლებში ჩატარებულმა ფოკუსჯგუფებმა აჩვენა, 
რომ რესპონდენტების უმეტესობა, მიუხედავად იმისა, მიი-
ჩნევს თუ არა თავს რელიგიურ ადამიანად, მაინც საკუთარი 
იდენტობის ნაწილად მოიაზრებს რელიგიას და ამას ხსნის 
მისი გამომხატველობითი ელემენტების: ტრადიციების, სიმბო-
ლოებისა და წეს-რიტუალების ზოგადი ცოდნითა და თანა-
მონაწილეობის პრაქტიკით. კვლევის პროცესში პრაქტიკუ-
ლად არ დაგვიფიქსირებია რესპონდენტი, რომელიც სრუ-
ლიად არ იცნობდა საკუთარ რელიგიას/მრწამსს, ან არ აღი-
არებდა მას. 

ფოკუსჯგუფის ფარგლებში ვიკვლიეთ რესპონდენტთა მეხსიე-
რებითი გამოცდილება განსხვავებულთან, უცხო რელიგია-
სთან შეხვედრის კონტექსტში. რესპონდენტების მხოლოდ 
მცირე ნაწილს არ ჰქონდა გამოცდილება უცხო რელიგიური 
მრწამსის აღმსარებელთან ურთიერთობისა, უმეტესი ნაწი-
ლი კი მეხსიერებაში აღიდგენდა იმ გამოცდილებებს, რომელ-
თაც მათ პიროვნებაზე, მათ მსოფლმხედველობაზე გავლენა 
მოახდინეს. კვლევის ამ კონკრეტულმა მიმართულებამ სა-
ინტერესო მიგნებამდე მიგვიყვანა. კერძოდ, რესპონდენტები 
მიუთითებენ, რომ მას შემდეგ, რაც უკეთ შეისწავლეს საკუ-
თარი რელიგია, მით უფრო მეტად შეეცვალათ დამოკიდებუ-
ლება ყოველდღიურობაში გავრცელებული რელიგიური რი-
ტუალების ავთენტურობის მიმართ, დაინახეს მეტი მსგავსება 
თუ განსხვავება და კრიტიკულად შეხედეს ზოგადად რელი-



332

გიის ტრადიციული გამომხატველობის ფორმათა ცვალება-
დობასა თუ უცვლელობას შორის. 

რესპონდენტები, რომლებიც ამ შეხედულებებს გვიზიარებ-
დნენ, მკაფიოდ უსვამენ ხაზს იმას, რომ მათი რწმენა არ 
შესუსტებულა კრიტიკულად გაცნობიერების პროცესში, თუ-
მცა, მათი მიმღებლობა ზოგადად ადამიანების, ასევე გან-
სხვავებული ტრადიციების მქონე ადამიანების მიმართ გაი-
ზარდა, რაც ცალსახად დადებითი ფაქტია და სავარაუდო 
კორელაცია ცოდნას, კრიტიკულ გააზრებასა და მიმღებლურ 
დამოკიდებულებათა ჩამოყალიბებას შორის. 

მიუხედავად იმისა, რომ კვლევის მიზანი არ ყოფილა რესპონ-
დენტების რელიგიური მრწამსის დადგენა, უფრო მეტიც, 
ეს როგორც მგრძნობიარე და პირადული საკითხი, ინტერ-
ვიუს პროტოკოლის მიხედვითაც არ გულისხმობდა იდენტი-
ფიცირებას, პიროვნული იდენტობის კრიტიკულად გააზრების 
ჭრილში რესპონდენტებმა საკუთარი სურვილით  დაასახელეს 
საკუთარი რელიგიური კუთვნილება. ვინაიდან ცალსახად 
გამოიკვეთა რესპონდენტთა გაცხადებული მრწამსი, სტატიის 
შემდეგ ნაწილში რელიგიური მიკუთვნებულობის ჭრილშიც 
შევძლებთ ზოგიერთი მიგნების განხილვას. 

ქრისტიანი რესპონდენტების შემთხვევაში რელიგიური ცნო-
ბიერების ამაღლების წყაროებად სახელდებოდა ძირითა-
დად ეკლესია, შემდგომ ოჯახი, ისტორიის მიმართულების 
სტუდენტებთან - საუნივერსიტეტო კურსი რელიგიების ისტო-
რიის შესახებ. მხოლოდ ორ შემთხვევაში მიუთითეს რესპო-
ნდენტებმა, რომ თავად დაინტერესდნენ და წიგნების და-
ხმარებით გათვითცნობიერდნენ ამ საკითხში. 

საკუთარი რელიგიის შესახებ ცოდნის  გავრცელების მნიშვნე-
ლოვან წყაროდ დასახელდა დასავლეთ საქართველოში 
მცხოვრებ/ან იქაური წარმოშობის  რესპონდენტებთან სკოლ-
ის პერიოდში ჩატარებული რელიგიის გაკვეთილები, რომელ-
იც  ქრისტიანული მრწამსის სწავლებას გულისხმობდა.  



333

ინტერვიუების პროცესში ასევე გამოვარკვიეთ, რომ რესპო-
ნდენტების დიდი ნაწილი, საკუთარის გარდა, სხვა რელიგი-
ის შესახებ ძალიან მწირ ინფორმაციას ფლობს. ამ თვალ-
საზრისით განსხვავება დავაფიქსირეთ მუსლიმ და ქრისტიან 
რესპონდენტთა შორის, კერძოდ, მუსლიმებს ჰქონდათ უფრო 
მეტად სიღრმისეული ცოდნა საკუთარი რელიგიის შესახებ, 
ვიდრე ქრისტიან რესპონდენტებს. 

სხვა/უცხო რელიგიებისა და რწმენების შესახებ  უფრო ფა-
რთო ცოდნას ვხვდებით რესპონდენტთა ორ ჯგუფთან: ისტო-
რიკოსებთან, რომელთაც ზოგადი, საუნივერსიტეტო ცოდნა
აქვთ სხვადასხვა რელიგიურ მიმდინარეობაზე და ასევე მუ-
სლიმ სტუდენტებთან, რომლებიც ძირითადად შემოიფარ-
გლებიან აბრაამისეული რელიგიების ზოგადი ცოდნით, უფრო
მეტად კი ქრისტიანობის ისტორიითა და ძირითადი პრინცი-
პებით. 

რესპონდენტების დაახლოებით ნახევარს სხვა რელიგიის შე-
სახებ აქვს საბაზისო ინფორმაცია, რომელიც შეიძლება  
ყოველდღიურ წეს-ჩვეულებებში გამოიხატებოდეს და ეს ცო-
დნა უმეტესად განსხვავებული მრწამსის მქონე ადამიანთან 
ურთიერთობის გამოცდილებას ეფუძნება და ყველა შემთხვე-
ვაში მიმღებლობის გაზრდით სრულდება: 

„გადავწყვიტე გავცნობოდი იაღოვლების [იეჰოვას მოწმეების] 
ლიტერატურას, იმ ინტერესით, თუ რა ეწერა იქ ისეთი, რასაც 
ასე უფრთხოდა ამდენი ხალხი...არაფერი საშიში, მგონია წა-
კითხული რომ ჰქონოდათ ეს წიგნები, აღარ იქნებოდნენ ასე-
თი დაცინვის ობიექტები იაღოვლები... ხალხს ჰგონია, რომ 
მისია აქვთ დავალებული. და არა რწმენა...მე ახლა ვიცი, 
მათაც სწამთ და მეც, სხვადასხვანაირად...“- გვიყვება ერთ-
ერთი რესპონდენტი ქალი. 

აქვე ხაზი უნდა გავუსვათ კვლევის იმ მიგნებას, რომ ადამიანები, 
რომლებიც კარგად იცნობდნენ საკუთარ რელიგიას, ასევე 



334

ავლენდნენ  გარკვეულ ცოდნას სხვა რელიგიების მიმართაც 
და თავდაჯერებულობას გამოცდილებების გაზიარებისას. ხო-
ლო რესპონდენტები, რომლებიც საკუთარ რელიგიურ წეს-
ჩვეულებებს და ფუნდამენტურ პრინციპებსაც არ იცნობდნენ, 
გამოხატავდნენ უხერხულობისა და დისკომფორტის შეგრძნე-
ბას განსხვავებულთან შეხვედრის გამოცდილებების გახსენე-
ბისას:

„არასოდეს ვყოფილვარ სინაგოგაში, მეჩეთში, რადგან 
მაქვს უხერხულობის გრძნობა. არა ჩემი რელიგიის მი-
მართ, არამედ იმათი: მეშინია, ისე რომ ვერ მოვიქცე, 
როგორც საჭიროა... რაიმე ტიპის შეურაცხყოფა არ მივა-
ყენო ჩემი საქციელით. არ ვიცი, როგორ მოვიქცე, მაგა-
ლითად, მეჩეთში“. - გვიზიარებს რესპონდენტი. 

ცოდნა რელიგიური უმცირესობების უფლებრივი 
მდგომარეობის შესახებ

რელიგიური კომპეტენციების შეფასების მიზნიდან გამომდი-
ნარე, კვლევის ფარგლებში ჩვენთვის ასევე საინტერესო იყო 
რესპონდენტთა კრიტიკული ხედვებისა და უნარების შესწა-
ვლაც, რაც რელიგიურ ცნობიერებაზე ან საქართველოს რე-
ლიგიური მრავალფეროვნების ცოდნაზე უნდა ყოფილიყო 
დაფუძნებული. 

კვლევამ აჩვენა, რომ გამოკითხულთა დიდ ნაწილს ნაკლე-
ბად აქვს ინფორმაცია რელიგიური უმცირესობების უფლებრი-
ვი მდგომარეობის შესახებ საქართველოში. უფრო მეტიც, უმე-
ტესობას ღრმად სწამს, რომ საქართველოს კანონმდებლო-
ბა თანასწორად ექცევა რელიგიურ უმცირესობებს. შესაბამის
არგუმენტებად ისინი თავსაბურავით სიარულს, სხვადასხვა 
აღმსარებლობის ტაძრების არსებობასა და ლოცვის პრო-
ცესში ხელის არ შეშლას განიხილავენ. 

რესპონდენტთა მხოლოდ მცირე ნაწილი საუბრობს მეტ-
ნაკლებად ღიად რელიგიური უთანასწორობის გამოვლინე-
ბებზე, როგორც საკანონმდებლო, ისე ყოველდღიური  გამო-
ცდილების მაგალითებით.  



335

განსხვავებული რელიგიური დენომინაციების მიმართ საკანონ-
მდებლო და მისი აღსრულების პრაქტიკის საკითხისადმი 
კრიტიკულ მსჯელობას გამოკითხულ მასწავლებელთა უმე-
ტესობამ თავი აარიდა. მათი ერთი ნაწილი მიიჩნევს, რომ 
„არავინ არ უკრძალავს და ხელს უშლის ვინმეს ლოცვაში“ და 
ვერ იხსენებენ რელიგიური ნიშნით უთანასწორო, დისკრი-
მინაციულ ან არასამართლიანი მოპყრობის შემთხვევებს, მით 
უფრო „საქართველოს გააჩნია ტოლერანტული დამოკიდე-
ბულებების მრავალწლიანი ისტორია“, ხოლო მეორე
ნაწილი მიუთითებს, რომ არ მიესალმება არანაირ დისკრი-
მინაციას რელიგიის ნიშნით, თუმცა, თავს იკავებენ არსებუ-
ლი პრაქტიკების განხილვისა და მათზე კრიტიკული მსჯე-
ლობისაგან. 

კვლევის ფარგლებში ჩატარებული ხუთი ფოკუსჯგუფიდან, 
მხოლოდ ერთში იმყოფებოდნენ განსხვავებული რელიგიის, 
კერძოდ კი მუსლიმი რესპონდენტებიც მართლმადიდებელ 
ქრისტიანებთან ერთად და აღსანიშნავია, რომ არც მათ გამო-
უხატავთ კრიტიკული  დამოკიდებულება ან შეფასება  რელი-
გიური განსხვავებულობის ნიშნით უთანასწორობის მიმართ. 
მიუხედავად იმისა, რომ იმავე ჯგუფში მართლმადიდებლური 
მრწამსის მქონე რესპონდენტებმა ღიად გახსნეს კრიტიკული 
დისკუსია საკანონმდებლო თუ პრაქტიკული შეზღუდვებისა 
და უთანასწორობის გამოვლინებების შესახებ. 

რელიგიური დღესასწაულებითა და უქმე დღეებით 
სარგებლობა 

უმცირესობას მიკუთვნებული რელიგიის წარმომადგენლები  
თვალშისაცემ უთანასწორობად ასახელებდნენ იმ ფაქტს, რომ 
საქართველოში სხვადასხვა აღმსარებლობის დასაქმებულე-
ბი და სტუდენტები სრულფასოვნად ვერ აღნიშნავენ საკუთარ 
რელიგიურ დღესასწაულებს და ვერ სარგებლობენ უქმე დღე-
ებით.

კანონმდებლობა დისკრიმინაციულია და ის არ აძლევს შესა-
ძლებლობას რელიგიურ უმცირესობებს, ისარგებლონ უქმე 



336

დღეებით. რელიგიური დღესასწაულების აღნიშვნა და უქმე
დღეებით სარგებლობა კი, რელიგიისა და რწმენის თავი-
სუფლების ფუნდამენტური უფლების ნაწილია.

„ეს მართლაც იწვევს ჩემში უსამართლობის განცდას. 
მე არ ვამბობ, რომ ჩვენი დღესასწაულიც გამოცხადდეს 
უქმედ, მერე კიდევ სხვას მოუნდება. რამდენი რელიგიაა 
საქართველოში, ხომ? მაგრამ ალბათ იქნება გამოსა-
ვალი. როგორ ხდება ეს ევროპის ქვეყნებში? ხომ შეი-
ძლება გავიზიაროთ...“ - გვეუბნება ჩვენი ერთ-ერთი 
მუსლიმი რესპონდენტი. 

კონტექსტისთვის უნდა აღინიშნოს, რომ საქართველოს შრო-
მის კოდექსის მიხედვით, უქმე დღეებად განსაზღვრულია 13 
დღესასწაული (დღეების მიხედვით - 17 უქმე დღე), საიდანაც 
მხოლოდ 6 უკავშირდება საერო მნიშვნელობის მოვლე-
ნებს, დანარჩენი კი, ექსკლუზიურად მართლმადიდებლური 
ქრისტიანული დღესასწაულებია. საქართველოში მცხოვრე-
ბი სხვა რელიგიური და ეთნიკური თემების კულტურული და 
რელიგიური დღესასწაულები  უგულებელყოფილია.30 

„საქართველოს შრომის კოდექსის“ მიხედვით, დასაქმებულს 
შეუძლია, დადგენილი უქმე დღეების ნაცვლად, მოითხოვოს 
სხვა უქმე (დასვენების) დღეები, მხოლოდ იმ შემთხვევაში, 
თუ ეს ხელშეკრულებით იქნება გათვალისწინებული. რელი-
გიურ უმცირესობებს მხოლოდ ამ ზოგადი ხასიათის წესით სა-
რგებლობა შეუძლიათ. ამ შემთხვევაში, არსებული უქმე დღე-
ების ნაცვლად სხვა დასვენების დღის მოთხოვნა, შრო-
მით ხელშეკრულებასა და დამსაქმებლის კეთილ ნებაზეა 
დამოკიდებული, რაც დასაქმებულს შესაბამის გარანტიებს 
ვერ უქმნის. 31 თუმცა კვლევამ აჩვენა, რომ რესპონდენტების 

30  რელიგიისა და რწმენის თავისუფლება საქართველოში (2023), ტოლერანტობის
და მრავალფეროვნების ინსტიტუტი, /https://tdi.ge/sites/default/files/religiis_
tavisupleba_sakartveloshi_2023_tdi.pdf  გვ11;  https://tdi.ge/ge/multimedia/
religiuri-umciresobebi-ukme-dgeebit-ver-sargebloben

31 რელიგიისა და რწმენის თავისუფლება საქართველოში (2023), ტოლერანტობის 
და მრავალფეროვნების ინსტიტუტი, https://tdi.ge/sites/default/files/religiis_tav-
isupleba_sakartveloshi_2023_tdi.pdf  გვ.12



337

უმეტესობას რელიგიური უმცირესობებისათვის უქმე დღეებით 
სარგებლობაზე ინფორმაცია არ ჰქონდა, მათ შორის არც თა-
ვად რელიგიური უმცირესობების წარმომადგენლებს. 

აღსანიშნავია, რომ უქმე დღეების მართლმადიდებლურ კალე-
ნდარზე მიბმის პრივილეგია საბოლოოდ, ყველა ფოკუსჯგუფ-
ში „არცთუ მთლად სამართლიანად“ შეაფასეს იმ რესპო-
ნდენტებმაც კი, რომლებიც დისკუსიის დასაწყისში მიიჩნე-
ვდნენ, რომ თანასწორად და სამართლიანად ექცევა კანონ-
მდებლობა და საზოგადოება განსხვავებული რელიგიის წარმო-
მადგენლებს. 

„რელიგიურ დღესასწაულებზე დასვენების პრივილეგია 
გვაქვს მხოლოდ მართლმადიდებლებს, სადაც აუცილე-
ბლად უნდა დაისვენოს მუსლიმმაც, უნდა ეს თუ არა, 
ხოლო თავის დღესასწაულზე - ვერასოდეს ისვენებს და 
ეს თანასწორობა როგორ შეიძლება იყოს?“ - კრიტიკულ 
დამოკიდებულებას  გამოხატავს  ქართული ენის მომა-
ვალი პედაგოგი. 

„გამომხატველობის თვალსაზრისით, ხელს ვუშლით უმცი-
რესობების წარმომადგენლებს ჩვენ, თავად ქრისტიანე-
ბი. პრაქტიკულად არ ვაძლევთ მათ გამოხატვის საშუა-
ლებას, გვიჩნდება სხვა რელიგიის წარმომადგენელთა 
გამოხატვაზე აგრესია“- ამბობს  ერთ-ერთი რესპონდენტი
და კონკრეტულ მაგალითებად ასახელებს ქუჩაში, საზო-
გადოებრივი თავშეყრის ადგილებში, ან საგანმანათლე-
ბლო სივრცეებში მუსლიმებისათვის ლოცვის მოუხერხე-
ბლობას, იეჰოვას მოწმეების მიმართ აგრესიულ ან და-
მცინავ დამოკიდებულებას. 

რელიგიური ორგანიზაციების დაფინანსება

რესპონდენტების იგივე მცირე ნაწილი, რომელიც რელიგიის 
ან რწმენის თავისუფლებით სარგებლობისას უთანასწორობას 



338

აკრიტიკებს, პრობლემურად მიიჩნევს დომინანტი რელიგიური 
ჯგუფისთვის ფინანსური და ქონებრივი პრივილეგიების მინი-
ჭებას. 

„პრივილეგიები არ უნდა იყოს რომელიმე რელიგიისა-
თვის. თავდაპირველად  ეს გამოიწვევს ჩვენში, მართლ-
მადიდებლებში წინააღმდეგობას, როგორც ხდება ხოლ-
მე, მაგრამ მერე შევეგუებით. ანუ, თუნდაც ავიღოთ 
ფინანსები...“- გვეუბნება ერთ-ერთი რესპონდენტი. 

როგორც აღინიშნა, უთანასწორობაზე საუბრისას, რესპონდე-
ნტები მეტწილად  რელიგიური უმცირესობების მიერ უქმე დღე-
ებით სარგებლობასა და რელიგიური გაერთიანებების უთანა-
სწორო დაფინანსების მოდელს გულისხმობენ.  რესპონდენტთა 
თითქმის ნახევარი ასევე მიუთითებს საბიუჯეტო დაფინანსე-
ბის ხარჯვის გამჭვირვალობის საჭიროებაზე. ისინი კრიტი-
კულად აფასებენ მართლმადიდებელი ეკლესიებისათვის სა-
ჩუქრად გადაცემულ  მოძრავ და უძრავ ქონებას  და  მათ  აღი-
ქვამენ როგორც „პოლიტიკურ ინდულგენციას, რომელიც შე-
მდგომში მხარდასაჭერად სჭირდება ხელისუფლებას“. რესპო-
ნდენტების ნაწილს მიაჩნია, რომ სახელმწიფოს ამგვარი პრა-
ქტიკა მხოლოდ დისკრიმინაციულ გარემოს კი არ უქმნის 
უმცირესობებს, არამედ რელიგიის არსსაც აკნინებს. 

გამოკითხულთა შორის მხოლოდ რამდენიმე რესპონდენტი 
თვლიდა ცალსახად, რომ  „მართლმადიდებლობას  ჯერ  კიდევ
არ გააჩნია სათანადო სტატუსი და ის უნდა გამოცხადდეს ერო-
ვნულ რელიგიად“. თუმცა, რესპონდენტებმა ვერ შეძლეს დაე-
ზუსტებინათ, როგორ ესახებოდათ ამ საკითხის მოგვარება 
არსებული რელიგიური მრავალფეროვნებისა და დისკრიმი-
ნაციის გამორიცხვის გათვალისწინებით.   



339

დამოკიდებულებები

თვისებრივი ინტერვიუს დროს, კრიტიკულ მოსაზრებებთან 
ერთად, რესპონდენტები ავლენდნენ საკუთარ დამოკიდებუ-
ლებას, რაც რელიგიური/ინტერრელიგიური კომპეტენციების
ფორმირების გამოვლინებითი და შესაბამისად, მნიშვნელო-
ვანი ელემენტია. 

ამ თვალსაზრისით, ფოკუსჯგუფების ფარგლებში საკმაოდ საი-
ნტერესო მიგნებებს და მიზეზშედეგობრივ კავშირებს დავა-
კვირდით.

რესპონდენტების დამოკიდებულებები როგორც კონკრეტული 
რწმენებიდან, ემოციებიდან, გამოცდილებებისა და ცოდნი-
დან მომდინარე და ღრმა მეხსიერებაში შენახული მყარი შე-
ფასებები, განსხვავდებოდა რეგიონული, ინსტიტუციური, რე-
ლიგიური თუ გენდერული კუთვნილების ჭრილში.  

საკვლევი საკითხის სენსიტიურობისა და რესპონდენტების 
ანონიმურობის გარანტიიდან გამომდინარე, ვერ განვიხი-
ლავთ რეგიონულ და ინსტიტუციურ ჭრილში დამოკიდებულე-
ბებს შორის განსხვავებულობას, რათა არ მოხდეს რეგიონის 
ან ინსტიტუციის შესაბამისად რესპონდენტთა ჯგუფის იდენტი-
ფიცირება. თუმცა რელიგიური, გამოცდილებითი და გენდე-
რული თვალსაზრისით, შეგვიძლია, უფრო დაწვრილებით ვი-
საუბროთ.

ინტერრელიგიური გამოცდილება

კვლევამ აჩვენა, რომ რესპონდენტები, რომელთათვისაც რე-
ლიგიური ცხოვრების წესი მნიშვნელოვანია, უფრო ტოლე-
რანტული დამოკიდებულებით გამოირჩევიან განსხვავებული 
რწმენის მქონე, თუმცა რელიგიური პრინციპებით მცხოვრე-
ბი ადამიანის, ვიდრე ათეისტის ან აგნოსტიკოსის მიმართ. 



340

ამასთან, ადამიანებმა, ვისაც ახლობელი ჰყოლია/ჰყავს სხვა 
რელიგიის წარმომადგენელი, ან თუ გამოცდილება ჰქონია 
სხვა რელიგიის წარმომადგენელთან ურთიერთობისა, უფრო 
მეტად მიმღებლური დამოკიდებულებები გამოავლინეს სხვა 
რელიგიის მქონე ადამიანების მიმართ, ვიდრე იმათ, ვისაც 
ამის გამოცდილება არასოდეს ჰქონია. 

აღსანიშნავია, რომ ზოგიერთი რესპონდენტი გამოხატავს 
უმეტესად აბრაამისეული რელიგიების მიმართ სიმპათიებს, 
და მიიჩნევს, რომ მხოლოდ აბრაამისეული რელიგიებია ნა-
მდვილი რელიგიები, ხოლო დანარჩენი სექტებია. შესაბამი-
სად, დამოკიდებულებაც შედარებით ახალი რელიგიური მი-
მდინარეობების მიმართ უარყოფითია. 

მაგალითად,  იეჰოვას მოწმეების მიმართ, ერთ-ერთ რეგიონში 
მკაფიოდ იგრძნობოდა შედარებით უფრო სტერეოტიპული, 
დისტანციური ან უარყოფითი დამოკიდებულება. 

როგორც ინტერვიუს დროს გამოვარკვიეთ, ზოგიერთი სტერეო-
ტიპული დამოკიდებულება გამოწვეული იყო შიშის ფაქტორ-
ით განსხვავებულის მიმართ, ან შიშითა და შფოთვებით გამო-
ხატული დისკომფორტის შეგრძნებით მცდარი ინფორმაციის ქო-
ნის გამო. 

„სხვა სექტები არა, მაგრამ  ბაბიზმი იწვევს ჩემში შიშს, 
რადგან უარყოფით კონტექსტში გავეცანი მას... რომ 
ისინი ტერორისტულ აქტებს აწყობდნენ. მერე მეტი 
ინფორმაცია მოვიძიე, მაგრამ მაინც დამრჩა მათ მი-
მართ გარკვეული შიშის მსგავსი დამოკიდებულება. არ 
ვიცი, ზუსტ სახელსაც ვერ ვუძებნი, ჩემს დამოკიდებუ-
ლებას თუ განწყობას...“ - იხსენებს ერთ-ერთი რესპო-
ნდენტი.

ეს უკანასკნელი მიგნება შესაძლოა მიგვანიშნებდეს იმაზე, თუ 
როგორი დიდი გავლენის მოხდენა შეუძლია პირველ შთა-
ბეჭდილებებს და რამდენად ძნელი და ხანგრძლივი შეი-



341

ძლება იყოს მეხსიერებაში კარგად შენახული შეფასებების 
გადააზრება და დამოკიდებულებების ცვლა. რესპონდენტე-
ბთან ინტერვიუებმა აჩვენა, რომ ეს განსაკუთრებით მაშინაა 
ძნელი, როდესაც თავდაპირველი შთაბეჭდილება უარყოფი-
თია. მცდელობა, შეიცვალოს ის დადებითისაკენ და ადა-
მიანს ჩამოუყალიბდეს ტოლერანტული დამოკიდებულება, გა-
ცილებით ძნელია და მეტ დროსა და გამოცდილებით ურთი-
ერთობებს მოითხოვს, ვიდრე დადებითი დამოკიდებულების 
უარყოფითით ჩანაცვლება. 

გენდერული ასპექტები

კვლევამ საინტერესო ტენდენცია აჩვენა აგრეთვე გენდერულ 
ჭრილში დამოკიდებულებების ანალიზისას. ქალი რესპონდე-
ნტები უფრო ნაკლებად ავლენდნენ მიმღებლობას განსხვა-
ვებული რელიგიის მიმართ, ვიდრე მამაკაცები. მათ უფრო
მეტად გამოხატეს შიში და შფოთვა განსხვავებული რელი-
გიური რიტუალების, ასევე არაცნობიერისა და საკრალურ-
ის მიმართ, ვიდრე მამაკაცებმა. 

მიუხედავად იმისა, რომ ამ კვლევის მიზანი მიზეზშედეგობრივი 
კავშირების დადგენა და კორელაციის გაზომვა არ ყოფილა, 
მაინც გამოიკვეთა რამდენიმე მნიშვნელოვანი ურთიერთკავ-
შირი: მაგალითად, ის ქალი რესპონდენტები, რომლებიც 
მიუთითებდნენ, რომ ნაკლებად იცნობდნენ როგორც საკუ-
თარ, ასევე სხვა ნებისმიერ რელიგიას, უფრო მეტად ავლენ-
დნენ დისტანციურ დამოკიდებულებას განსხვავებული მრწა-
მსის ადამიანთან ურთიერთობის გამოცდილებაზე საუბრისას, 
ისევე როგორც შიშს სხვა რელიგიების მიმართ. აქვე უნდა 
აღვნიშნოთ, რომ ეს შიში არ ყოფილა განპირობებული რაიმე 
საფრთხის მოლოდინით, არამედ ეს რესპონდენტებმა ახსნეს 
როგორც „შეცდომის დაშვების შიში“. 

„არასოდეს ვყოფილვარ მეჩეთში ან სინაგოგაში, არც 
სხვა ქრისტიანულ ეკლესიაში. მეშინია, რომ არ ვიცი 



342

მათი წესების შესახებ არაფერი, რაიმე შეურაცხყოფა 
არ მივაყენო მორწმუნეებს.“

„მე არ ვარ დიდად რელიგიური. ამიტომ თავს ვიკავებ 
ეგეთებთან ურთიერთობისგან, არ მინდა წმინდა თე-
მებს უნებლიედ ცუდად შევეხო... კი, უფრო ეგაა, შე-
ცდომის დაშვების მეშინია“. - გვიზიარებენ რესპონდე-
ნტები თავიანთ დამოკიდებულებებს განსხვავებული რე-
ლიგიებისა თუ რელიგიური გამოხატულების მიმართ. 

დამოკიდებულება მუსლიმი ეთნიკური აზერბაიჯანელების 
მიმართ

კვლევამ განსხვავებული რელიგიური მრწამსის მქონე ადა-
მიანების მიმღებლობის თვალსაზრისით კიდევ ერთი მნი-
შვნელოვანი და ნიშანდობლივი მიგნება გამოავლინა. კერ-
ძოდ, ინტერვიუებმა აჩვენა, რომ რესპონდენტების უმეტესო-
ბა უფრო მეტად გამოხატავს მიმღებლობას ეთნიკურად ქარ-
თველი მუსლიმების მიმართ, ვიდრე საქართველოს მოქალაქე 
აზერბაიჯანელი მუსლიმების მიმართ და თანადროულად თი-
თქმის ყველა გამოკითხული თავიანთ დამოკიდებულებას 
ხსნის რელიგიის, როგორც ეროვნული იდენტობის ერთ-ერთ
განმსაზღვრელი ფაქტორით. რესპონდენტები  ეთნიკური აზერ-
ბაიჯანელი მუსლიმების მიმართ მიმღებლობის დაბალ დო-
ნეს განმარტავენ ისტორიული გამოცდილებით ფორმირე-
ბული სავარაუდო, „განსხვავებული ეროვნული ღირებულებე-
ბით“ და  ასევე საპირწონედ, დაბალი მიმღებლობით ქართვე-
ლთა მიმართ.   

ამ საერთო სურათისაგან განსხვავებით, ერთ ფოკუსჯგუფში 
დაფიქსირდა მკვეთრად უარყოფითი დამოკიდებულება ეთნი-
კურად ქართველი არამართლმადიდებლების მიმართ, ვიდრე, 
მაგალითად, ეთნიკურად აზერბაიჯანელების:



343

 „ვერ ვპატიობ ქართველს მუსლიმობას, ან ნებისმიერი 
რელიგიის ქონას, თუ გავიგებ, რომ ქართველმა რელიგია 
შეიცვალა“- გვითხრა ერთ-ერთმა  რესპონდენტმა.

მიმღებლობის თვალსაზრისით, საინტერესო აღმოჩნდა ასე-
ვე ფოკუსჯგუფების ეთნიკურად ქართველი მუსლიმი რესპო-
ნდენტების დამოკიდებულება საქართველოს მოქალაქე აზერ-
ბაიჯანელი მუსლიმების მიმართ. კერძოდ, მათ მიუთითეს, 
რომ თავს უფრო კომფორტულად იგრძნობდნენ არამუსლიმი 
ქართველების გარემოცვაში, ვიდრე საკუთარი რელიგიური 
მრწამსის მქონე, თუმცა ეთნიკურად განსხვავებულ თანა-
მოქალაქეებისა. ამ დამოკიდებულების გამომწვევ მიზეზად კი 
დასახელდა ენობრივი ბარიერი, რომელიც, რესპონდენტე-
ბის ვარაუდით, მათ ხელს შეუშლიდა, დაემყარებინათ ეფე-
ქტიანი კომუნიკაცია და, შესაბამისად, თავი კომფორტულად  
ეგრძნოთ  ურთიერთობაში. 

არსებული დამოკიდებულებების პარალელურად, გარკვეულ-
წილად დადებითად შეიძლება მივიჩნიოთ ის ფაქტი, რომ 
აბსოლუტურად ყველა რესპონდენტმა აღნიშნა, რომ ისინი
უპირველესად პიროვნულ მახასიათებლებს აქცევენ ყურა-
დღებას და ვარაუდობენ, რომ ამჟამინდელი წინასწარი, ნა-
კლებად მიმღებლური დამოკიდებულებები განსხვავებული 
მრწამსის თუ ტრადიციების მქონე ადამიანების მიმართ მა-
თი უკეთ გაცნობის შემდეგ დადებითად შეეცვლებათ. 

შეჯამების სახით, ფოკუსჯგუფებიდან ცალსახად ჩანს, რომ  მარ-
თლმადიდებლობისგან განსხვავებული რელიგიური მრწამსის 
ადამიანების მიმართ უარყოფითი დამოკიდებულება სჭარბობს 
დადებითს. ეს გვავარაუდებინებს აგრეთვე, რომ კვლევის 
რესპონდენტების უმეტესობა, როგორც მომავალი პედაგოგები, 
შესაძლოა, ნაკლებად ფლობდეს  ინტერრელიგიურ, მრავალ-
ფეროვნების მართვის, ინტერკულტურული გარემოს ფორმი-
რების უნარებს.   



344

უნარები

კვლევამ ასევე აჩვენა, რომ ინტერრელიგიური უნარების ფლო-
ბას და მზაობას, ასწავლონ მოსწავლეს საგნობრივი შინაარსი, 
რომელიც განსხვავებულ რელიგიას ან მათ წარმომადგენ-
ლებს ეხებათ, რესპონდენტთა მხოლოდ მცირე რაოდენობა 
გამოხატავს.   

გამოკითხულთა იმ მცირე ნაწილს, რომელიც ავლენს უნა-
რებს, დაინახონ რელიგიები, როგორც საგნობრივი შინა-
არსის გააზრების ფუნდამენტური ნაწილი, თავად აქვთ ნასწა-
ვლი რელიგიების ისტორია საბაკალავრო საფეხურზე, ძირი-
თადად ისტორიის საბაკალავრო პროგრამის ფარგლებში, 
ან გავლილი აქვთ მასწავლებელთა მომზადების პროგრა-
მაზე ინტერკულტურული განათლების მეთოდებით სწავლე-
ბის კურსი. იმავე რესპონდენტებთან შეინიშნება განსხვავე-
ბული პერსპექტივებით მსჯელობისა და სენსიტიური ისტო-
რიული ფაქტების რელევანტურად მიწოდების ხედვები, მრავალ-
ფეროვნების რესურსად დანახვის მცდელობა. 

„ჰიჯრას როდესაც ვხსნი ისტორიის გაკვეთილზე, ვფი-
ქრობ, რომ ეს უკეთესია იმ ადამიანმა აგვიხსნას, ვისთვის 
დაანგარიშების  ეს სისტემა უფრო ნაცნობი და ახლობე-
ლია. ამით რელიგიური უმცირესობის ინტეგრაციასაც 
შევუწყობდი ხელს კლასში“. - გვიზიარებს კონკრეტულ 
მაგალითს ისტორიის მომავალი მასწავლებელი იმის 
ასახსნელად, თუ როგორ წარმოუდგენია სასწავლო 
პროცესში რელიგიური მრავალფეროვნების რესურსად 
ქცევა. 

გამოკითხულთა უმეტესობა კი სასწავლო პროცესში რელი-
გიური საკლასო მრავალფეროვნების არსებობას პრობლე-
მად მიიჩნევს და ვერ ასახელებს მისი მოგვარების სავარაუდო 
გზებს. 



345

„რელიგიური მრავალფეროვნება შექმნის გამოწვევას, 
რადგან განსხვავებული აზრები შეიძლება ჰქონდეთ. 
ეს მასწავლებელს შეუქმნის გამოწვევას“. - დარწმუნებ-
ით გვეუბნება სამოქალაქო განათლების მასწავლებე-
ლი, რომელიც ამავდროულად ვარაუდობს, რომ ზოგი-
ერთი თემის „გამოტოვება მოუწევს“.  

საერთო დაკვირვებით, რელიგიური მრავალფეროვნების მა-
რთვის უნარების განვითარების თვალსაზრისით, ინტერვიუ-
ებმა აჩვენა, რომ იმ უნივერსიტეტების სტუდენტები, სადაც 
მასწავლებლის მომზადების პროგრამაზე ინკლუზიური და
ინტერკულტურული განათლების მეთოდების შესახებ აქვთ 
სასწავლო კურსი ან საბაკალავრო საფეხურზე გავლილი 
აქვთ რელიგიების ისტორიის პროგრამა, ავლენენ უფრო მე-
ტად თავდაჯერებულ დამოკიდებულებას და უნარებს მრავალ-
ფეროვანი სასწავლო გარემოს მართვის თვალსაზრისით, 
განსხვავებით იმ უნივერსიტეტების სტუდენტებისაგან, რო-
მელთაც პროგრამის ფარგლებში მსგავსი შინაარსის კურსები 
არ გაუვლიათ. 

„მე ვერ ვხვდები, როგორ უნდა ვასწავლო „აბო“ სხვა-
ნაირად? რა ვქნა ახლა, ახალი ამბავი გამოვიგონო? 
დავმალო თუ რა გავაკეთო?“ - ამბობს ქართულის ლიტე-
რატურის მომავალი მასწავლებელი.

„სამოქალაქო განათლება მაინც ისეა დაწერილი, რომ 
არ გაგვიჭირდება, მაგრამ მაშინ, როცა კლასში ერთი 
რელიგიის მოსწავლეები არიან. თუ განსხვავებულია, 
თავად მოსწავლეს შეიძლება გაუჩნდეს კითხვები, რომ-
ლებიც უხერხულობას შექმნის. არ ვიცი, მაგ დროს 
რას ვიზამ. მე ჩემი მხრიდან ვეცდები, არ გავაღვივო 
კონფლიქტი“- გვიზიარებს თავის ხედვას სამოქალაქო 
განათლების მასწავლებელი. 

წამოჭრილ სენსიტიურ საკითხებს განსხვავებულად ხედავენ 
ის რესპონდენტები, რომელთაც გარკვეული ცოდნა და გამო-



346

ცდილება აქვთ რელიგიური და ინტერკულტურული განათლებ-
ის მიდგომების გამოყენების მიმართ: 

„...აბოზე“ ვერ დავეთანხმები, რომ არ შეიძლება სხვა-
ნაირად. რომ ვუსმენდი, ვფიქრობდი და ხომ შეიძლება 
მივცე მოსწავლეებს თემა დასაწერად,  მაგალითად, აბოს
დის დღიური? წარმოვიდგინოთ აბოს ჰყავდა და, რო-
გორ აღწერს ის, რას განიცდის, რა ეჭვები აქვს...“ 
-/ქართულის მასწავლებელი/

„...აბოს თემა, ეს მოვლენა ქრისტიანებისთვის იმდენად 
მნიშვნელოვანია, რომ სულ სიხარულით და გამარჯვებ-
ის პერსპექტივით ისწავლება. როგორი იყო აბოს საქცი-
ელი მისი მეგობრებისთვის, ოჯახისთვის... ისინი ხომ 
მხარეები იყვნენ. საინტერესო იქნება.“ - /ისტორიის მა-
სწავლებელი/

ამ, ერთ-ერთ ფოკუსჯგუფში, განხილული თემატური მაგა-
ლითიც ნათლად აჩვენებს განსხვავებას მომავალ მასწავლე-
ბელთა რელიგიური მრავალფეროვნების მართვის უნარებთან 
მიმართებით. თუმცა აღსანიშნავია, რომ თითოეული ფოკუს-
ჯგუფის დისკუსია საბოლოოდ მივიდა იმ ფაზამდე, როდესაც 
რესპონდენტებმა აღმოაჩინეს, რომ ინტერრელიგიური ცო-
დნისა და უნარების განვითარების თვალსაზრისით გაცილებით 
მეტი მუშაობა სჭირდებოდათ, ვიდრე ამას ამ დრომდე გრძნო-
ბდნენ. 

„აქ იყო კითხვები, რომელზედაც მანამდე არც მიფიქრ-
ია. ნეტავ ვინმეს დაესვა, ახლა ვფიქრობ. მეც ხომ მოვი-
ფიქრებდი და შევცვლიდი რაღაცას.“- გულახდილად 
გვითხრა ქართულის ერთ- ერთმა მასწავლებელმა. 

„ჩემი ბავშვობის მეგობარი გამახსენდა. მუსლიმი იყო. 
თავიდან არ ვიცოდი. მინდოდა გამომეტეხა, თავად არ 
ამბობდა. პიცა შევუკვეთეთ და მინდოდა იმას ეთქვა: 



347

ღორის ხორცის გარეშე. მერე ვკითხავდი, რატომო. 
ახლა ვერ ვიხსენებ, როგორ მოხდა ეგ საბოლოოდ. მა-
გრამ, ახლა გავიაზრე, რა უხერხულად ვიქცეოდი და 
ალბათ იმასაც ამ დღეში ვაგდებდი... არ ვიცი.. ახლა გა-
ვიაზრე ეგ ამბავი.. ჩემი ქცევის...“-  ემოციურად გაგვი-
ზიარა ამბავი ერთ-ერთმა რესპონდენტმა იმ სურვი-
ლით, რომ პროგრამის დასასრულს „ექნება უნარი და 
ცოდნა უცხო სიტუაციას ჩაკირკიტება კი არ დაუწყოს“, 
შეძლოს კომუნიკაციის სწორი ფორმის პოვნა. 

შეჯამება

ფოკუსჯგუფების ინტერვიუების ანალიზმა გვაჩვენა, რომ მა-
სწავლებელთა მომზადების ერთწლიანი პროგრამის სტუდენ-
ტები, მომავალი პედაგოგები, რელიგიური/ინტერრელიგიური 
კომპეტენციების განვითარების თვალსაზრისით, წინარე ცოდ-
ნისა და ინტერკულტურული გამოცდილებების გათვალისწი-
ნებით, განსხვავებულ შედეგებს  ავლენენ. კერძოდ, ადამია-
ნები, რომელთაც ამავე, ან სხვა საგანმანათლებლო პრო-
გრამის ფარგლებში გავლილი აქვთ რელიგიების ისტო-
რიის, ინტერკულტურული ან ინკლუზიური განათლების კურსი, 
განსხვავებულისადმი გაცილებით მაღალ მიმღებლობასა და 
მრავალფეროვნების მართვის უნარებს ავლენენ, ვიდრე ის 
რესპონდენტები, რომელთაც მსგავსი საგანმანათლებლო კურ-
სები უნივერსიტეტში არ გაუვლიათ. 

ეს მიგნება ნიშანდობლივი  და გასათვალისწინებელი შეიძლე-
ბა იყოს მასწავლებელთა განათლების იმ საუნივერსიტეტო 
პროგრამებისათვის, რომლებიც არ ითვალისწინებენ ინტერ-
კულტურული და ინტერრელიგიური კომპეტენციების განვი-
თარებას სასწავლო სილაბუსებითა და პროგრამით გაწერი-
ლი სალექციო კურსების ფარგლებში.  შესაბამისად, ინტერ-
რელიგიური კომპეტენციის, როგორც საერთოდ დემოკრატიუ-
ლი კომპეტენციების მნიშვნელოვანი ნაწილის განვითარება 
არსებითი მნიშვნელობის საკითხად უნდა იქნეს დანახული მა-



348

სწავლებელთა განათლების პროგრამების მომზადების, აკრე-
დიტაციისა და განხორციელების პროცესში. 

კვლევის ფარგლებში საერთო ინტერრელიგიური კომპეტენ-
ციის შეფასებისას გამოვლინდა განსხვავებული მიგნებები ღი-
რებულებების, ცოდნა-კრიტიკული გააზრების, დამოკიდებულე-
ბებისა და უნარების განვითარების ჭრილში. დადებითად 
უნდა შეფასდეს ის, რომ ღირებულებითი ნაწილი გააზრებუ-
ლია რესპონდენტთა უმეტესობის მხრიდან და თანხვდებო-
და ზოგადსაკაცობრიო, ჰუმანური ღირებულებების ფუნდამე-
ნტებს, რაც ტოვებს იმის პერსპექტივას, რომ შესაბამისი 
ცოდნით აღჭურვის, პრაქტიკული გამოცდილებების გააზრე-
ბის შედეგად, გამოკითხული მომავალი პედაგოგები შეძლ-
ებენ დეკლარირებული ზოგადსაკაცობრიო ღირებულებების 
შესაბამისი დამოკიდებულებების გამოვლენას და მრავალ-
ფეროვან საზოგადოებაში მშვიდობიანად თანაცხოვრებას. 

უნდა აღინიშნოს ისიც, რომ ცოდნისა და კრიტიკული აზრო-
ვნების ნაწილი, როგორც საკვანძო და საყრდენი არეალი 
ინტერრელიგიური კომპეტენციის ფორმირებისათვის, ყველა-
ზე პრობლემურია რესპონდენტთა უმეტესობასთან. ეს შესა-
ბამისად აისახება დამოკიდებულებებსა და შემდგომ ქმედითი 
უნარების გამოვლენაში მიუღებლობის, არატოლერანტულო-
ბისა და უარყოფის გზით. 

ცოდნისა და კრიტიკული აზროვნების სიმწირეს ეხმიანება და 
ადასტურებს აგრეთვე კვლევის ის მიგნებაც, რომ რელიგიის, 
განსაკუთრებით კი განსხვავებული რელიგიების შესახებ საუ-
ბარი რამდენადმე უხერხული და არაკომფორტული იყო რეს-
პონდენტების დიდი ნაწილისათვის. მნიშვნელოვანია, სწავლე-
ბის პროცესში ჩართული პირებისათვის შემუშავდეს რელი-
გიების ისტორიის ირგვლივ სასწავლო პაკეტი, რომელიც ფო-
რმალური თუ არაფორმალური განათლების გზით, ავთენ-
ტურად განხორციელდება, რათა თავიდან იქნას არიდებუ-
ლი უმრავლესობის პერსპექტივიდან სწავლების შემთხვევები. 



349

ფოკუსჯგუფების ინტერვიუები ქმნის შთაბეჭდილებას, რომ რე-
ლიგიური თანასწორობის პოლიტიკის განხორციელების კრი-
ტიკა სადისკუსიოდ უხერხული თემაა როგორც რელიგიური 
უმრავლესობის, ისე უმცირესობისათვის. უმრავლესობის მხრი-
დან რელიგიური თანასწორობის კრიტიკული შეფასების ძი-
რითადი ხაზი ამოდის უმრავლესობის პერსპექტივიდან, რაც, 
თავის მხრივ, აბუნდოვანებს რელიგიური უმცირესობებისადმი
თანასწორად და სამართლიანად მოპყრობის რეალურ სურათს. 
თავად რელიგიური უმცირესობები ასევე ნაკლებად კრიტიკულ 
დამოკიდებულებას გამოხატავენ თანასწორობის საკითხის მი-
მართ. შესაბამისად, ჩნდება შთაბეჭდილება, რომ რესპონდენ-
ტების არცერთი მხარე სათანადოდ არ იცნობს, ვერ იაზრებს 
და ვერ იზიარებს რელიგიისა და რწმენის თავისუფლების 
პრინციპებს, რომლებიც დემოკრატიულ საზოგადოებაში დამო-
კიდებულებებსა და ურთიერთობის პრაქტიკას განსაზღვრავს. 

მომავალ მასწავლებელთა საკვლევ ჯგუფში უმეტესად ვხვდე-
ბით ინტერრელიგიური ცნობიერების, ტოლერანტული დამო-
კიდებულებების და მრავალფეროვნების მართვის უნარების 
სიმწირეს. ამ გამოწვევათა თანადროულ და ერთობლივად 
არსებობას კვლავაც მივყავართ ინტერრელიგიური კომპეტენ-
ციის განვითარების პრობლემამდე. შესაბამისად, ინტერრელი-
გიური კომპეტენციის, როგორც შეგრძნების დონეზე გააზრე-
ბული, გაცნობიერებული დამოკიდებულებებისა და ცოდნის 
ნაკლებობა მომავალი მასწავლებლისათვის კვლავაც აძლიე-
რებს დისკომფორტს ინტერრელიგიურ ურთიერთობაში და 
ხელს შეუშლის სწავლა-სწავლების პროცესში დემოკრატიული 
ღირებულებების მქონე, თავისუფალი და კრიტიკულად მოა-
ზროვნე ინდივიდების ჩამოყალიბებას. 



350

გამოყენებული ლიტერატურა

Babbie, E. (2008), The Basics of Social Research, Fourth Edition, Chapman 
University.

Baffelli, E. (2023). Fear and the construction of minority religions in 
Japan. Religion, State and Society, 51(3), 223–237. https://doi.org/10.108
0/09637494.2023.2212579

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2017). Qualitative inquiry and research 
design: Choosing among five approaches. Sage publications.   https://
us.sagepub.com/en-us/nam/qualitative-inquiry-and-research-design/
book246896

Cushner, K.H., McClelland, A and Safford, P.  (2000). Human diversity in 
education: an integrative approach; (3rd ed.) McGraw-Hill, New York.

Dinnel, Dale & Kleinknecht, Ronald & Tanaka-Matsumi, Junko. 
(2002). A Cross-Cultural Comparison of Social Phobia Symptoms. 
Journal of Psychopathology and Behavioral Assessment. 24. 75-84. 
10.1023/A:1015316223631.

Dressler, Bernhard. “Religion und Bildung in den Differenzen des 
Lebens” Zeitschrift für Pädagogik und Theologie, vol. 59, no. 3, 2007, 
pp. 269-286. https://doi.org/10.1515/zpt-2007-0307

Driskell, Robyn, Elizabeth Embry, and Larry Lyon. 2008. “Faith and 
Politics: The Influence of Religious Beliefs on Political Participation.” 
Social Science Quarterly 89(2): 294–314.

Esmer, Yilmaz, and Thorleif Pettersson. 2007. “The Effects of Religion 
and Religiosity on Voting Behavior“. New York: Oxford University Press, 
481–503.

Gambashidze, Mariam. (2017). The level of intercultural sensitivity of 
Georgian and migrant students at Caucasus International University. 
10.13140/RG.2.2.23794.61121.

Gill, Anthony. 2001. “Religion and Comparative Politics.” Annual Review 
of Political Science 4: 117–138.

Greeley, Andrew M. 1989. Religious Change in America. Cambridge: 
Harvard University Press.

Gill, Anthony, and Eric Lundsgaarde. 2004. State Welfare Spending and 
Religiosity.” Rationality and Society 16: 399–436.

Jajanidze, L. (Elene). (2022). Practices of Submersion Education and 
Readiness of Teachers to Teach in a Culturally Diverse Classroom on 
the Case of Georgia. International Journal of Multilingual Education, (20), 
1–13. Retrieved from https://multilingualeducation.openjournals.ge/
index.php/ijml/article/view/6555

https://doi.org/10.1080/09637494.2023.2212579
https://doi.org/10.1080/09637494.2023.2212579
https://us.sagepub.com/en-us/nam/qualitative-inquiry-and-research-design/book246896
https://us.sagepub.com/en-us/nam/qualitative-inquiry-and-research-design/book246896
https://us.sagepub.com/en-us/nam/qualitative-inquiry-and-research-design/book246896
https://doi.org/10.1515/zpt-2007-0307


351

Malazonia, David & Maglakelidze, Shorena & Chiabrishvili, Nino & 
Gakheladze, Giorgi. (2017). Intercultural Education: Problems, their 
Analysis and Development Perspectives in Georgia.

Metreveli, A. 2019; Freedom of religion and belief, publication of the 
University of Georgia.

Koch, A. 2006;  “Multireligiös und Multikulturell”-Kompetenz im religiösen 
Feld der Gegenwart;Ein Praxishandbuch mit drei Religions-Kompetenz-
Trainings; IKO – Verlag für interkulturelle Kommunikation, Frankfurt am 
Main / London, 2006.

კუბლაშვილი,მ. 2021;  ინტერკულტურული კომუნიკაცია მულტიეთნიკურ 
სამუშაო გარემოში.  

Pew Research Center, Dec. 13, 2016, “Religion and Education Around the 
World”.

Tabatadze, Shalva & Gorgadze, Natia & Gabunia, Kakha & Tinikashvili, 
David & Khomeriki, Irma. (2013). INTERCULTURAL EDUCATION RESEARCH 
IN PRIMARY GRADES OF GEORGIA.

საქართველოს კონსტიტუცია. ხელმისაწვდომია: https://matsne.gov.ge/
ka/document/view/30346?publication=36

დემოკრატიული კულტურის კომპეტენციები - ერთად ცხოვრება კულტუ-
რულად მრავალფეროვან დემოკრატიულ საზოგადოებებში, 2017 წელი, 
ISBN 978-92-871-8237-1. ევროპის საბჭო.
საქართველოს კანონი ზოგადი განათლების შესახებ.ხელმისაწვდომია:   
https://matsne.gov.ge/ka/document/view/29248?publication=107

მასწავლებელთა მომზადების პროგრამა, უმაღლესი განათლების დარგო-
ბრივი მახასიათებლები. ხელმისაწვდომია:    EQE უმაღლესი განათლების 
დარგობრივი მახასიათებელი.pdf

რელიგიისა და რწმენის თავისუფლება საქართველოში (2023), ტოლე-
რანტობის და მრავალფეროვნების ინსტიტუტი, /https://tdi.ge/sites/
default/files/religiis_tavisupleba_sakartveloshi_2023_tdi.pdf;  https://tdi.
ge/ge/multimedia/religiuri-umciresobebi-ukme-dgeebit-ver-sargebloben

რელიგიისა და რწმენის თავისუფლება საქართველოში (2023), ტოლე-
რანტობის და მრავალფეროვნების ინსტიტუტი, https://tdi.ge/sites/default/
files/religiis_tavisupleba_sakartveloshi_2023_tdi.pdf  

სახალხო დამცველის ანგარიშები 2020,2021,2022,2023.  ხელმისაწვდომია: 
https://www.ombudsman.ge/geo/saparlamento-angarishebi 

https://matsne.gov.ge/ka/document/view/30346?publication=36
https://matsne.gov.ge/ka/document/view/30346?publication=36
https://matsne.gov.ge/ka/document/view/29248?publication=107
https://eqe.ge/res/docs/EQE%E1%83%A3%E1%83%9B%E1%83%90%E1%83%A6%E1%83%9A%E1%83%94%E1%83%A1%E1%83%98%E1%83%92%E1%83%90%E1%83%9C%E1%83%90%E1%83%97%E1%83%9A%E1%83%94%E1%83%91%E1%83%98%E1%83%A1%E1%83%93%E1%83%90%E1%83%A0%E1%83%92%E1%83%9D%E1%83%91%E1%83%A0%E1%83%98%E1%83%95%E1%83%98%E1%83%9B%E1%83%90%E1%83%AE%E1%83%90%E1%83%A1%E1%83%98%E1%83%90%E1%83%97%E1%83%94%E1%83%91%E1%83%94%E1%83%9A%E1%83%98.pdf
https://eqe.ge/res/docs/EQE%E1%83%A3%E1%83%9B%E1%83%90%E1%83%A6%E1%83%9A%E1%83%94%E1%83%A1%E1%83%98%E1%83%92%E1%83%90%E1%83%9C%E1%83%90%E1%83%97%E1%83%9A%E1%83%94%E1%83%91%E1%83%98%E1%83%A1%E1%83%93%E1%83%90%E1%83%A0%E1%83%92%E1%83%9D%E1%83%91%E1%83%A0%E1%83%98%E1%83%95%E1%83%98%E1%83%9B%E1%83%90%E1%83%AE%E1%83%90%E1%83%A1%E1%83%98%E1%83%90%E1%83%97%E1%83%94%E1%83%91%E1%83%94%E1%83%9A%E1%83%98.pdf
https://tdi.ge/ge/multimedia/religiuri-umciresobebi-ukme-dgeebit-ver-sargebloben
https://tdi.ge/ge/multimedia/religiuri-umciresobebi-ukme-dgeebit-ver-sargebloben
https://tdi.ge/sites/default/files/religiis_tavisupleba_sakartveloshi_2023_tdi.pdf
https://tdi.ge/sites/default/files/religiis_tavisupleba_sakartveloshi_2023_tdi.pdf
https://www.ombudsman.ge/geo/saparlamento-angarishebi

	_heading=h.gjdgxs

