
264

კათოლიკური მემკვიდრეობა საქართველოში: 
იდენტობის შენარჩუნების გამოწვევები

გვანცა თულაშვილი

ნიკოლოზ ნასყიდაშვილი

სამეცნიერო ხელმძღვანელი: ბექა მინდიაშვილი

შესავალი

საქართველოში რომის კათოლიკე ეკლესიას ვრცელი
და მრავალფეროვანი ისტორია აქვს, რომელიც მოი-
ცავს არა მარტო რელიგიურ, არამედ პოლიტიკურ და

კულტურულ სფეროსაც. ლათინური წესის ეკლესიის საქა-
რთველოში დამკვიდრებას თან მოჰყვა მისიონერული მო-
ღვაწეობა, საეკლესიო ინსტიტუტების ჩამოყალიბება, ახალი
ტაძრების მშენებლობა, ქართული ენისა და კულტურის შე-
სწავლა, დასავლურ სამყაროსთან ურთიერთობის გაღრმავე-
ბა და სხვა მრავალი მნიშვნელოვანი შედეგი.1 მართლმა-
დიდებლებისა და კათოლიკეების მშვიდობიანი თანაარსე-
ბობა და თანამშრომლობა საქართველოს ისტორიის ერთ-
ერთი მახასიათებელი იყო. 

საბჭოთა რეპრესიების დროს კათოლიკური ეკლესიების უმე-
ტესობა მართლმადიდებლურ ეკლესიებთან ერთად დაიხურა 
და მათ სხვა დანიშნულებით იყენებდნენ, დარჩენილების შე-
ნარჩუნება კი მაღალი გადასახადების გამო ძნელი იყო. სა-
ბჭოთა კავშირის დაშლის შემდეგ კათოლიკეებმა სცადეს თა-
ვიანთი ტაძრების დაბრუნება, მაგრამ უშედეგოდ - ისინი მა-

1  მურმან პაპაშვილი, საქართველო-რომის ურთიერთობა, თბილისი, აღმაშენებელი, 
    1995, გვ. 6

ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის ასოცირებული პროფესორი



265

რთლმადიდებელ ეკლესიას გადაეცა და მათ დღემდე ვერ 
იბრუნებენ. 

საქართველოში კათოლიკე ეკლესიის მიერ საკუთარი რე-
ლიგიური და კულტურული მემკვიდრეობის დაცვისა და აღია-
რებისთვის ბრძოლა დღემდე გრძელდება. ამ უწყვეტ პრო-
ცესს ხაზს უსვამს ბუზმარეთის ამაღლების ტაძრის მდგო-
მარეობა, რომელზე დავაც ახლაც მიმდინარეობს. მისი ბე-
დი გაურკვეველია. ეს პროცესი იმდენად ქონებრივი დავა  
არ არის, რამდენადაც იდენტობის რღვევის საფრთხე. კა-
თოლიკური ეკლესიების არქიტექტურული იერსახის შეცვლა 
და მათი ფუნქციის ტრანსფორმაცია მიუთითებს უფრო ღრმა 
პრობლემაზე, რომელიც დაკავშირებულია საქართველოში კა-
თოლიკური ისტორიული წვლილის უარყოფასთან. ეს ტენდე-
ნცია შეიძლება შეფასდეს ისტორიის გადაწერის მცდელო-
ბად, რომლის მიზანი კათოლიკური ეკლესიის როლის დაკნი-
ნება ან სრული წაშლაა. 

გასული საუკუნის 80-იანი წლების მიწურულს საქართველოში 
არსებული ვითარება მკვეთრად შეიცვალა. გაჩნდა მსოფლ-
მხედველობა, რომელმაც დააზიანა ეკლესიის, ერის, სახელ-
მწიფოს ინტერესები, რამდენადაც ის პირდაპირ უპირისპი-
რდებოდა საქართველოს ტოლერანტულ წარსულს და ძირს 
უთხრიდა ისტორიულ ტრადიციას. ამ მსოფლმხედველობის 
მიხედვით საქართველოს არამართლმადიდებელი მოქალა-
ქეები ქართველები არ არიან, რადგან ქართველი ერის იდე-
ნტობა მართლმადიდებლობით განისაზღვრება.2

ერთ-ერთმა რესპონდენტმა ამ პრობლემას გაუსვა ხაზი: „თუ 
ვინმე სხვა რწმენისაა, ესე იგი ფრანგი ხარ, სომეხი ხარ, 
პოლონელი ხარ. შენ ქართველი აღარა ხარ და უკვე გრიყა-

2   ნუგზარ პაპუაშვილი, სიმართლისა და სამართლისათვის გორის კათოლიკურ ეკლე-
      სიაზე, გვ. 38 



266

ვენ. თუ ქართველი ხარ, ესე იგი მართლმადიდებელი ხარ“. 
რესპონდენტმა აღნიშნა ისიც, რომ დღეს კათოლიკეებისთვის 
კარიერის აწყობა ძნელია სწორედ ამავე მიზეზით. რელიგია 
და ეროვნულობა იმდენად გადაეჯაჭვა ერთმანეთს, რომ საუ-
კუნეების განმავლობაში საქართველოში მცხოვრები ადამია-
ნის ეროვნება ეჭვქვეშ დადგა მხოლოდ იმიტომ, რომ ის 
შეიძლება მართლმადიდებელი არ იყოს. ამ პრობლემაზე 
გვესაუბრა თეოლოგიის დოქტორი ვაჟა ვარდიძე, რომელმაც 
აღნიშნა, რომ: „ეკლესია ზეეროვნული უნდა იყოს. მართლ-
მადიდებლებსა და კათოლიკეებს არაფერი გასაყოფი არა 
აქვთ“.

ეროვნული მოძრაობის აღმავლობის პერიოდში რელიგიური 
ნაციონალიზმის გააქტიურებამ ხელი შეუწყო ანტიკათოლი-
კური განწყობების გაღვივებას. ამ იდეოლოგიით შთაგონე-
ბულმა ჯგუფებმა აქტიური მოქმედება დაიწყეს. მათ სურდათ, 
აღმოეფხვრათ ყველაფერი, სადაც, მათი აზრით, რაღაც „ანტი-
მართლმადიდებლურს“ ხედავდნენ.3  ამ თვალსაზრისით  მათი 
მხედველობის არეში კათოლიკური ეკლესიებიც აღმოჩნდა. 
მათ დაიკავეს უდის, ივლიტას, ბათუმის, ქუთაისის, გორისა 
და ბუზმარეთის კათოლიკური ტაძრები, რომლებსაც საბჭოთა 
პერიოდში სხვადასხვა დანიშნულებით იყენებდნენ. 

მართლმადიდებელი საერო თუ სასულიერო პირების დამო-
კიდებულება კათოლიკეებისადმი დღესაც იმის მსგავსია, რო-
გორიც 20-25 წლის წინ იყო: „კათოლიკობა საქართველოში 
ხელს უშლის საქართველოს სულიერ მთლიანობას. ადრე 
კათოლიკეებს ფრანგებს გეძახდნენ. დღეს მოგმართავთ რო-
გორც ქართველებს: დედა-სიონში იარეთ!“.4

3  იქვე, გვ. 39
4  კოლექტიური წერილი, არა ინდომო შენი თვისტომის სახელი, თბილისი, 1992, 26. 
    viii, n92, გვ. 3



267

ცხადია, შეუწყნარებელმა ჯგუფებმა იცოდნენ, რომ იქნებო-
და გარკვეული პროტესტი იმის გამო, რომ ქართული კათო-
ლიკური საეკლესიო კულტურის ძეგლები საფრთხეში აღმო-
ჩნდა; ამგვარმა ვითარებამ მართლმადიდებელი ეკლესიის
ხელმძღვანელობა რთული არჩევანის წინაშე დააყენა. მათ
შეეძლოთ, ამ ნაგებობათა კათოლიკური წარმომავლობა ეღი-
არებინათ და დაებრუნებინათ ისინი კანონიერი მფლობე-
ლებისთვის, ან კათოლიკურ ტაძრებს  დაჰპატრონებოდნენ, 
რითაც უგულებელყოფდნენ როგორც ისტორიულ სამართლ-
იანობას, ისე რელიგიური ტოლერანტობის პრინციპებს. სამწუ-
ხაროდ, მართლმადიდებელი ეკლესიის ხელმძღვანელობამ 
მეორე გზა აირჩია.5

კათოლიკური მემკვიდრეობის მიტაცება და იდენტობის 
წაშლის მცდელობა

ანთროპოლოგი ოსკარ ვერკაიკი თავის წიგნში „რელიგიური 
არქიტექტურა, ანთროპოლოგიური პერსპექტივები“6 იკვლევს
რელიგიური არქიტექტურის პარადოქსულ ბუნებას თანამე-
დროვე საზოგადოებაში. საბოლოოდ, რელიგიური არქიტე-
ქტურა არის კონცეპტი, რომელიც აღემატება მისი ფიზიკური 
ფორმის მნიშვნელობას და მოიცავს სოციალურ, კულტუ-
რულ და პოლიტიკურ განზომილებებს. ვერკაიკის შეხედულე-
ბები რელიგიური არქიტექტურის შესახებ მიუთითებს, რომ
ეს სტრუქტურები რელიგიური იდენტობისა და ძალაუფლების 
ხელშესახები გამოხატულებაა. ვერკაიკი რელიგიურ უმცირე-
სობებზეც საუბრობს და აღნიშნავს, რომ მათთვის რელიგიუ-
რი ნაგებობა წარმოადგენს მათ რელიგიურ იდენტობას, მათ 
ძალაუფლებას და, მაშასადამე, დაკავშირებულია ემანსიპა-
ციის ან ინტეგრაციის პროცესთან. შესაბამისად, ნებისმიერი 

5 ნუგზარ პაპუაშვილი, სიმართლისა და სამართლისათვის გორის კათოლიკურ 
    ეკლესიაზე, გვ. 43
6  Verkaaik, Oskar, Religious architecture: anthropological perspectives. (Amster-
    dam university press, 2013), გვ. 8



268

ჩარევა კათოლიკური ტაძრის არქიტექტურაში შეიძლება აღი-
ქმებოდეს იდენტობის წაშლის მცდელობად, ვინაიდან რელი-
გიური იდენტობა მჭიდროდაა გადაჯაჭვული რელიგიურ ნაგე-
ბობასთან.  კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, სადაც 
დომინანტური რელიგია მართლმადიდებლობაა, კათოლიკე 
თემისთვის მათი არსებობისა და კულტურული მემკვიდრეობ-
ის ხილული და ხელშესახები დადასტურებაა.

თუ მართლმადიდებელი ეკლესია საბოლოოდ მიითვისებს ამ 
ნაგებობებს და შეცვლის მათ ინტერიერსა და ექსტერიერს, 
ფაქტობრივად წაშლის კათოლიკე თემის ისტორიულ კვალს
საქართველოში. ეს არა მხოლოდ შეამცირებს მათ ხილვა-
დობას, არამედ შეურაცხყოფს მათ კოლექტიურ მეხსიერებას 
და იდენტობას. ეს შეიძლება გახდეს კათოლიკე თემის მა-
რგინალიზაციისა და საქართველოს საზოგადოებრივი ცხო-
ვრებიდან თანდათანობით მათი  სრული გაქრობის საფუ-
ძველი. 

თეოლოგიის დოქტორი ვაჟა ვარდიძე ამ პროცესს მოიხსენ-
იებს „კათოლიკეების სრული ასიმილაციის პოლიტიკად“. გა-
ქრება კათოლიკური ნიშნები, გაქრება არქიტექტურული სია-
ხლეები, რაც ამ ქვეყანაში შემოიტანეს კათოლიკეებმა და
საბოლოოდ მოხდება კათოლიკეებისა და მართლმადიდე-
ბლების შერწყმა, თუმცა არა „თანაარსებობის“, არამედ კა-
თოლიკე თემის გაქრობის საფუძველზე. ერთ-ერთმა კათო-
ლიკე რესპონდენტმა აღნიშნა: ტაძრების მისაკუთრება „არის 
კათოლიკური იდენტობის წაშლის მცდელობა ჯერ ისტორიი-
დან და, საბოლოოდ, მეხსიერებიდანაც“.

საკულტო ნაგებობების წართმევამდე იყო გარკვეული შეთა-
ნხმებები, რომელთა მიხედვითაც მართლმადიდებლებსა და
კათოლიკეებს ეს ეკლესიები უნდა „გაეყოთ“. კათოლიკე 
მღვდელი ბექა ჩილინგარაშვილი იხსენებს 1980-იანი წლე-
ბის ბოლო პერიოდს. საქართველოს კათოლიკოს-პატრიარქი 
ამ დროს იწყებს საქართველოს ტერიტორიების შემოვლას. 



269

კათოლიკური თემები, განსაკუთრებით ისეთ იზოლირებულ 
რეგიონებში, როგორიცაა სამცხე-ჯავახეთი, საბჭოთა პერიოდ-
ში მოწყვეტილნი იყვნენ თავიანთ სულიერ ლიდერებს და 
მოწყურებულები იყვნენ წმინდა წირვას, ზიარებას. „ეს ყველა-
ფერი სახელმწიფომ კარგად იცოდა. მათ გამოიყენეს ეს 
მომენტი, როგორც სუსტი წერტილი, მივიდნენ და თქვეს, 
სანამ თქვენი მღვდლები არ არიან, სანამ პაპი ხალხს 
გამოუშვებს, ჩვენ ჩაგიტარებთ წირვასა და ზიარებას, ჩვენ 
ხომ ძმები ვართ, მხოლოდ რიტუალებით განვსხვავდებით, 
როცა ისინი (კათოლიკე ღვთისმსახურები) მოვლენ, ყველა-
ფერს მაშინვე დავთმობთ.“ აღსანიშნავია, რომ ამ პერიოდში 
არალი, ვალე, უდე და მისი შემოგარენი, ძირითადად, 99%-
ით კათოლიკეებით იყო დასახლებული. მართლმადიდებლე-
ბი კი სწორედ ამ ადგილას აპირებდნენ ჩამოსვლას და მა-
თი რწმენის „განახლებას,“ მაგრამ არა მართლმადიდებლო-
ბაზე კათოლიკეთა მოქცევას.

ისინი ყოველდღიურად წვრილმან ცვლილებებს ახორციე-
ლებდნენ, რათა საბოლოოდ ეკლესიებისთვის სრულიად 
მართლმადიდებლური იერსახე მიეცათ. მათი ეს ქმედებები 
ისტორიის გადაწერის მცდელობას უფრო  ჰგავს, ვიდრე რე-
სტავრაციას. „ეს არის  როგორც კულტურული მემკვიდრეო-
ბის, ასევე ისტორიის მიზანმიმართულად ხელოვნურად შე-
ცვლა, რასაც, მაგალითად, სახელმწიფო არ უშლის ხელს. 
სამწუხაროდ, არცერთი ხელისუფლება ასეთ ვანდალიზმში 
არ უშლის ხელს“. - აღნიშნა რესპონდენტმა.

კათოლიკე ეკლესიის მღვდელმა, ბექა ჩილინგარაშვილმა, 
ასევე აღწერა ის რთული სიტუაცია, რომელიც ბუზმარეთის 
ეკლესიაშია შექმნილი. კათოლიკე მრევლი ყოველწლიურად 
ამაღლების დღესასწაულზე მიდის ამ ეკლესიაში სალოცა-
ვად, თუმცა ბოლო წლებში პრობლემები ექმნება, რადგან 
ეკლესია შემოღობეს და მათ წირვის ჩატარება გალავნის 
გარეთ უწევთ, თუმცა, სასულიერო პირი იხსენებს, რომ კათო-
ლიკე მრევლს ღობის გარეთ წირვაშიც კი უშლიდნენ ხელს. 



270

შექმნილი იყო ხელოვნური ბარიერები, რათა ეკლესიასთან 
ახლოს ვერ მისულიყვნენ: „წყლები გამოუშვეს, ხეები დაყარეს, 
რაღაცებს უჩხიკინებდნენ ძაღლებს, რომ ხელი შეეშალათ წი-
რვის დროს. შარშანაც და წელსაც ძაღლების ყეფის ფონზე 
ჩავატარეთ წირვა“. ის ასევე აღნიშნავს, რომ კათოლიკე 
მრევლს ეკლესიაში ცენტრალური შესასვლელიდან არ უშვე-
ბდნენ, როცა თვითონ და მართლმადიდებელი მრევლი სწო-
რედ ამ შესასვლელს იყენებდა. 2024 წელს კი წირვის ჩატა-
რება გზაზე მოუწიათ. იძულებულები იყვნენ, თითოეული მა-
ნქანის გავლაზე წირვა შეეწყვიტათ, გადაწეულიყვნენ გზიდან 
და შემდეგ გაეგრძელებინათ. სიტუაცია ძალიან მძიმეა, რად-
გან კათოლიკე მრევლს არათუ წირვის ჩატარება აღარ შეუ-
ძლია კუთვნილ ნაგებობებში, არამედ ღობის გარეთაც კი 
ექმნებათ პრობლემები, თანაარსებობის ამდენხნიანი ტრადი-
ცია კი უბრალოდ უგულებელყოფილია. 

ჩვენი ერთ-ერთი რესპონდენტი იხსენებს, რომ პირჯვრის მა-
რცხნიდან მარჯვნივ გადაწერის გამო მესანთლე ქალმა ეკლე-
სიიდან გამოაგდო, იმ ეკლესიიდან, რომელიც ისტორიულად 
კათოლიკური იყო.7

კათოლიკე ეკლესიის ეპისკოპოსის ვიკარი, მამა გაბრიელე 
ბრაგანტინი, ამგვარ უსამართლო დამოკიდებულებას იხსე-
ნებს ბათუმისა და ქუთაისის ეკლესიების შემთხვევაშიც. არ-
სებობდა შეთანხმება, რომ მართლმადიდებლებს ჰქონოდათ 
უფლება, ელოცათ კათოლიკეებთან ერთად, თუმცა ასე არ 
მოხდა. ამ შემთხვევაშიც მართლმადიდებლებმა დაიკავეს 
ეკლესია; შე-თანხმება არ შესრულდა. 

7 ჩვენც გავხდით მსგავსი ფაქტის შემსწრენი ბათუმის ეკლესიაში. მუსლიმი კაცი
უყურებდა ხატს, ათვალიერებდა, მესანთლე ქალმა კი უთხრა: ჩამოდი, არ 
შეიძლებაო. როცა ვკითხეთ, ასე რატომ მოიქეციო, გვიპასუხა, ის არ არის ქართველი 
და არ ესმის, ხოლო „ქართველისთვის“ ასვლა ნებადართულიაო.



271

კათოლიკეებმა შესთავაზეს მართლმადიდებლებს, ვინაიდან 
ცოტანი ვართ, გადმოგვეცით მიწა და ახალ ეკლესიას ავა-
შენებთო. ბათუმში ასე მოხდა. თუმცა ქუთაისის შემთხვევაში 
ამ შეთანხმებამდე ვერ მივიდნენ. რესპონდენტი იხსენებს, 
რომ დაიწყეს შეხვედრები მთავრობასთან ახალი კათოლი-
კური ეკლესიის აშენების თაობაზე. გაბრიელე ბრაგანტინის 
თქმით, იგი შეხვდა გუბერნატორს, უჩვენა ათი ადგილი 
მაინც, სადაც შეიძლებოდა კათოლიკური ეკლესია აშენებუ-
ლიყო. მიაღწიეს კიდეც შეთანხმებას, - კონკურსი უნდა გა-
მოცხადებულიყო, მთავარი არქიტექტორიც იყო ჩართული, 
ყველაფერი შესაძლებელი ჩანდა. 4 წლის განმავლობაში 
გრძელდებოდა ეს პროცესი, 1999 წლამდე, თუმცა, როცა უკვე 
დაიწყო საუბარი კონკურსის გამოცხადებაზე, ამ მომენტიდან 
ყველაფერი სხვანაირად განვითარდა. 

ამ წელს ჩამოვიდა რომის პაპი იოანე პავლე II. გაბრიელე 
ბრაგანტინი იხსენებს გუბერნატორთან შეხვედრას, რომლის 
დროსაც გუბერნატორმა უთხრა, შეგიძლიათ, პაპს უთხრათ, 
მალე ქუთაისში კათოლიკური ეკლესია აშენდებაო. „კონკუ-
რსი არ გამოაცხადეს. აგრეთვე ნელ-ნელა იმ ადგილებზე, სა-
დაც ჩვენ ვფიქრობდით, რომ ეკლესია აშენებულიყო, აშენდა 
მართლმადიდებლური ეკლესიები. ერთ-ერთ ადგილზე გვი-
თხრეს, აქ ეკლესიის აშენება არ შეიძლება, რადგან იქ დიდი 
ხეებიაო. დღეს იქ დგას მართლმადიდებლური ეკლესია, ხეე-
ბი კი მთლიანად გაჩეხილია“. 

2001-2002 წლებში, კათოლიკური თემის წარმომადგენლებ-
მა საპატრიარქოსთან შეხვედრები გამართეს ეკლესიების და-
ბრუნების საკითხზე. მათი პოზიცია, კონსტიტუციურ შეთანხმე-
ბაზე დაყრდნობით, იყო ეკლესიების დაბრუნების მოთხოვნა,
რაც ორივე მხარეს მოუტანდა სარგებელს. საპატრიარქოსა და 
კათოლიკე ეკლესიას შორის მიღწეული შეთანხმებაც იგნო-
რირებულ იქნა. საბოლოოდ, კონსტიტუციური შეთანხმება ისე
დაიწერა, რომ ყველა საკულტო ნაგებობა მართლმადი-
დებელ ეკლესიას დარჩენოდა, მიუხედავად მათი ისტორიული 
კუთვნილებისა. 



272

კათოლიკეებმა შესთავაზეს კომპრომისი - ხუთი ეკლესიი-
დან ერთის ან ორის დაბრუნება, მათ შორის, ქუთაისის 
ეკლესიისაც, მაგრამ უშედეგოდ. „ჩვენ გვჭირდებოდა ეკლე-
სია, ვინაიდან იმ დროს ბევრი ხალხი იყო.“ ქუთაისის ეკლე-
სიის დაბრუნების მოთხოვნით კათოლიკე მრევლმა მიმართა 
სასამართლოს. მათი მიზანი იყო საქმის მიტანა ადამიან-
ის უფლებათა ევროპულ სასამართლომდე, რათა საერთაშო-
რისო დონეზე გაეჟღერებინათ საქართველოში მათ წინაშე 
არსებული უსამართლობა და პრობლემები. 

მაგრამ ვატიკანის ნუნციუსის ჩარევის შემდეგ საქმე შეჩერდა. 
ამან მრევლში დიდი იმედგაცრუება გამოიწვია, რადგან 
საქართველოს სასამართლოს გადაწყვეტილება ძალაში 
რჩებოდა. ეს იყო მართლაც მძიმე დარტყმა საქართველოს 
კათოლიკეთათვის. „ესე იგი სასამართლოში რაც გადაწყვიტეს 
„მართალი“ გამოვიდა და ამიტომ იყვნენ უკმაყოფილოები, 
რადგან ეს იყო დიდი დამარცხება და დიდი დარტყმა.“ 

გაბრიელე ბრაგანტინი ასევე იხსენებს პორტუგალიიდან ხა-
ტის ჩამობრძანების ისტორიას. 2022 წელს კათოლიკე ეკლე-
სიამ საქართველოში ფატიმას ღვთისმშობელი ჩამოაბრძანა; 
უნდოდათ, ქალაქში მოეწყოთ მომლოცველობა, მაგრამ, სა-
მწუხაროდ, ბათუმისა და ქუთაისის შემთხვევაში მრევლს 
უარი უთხრეს ეკლესიის წინ ხატის შეჩერებაზე: „გვინდოდა 
კლინიკასთან შეჩერება, მივედით. ნებართვა თუ გაქვთ ეპი-
სკოპოსისგანო, გვკითხეს. რა შუაში იყო ეპისკოპოსი? საავად-
მყოფოსთან გვინდოდა შეჩერება“. 

ქუთაისშიც იგივე სიტუაცია იყო. მათ უარი უთხრეს ხატის 
ეკლესიასთან შეჩერებაზე. ეკლესიასთან ახლოს არის ზაქა-
რია ფალიაშვილის სახლ-მუზეუმი - იქ უნდა დაებრძანები-
ნათ ხატი და დაინახეს, მიუხედავად იმისა, რომ მართლმა-
დიდებელმა ეკლესიამ ამის შესახებ იცოდა, კათოლიკეებ-
მა უარი მიიღეს იქ შესვლაზე. გაბრიელე ბრაგანტინი აღნი-
შნავს, რომ ეკლესიასთან მისასვლელი გზა ჩახერგილი იყო 



273

მანქანებით, ასევე, გაბმული იყო  წითელი ლენტები. „როცა 
შეთანხმებულები ვიყავით, რომ არ შევიდოდით, რა საჭირო 
იყო ასეთი დემონსტრირება?“. 

ამ ამბის შემდეგ ეკლესია შემოღობეს. „ჩვენთვის ამოუცნობია, 
რანაირად მიიღეს შემოღობვის ნებართვა, როცა ჩვენთვის სა-
პატიო დაფისა და ჯვრის დადგმა არ შეიძლება.“ 

ეპისკოპოსი კალისტრატეს (მარგალიტაშვილი) დროს, რომე-
ლიც 1983-2019 წლებში მართავდა ქუთაის-გაენათის ეპარქ-
იას, მათ ნება დართეს, წელიწადში ერთხელ, 8 დეკემბერს, 
10-15 წუთით შესულიყვნენ ეკლესიაში და ელოცათ. „ზოგჯერ 
ძალიან კარგად გამოვიდა, ზოგჯერ კი იყო მღვდელი, რო-
მელიც მიყურებდა, რას ვაკეთებდი, ზოგჯერ იყო კამათი და 
დაპირისპირება.“ თუმცა ახალმა ეპისკოპოსმა ესეც აუკრძა-
ლა მათ დოგმატური განსხვავებების გამო, მიუხედავად იმისა, 
რომ მანამდე თანხმობა მისცა. კათოლიკეებმა საპატრიარქო-
საც მიმართეს, მაგრამ უშედეგოდ. კათოლიკეებისთვის ამ 
ისტორიულ ტაძარში დაბრუნება მნიშვნელოვანი იყო, თუნ-
დაც 15 წუთით, მაგრამ, სამწუხაროდ, ახლა ამის შესაძლებლობა 
აღარ არსებობს. 

გარდა ზემოთ ჩამოთვლილი შემთხვევებისა, შეუწყნარებლო-
ბის კიდევ ერთი მაგალითია კათოლიკურ სასაფლაოსთან და-
კავშირებული პრობლემა. კათოლიკეებს არ აქვთ უფლება, 
საფლავზე დადგან ჯვარი გარდაცვლილი მოძღვრის, დამიანე 
სააკაშვილის სახელითა და გვარით, რომელიც ქუთაისში მო-
ღვაწეობდა და დიდი პატივისცემით სარგებლობდა. 

ერთ-ერთმა რესპონდენტმა აღნიშნა, რომ „მისი საფლავი, 
ისევე როგორც კომუნისტურ ეპოქაში, უწარწეროდაა”. საპა-
ტრიარქომ უარით უპასუხა მათ თხოვნაზე, დაედგათ ჯვარი ან 
მოეწყოთ მემორიალი მის პატივსაცემად. უფრო მეტიც, მათ 
უარი უთხრეს საკუთარ სალოცავ სახლთან დაფის დადგმაზეც 
იმ კათოლიკეების სიით, რომლებმაც მნიშვნელოვანი წვლი-



274

ლი შეიტანეს ქუთაისის განვითარებაში. „დღემდე იქ ჩვენ ვერ 
მივიღეთ ნებართვა, რომ ჯვარი, სახელი, გვარი დავდოთ. არც 
მისი სურათია და ისეა მისი სახელი, როგორც კომუნისტებ-
ის დროს დასაფლავებული უცნობი პირისა. დღეს ხდება ეს.
მგონია, რომ ეს არის ძალიან დიდი უპატივცემულობა მი-
ცვალებულისადმი, იმ ადამიანისადმი, რომელიც ქუთაისში 
მოღვაწეობდა, როგორც ძალიან დიდი პიროვნება, ისე იყო 
დაფასებული, აღიარებული, დღეს კი ჯვარიც არა აქვს, არც 
წარწერა, არაფერი...“

აღსანიშნავია ასევე მნიშვნელოვანი პრობლემა, რომელიც 
ბევრმა კათოლიკემ ახსენა:   გადანათვლა. გადანათვლა ხდე-
ბა იმ შემთხვევაში, როდესაც, მაგალითად, მართლმადიდე-
ბელსა და კათოლიკეს უნდათ ერთმანეთზე დაქორწინება. 
ასევე, უდეში მცხოვრები კათოლიკეები იხსენებენ გარდა-
ცვლილის გადანათვლის შემთხვევებს, მიუხედავად იმისა, 
რომ გადანათვლა აკრძალულია (ამ ფაქტს თვითონ მართლ-
მადიდებელი სასულიერო პირებიც არ უარყოფენ), მაინც 
ვხვდებით მრავალ ასეთ შემთხვევას. ერთ-ერთი რესპონდე-
ნტი აღნიშნავს, რომ უდეში მოსახლეობის 99% იყო კათო-
ლიკე და ახლა დაახლოებით 40% თუ იქნება დარჩენილი. 
რესპონდენტმა თქვა: „გადანათვლა არის რელიგიური გაგე-
ბით უდიდესი ცოდვა, სულიწმიდის მიმართ ცოდვა. უნდათ, 
მხოლოდ და მხოლოდ მართლმადიდებლები არსებობდნენ“.

ექვსი კათოლიკური ტაძარი

გორის ღვთისმშობლის შობის სახელობის საკათედრო 
ტაძარი / წმ. ოჯახის ეკლესია 

XVII საუკუნის 20-იანი წლებიდან გორში იწყება კათოლიკე 
მისიონერების აქტიური მოღვაწეობა. 1628 წელს ქალაქში ჩა-
მოსულმა ავგუსტინელმა ბერებმა მეფე თეიმურაზ I-ს წმინ-
და ქეთევანის ნაწილები გადასცეს.8 მეფემ მათ ეკლესიის 
ასაშენებლად და საცხოვრებლად მიწის ნაკვეთი უბოძა.9 ნა-

8  ილია ტაბაღუა, საქართველო ევროპის არქივებსა და წიგნსაცავებში, ii, თბილისი:
    მეცნიერება, 1986, გვ. 34
9 მიხეილ თამარაშვილი, ისტორია კათოლიკობისა ქართველთა შორის, გვ. 103



275

ჩუქარ ნაკვეთზე ავგუსტინელებმა მონასტერი დააარსეს. მო-
ნასტერი კასტელის გორის ციხის პანორამულ ნახატზე 
ამოიკითხება (ილ.1. აღნიშვნა-1). ავუსტინელების ეკლესიის 
კვალი დღეს შემორჩენილი არ არის. 

ავგუსტინელების პარალელურად, 1628 წელს გორში ორი 
თეატინელი ბერი ჩავიდა. თეიმურაზ I-მა მათ საცხოვრებელი 
სახლი და დაზიანებული მართლმადიდებლური ეკლესია გა-
დასცა10. კასტელი აღნიშნავს, რომ კათოლიკე მისიონერებმა 
მეფის  ნაბოძები ეკლესია შეაკეთეს და წმინდა პეტრეს სახელ-
ზე აკურთხეს11. ამ სამლოცველოს დაახლოებითი ადგილმდე-
ბარეობის ამოკითხვა შესაძლებელია კასტელის იმავე ჩანახა-
ტიდან. თეატინელების ეკლესია ციხის აღმოსავლეთითაა გა-
მოსახული (ილ.1. აღნიშვნა-2). მისი დასავლეთ კედელი გო-
რის ციხისკენაა მიმართული. ამ კედელზეა სავარაუდო შესა-
სვლელიც, ისევე, როგორც თანამედროვე ტაძარში. ეს მახა-
სიათებლები ძველი და დღევანდელი ეკლესიების მდებარეო-
ბისა და ორიენტაციის მსგავსებაზე მიუთითებს. შეიძლება 
ითქვას, რომ ნახატზე ნაჩვენები ეკლესია დაახლოებით იმ 
ადგილას დგას, სადაც მოგვიანებით დღევანდელი კათოლი-
კური ტაძარი აშენდა. 

ნახატის მიხედვით, დღევანდელ ეკლესიაში ძველი ეკლე-
სიის ნიშნები არ ჩანს. დღევანდელი ეკლესია ძველი შენობ-
ის მთლიანობის შელახვის შემდეგაა აშენებული. 1635 წლის 
17 ოქტომბერს არტილერიის მიერ გახსნილი ცეცხლით ეკლე-
სიის ნაგებობა მოირღვა12. ეკლესიის დანგრევის შემდეგ კათო-
ლიკე ბერები თავიანთ სახლებში ლოცულობდნენ.13 მათ გო-
რი 1638 წელს დატოვეს.

10 მიხეილ თამარაშვილი, ისტორია კათოლიკობისა ქართველთა შორის, 1902,
      რეპრინტი, თბილისი: „სიესტა“, 2011, გვ. 100-102
11  დონ კრისტოფორო დე კასტელი, ცნობები და ალბომი საქართველოს შესახებ,
      თბილისი, „მეცნიერება“, 1977), გვ.60
12  დონ პიეტრო ავიტაბილე, ცნობები საქართველოზე, თბილისი: მეცნიერება, 1977,
      გვ. 22
13  იქვე, გვ.37 



276

ილ. 1



277

დღეს არსებული ეკლესია კაპუცინების აგებულია 1810-1819 
წლებში.  ეკლესია კულტურული მემკვიდრეობის ძეგლია, მა-
გრამ, მიუხედავად ამისა, რეკონსტრუქციისას მისი ავთენტური 
სახე მკაფიოდ შეილახა. იხილეთ დიაგრამა, რომელზეც ეკლე-
სიის ფასადის ძველი და ახალი მდგომარეობაა შედარებული. 
(ილ.2-3.)

- მას დასავლეთით, შესასვლელი კარის გარშემო, მოზრდილი 
სივრცე/კარიბჭე მიადგეს. მიშენებაში გაკეთდა მცირე ზომის 
ოთახები, სადაც საეკლესიო მაღაზიაა. (ილ.2-3. აღნიშვნა-1)

- თავდაპირველად ეკლესიას შესასვლელი მხოლოდ დასა-
ვლეთიდან ჰქონდა, თუმცა ამავე პერიოდში სამხრეთ და 
ჩრდილოეთ ფასადებზე სწორკუთხა კარი გაჭრეს14.  გვერდითა 
ფასადებზე კარის არსებობა გორის ეკლესიაში მოღვაწე 
მართლმადიდებელ საეკლესიო პირს იმის დასტურად მოჰყა-
ვდა, რომ ეკლესია თავიდან მართლმადიდებლური იყო. 
თუმცა, ცხადია, ეს კარი 2000-იან წლებში კედლის მიზან-
მიმართული ჩამონგრევის შემდეგ გაკეთდა. გვერდითა კარის 
არსებობის საფუძველზე ტაძრის ორთოდოქსულობის არგუ-
მენტირება სადავოა. მღვდელი გაბრიელე ბრაგანტინი ხაზს 
უსვამს, რომ გვერდითა კარი მრავალ კათოლიკურ ეკლესია-
შიც აღინიშნება. (ილ.2-3. აღნიშვნა-2) 

- დასავლეთ კედელზე არსებული წრიული სარკმლებიდან ჩა-
მოანგრიეს ნალესი დეკორი. (ილ.2-3. აღნიშვნა-3)

- დეკორი ჩამოანგრიეს სამხრეთ და ჩრდილოეთ კედლებზე 
არსებული ფანჯრებიდანაც. (ილ.2-3. აღნიშვნა-4)

- დასავლეთ კედლის ცენტრში, შესასვლელის თავზე გამო-

14 ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში: ისტორია და
      არქიტექტურა, ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი თბილისი, 2019, გვ. 83



278

ჭრილ ფანჯარას შეუცვალეს ფორმა, გვერდებიდან ამოაშენეს 
და დაავიწროეს. (ილ.2-3. აღნიშვნა-5)

ანალოგიურად გადააკეთეს სხვა სარკმლებიც.

- დასავლეთ ფასადზე შეცვალეს ფრონტონი, შენობის „შუ-
ბლი“. ჩამოყარეს აქ არსებული ნალესობა/დეკორი.(ილ.2-3. 
აღნიშვნა-6)

- მთლიანი ფასადიდან ჩამოყარეს თაბაშირის კარნიზები.15 
(ილ.2-3. აღნიშვნა-7)

ასევე, მთლიანი ფასადი თეთრად უნდა ყოფილიყო შელე-
სილი, მაგრამ ნალესი მოაშორეს და მხოლოდ აგური და-
ტოვეს. ეს გადაწყვეტილება, ალბათ, პროვოცირებულია იმით,
რომ შუა საუკუნეების ქართული მართლმადიდებლური ტა-
ძრები, სვანური ეკლესიების გამოკლებით, არ ილესებოდა. 
რეკონსტრუქციისას შეცვალეს სახურავიც, მისი ფორმა არ შე-
ცვლილა, თუმცა შეიცვალა სახურავის მასალა. 

ცვლილება მოხდა ექსტერიერშიც. ნუგზარ პაპუაშვილის ცნო-
ბით, 2013 წელს ეკლესიის ტერიტორიაზე  საჯაროდ დაიდო 
კათოლიკე მღვდლისა და საზოგადო მოღვაწის, დომინიკე 
მუღაშაშვილ-პაწაძის საფლავის ქვა და აღიმართა ახლად 
შექმნილი სტელა.16  საფლავის ქვის გამოტანა, შესაძლოა, 
იყოს დეკანოზ სეხნიაშვილის დაპირების შესრულება, მაგრამ 
სტელის აღმართვის მიზანი გაუგებარია. მასზე დატანილი ტე-
ქსტი ქმნის მცდარ შთაბეჭდილებას, თითქოს ეს ეკლესია 
1802 წელსაც არსებობდა და მართლმადიდებლური იყო, სი-

15  იქვე, გვ.83
16 ნუგზარ პაპუაშვილი, სიმართლისა და სამართლისათვის გორის კათოლიკურ
      ეკლესიაზე, თბილისი, სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტის გამომცემლობა,
      2013, გვ.118



279

ნამდვილეში კი ის ამ თარიღის შემდეგ აშენდა.17 ახალი სტელის 
წარწერა არის მცდელობა არა მხოლოდ საზოგადოების 
შეცდომაში შეყვანისა, არამედ ისტორიული ძეგლის იდენტობის 
გაყალბებისა. სტელაზე ნახსენები ტექსტი არ ეხება იმ 
დღევანდელ ეკლესიას, რომელზეც ამ თავში ვსაუბრობთ. 18  

17  იქვე, გვ.119
18  იქვე, გვ.121



280

ილ.2  2002



281

	

ილ.3  2024



282

რეკონსტრუქცია ეკლესიის ინტერიერსაც შეეხო. იხ. ილუ-
სტრაცია. (ილ.4)

ინტერიერში, კაპიტელების ქვეშ ვიწრო წახნაგები დასაფე-
ხურებული იყო. რეკონსტრუქციის დროს კაპიტელები მოშალეს 
და აგურების საფეხურები ჩამოთალეს. (ილ.4, აღნიშვნა-1)

ამოშენებულ იქნა ჩრდილოეთ და სამხრეთ მკლავებში ქანდა-
კებებისთვის განკუთვნილი ღრმა ნიშები.19 (ილ.4, აღნიშვნა -2)

ინტერიერში არსებული ფრესკები ჩამოფხიკეს/გადაღებეს და
ზევიდან გადაახატეს მართლმადიდებლური წესით შესრულე-
ბული ფრესკები. (ილ.4, აღნიშვნა 3).

პირვანდელი სახე მეტ-ნაკლებად შენარჩუნებული აქვს გუმბა-
თსა და სამრეკლოებს, თუმცა დეტალებზე დაკვირვების შე-
დეგად ცხადი ხდება, რომ გუმბათზეც კი ჩანს ნალესის შე-
ცვლა. ავთენტური დეკორი ჩამონგრეულია და არ არის აღ-
დგენილი. ამჟამად არსებული ნალესი ბევრად მარტივი, შე-
ცვლილი სახითაა. (ილ.5). 

19 ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში: ისტორია და
      არქიტექტურა , ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი, თბილისი, 2019, გვ. 83



283

ილ. 4



284

ილ. 5  2002-2024



285

ეკლესიის ეზო შემოღობეს მასალით, რომელიც, შეიძლე-
ბა ითქვას, სრულიად ამოვარდნილია კონტექსტიდან. ასევე, 
ააშენეს სამრეკლო, რომლის შენებისას უკვე არსებული ეკლე-
სიის ვიზუალი არ გაითვალისწინეს. სამრეკლოს ადგას სა-
მკუთხა გუმბათი, ხოლო მასალა განსხვავდება ეკლესიის 
მასალისაგან. ეკლესიის მსგავსი აგური, იკითხება მხოლოდ  
სამრეკლოს ზედა ნაწილში. საბოლოოდ, ეკლესიის ნალეს-
ჩამოყრილი ფასადი, მისი გუმბათი, ახლად აშენებული ღობე 
და სამრეკლო თითქოს ოთხი სხვადასხვა ობიექტიდან აღე-
ბული ნაწილებია. მათ შორის არ არსებობს არანაირი თანა-
კვეთა, არც მასალაში, არც ფორმაში, არც დიზაინსა თუ სტი-
ლში. ეკლესიის თავდაპირველი ვიზუალური ესთეტიკა განა-
დგურებულია. აღდგენითი სამუშაოების პერიოდში მიღებუ-
ლი ცვლილებები ცხადს ხდის, რომ მათი მთავარი მიზანი 
იყო კათოლიკური ეკლესიისათვის დამახასიათებელი ნიშნებ-
ის წაშლა და მისი „გამართლმადიდებლურება“. 

ცხადი ხდება, რომ ასიმილაციის მცდელობები მოქმედებს. 
ისტორიის გადაწერა არ ხდება მხოლოდ არქიტექტურით, თუ-
მცა იგი ერთ-ერთი მნიშვნელოვანი იარაღია. კვლევის დროს 
გავესაუბრეთ მართლმადიდებელ მრევლსა და სასულიერო 
პირებს. როგორც მოსალოდნელი იყო, სასულიერო პირები 
გორის კათოლიკური ეკლესიის მართლმადიდებლურ წარმო-
შობას ამტკიცებენ ზემოხსენებული ახალი სტელით. ისინი მტკი-
ცედ საუბრობენ ამ ეკლესიის მართლმადიდებლურ წარმო-
შობაზე და ამით ამართლებენ ეკლესიის დაკავებას. 

როდესაც მრევლს გავესაუბრეთ, მათი უმრავლესობა არ უარ-
ყოფდა ამ ტაძრის კათოლიკურ წარმომავლობას. ერთ-ერთმა 
რესპონდენტმა აღნიშნა: 

„ეს იყო კათოლიკური ეკლესია. ხომ კრძალავდნენ მართლ-
მადიდებლობას კომუნისტების დროს, მერე აქ იყო სათამაშო 
მოედანი, ცეკვის, მერე ეს ჩვენმა მეუფემ, ანდრია გვაზავამ 
გააკეთა და გადმოიტანა მართლმადიდებლობა.  ეს არის ახლა 



286

მართლმადიდებლური ტაძარი, ღვთისმშობლის საკათედრო 
ტაძარი. კათოლიკეები გვედავებიან, მაგრამ ჩვენი მეუფე არა 
თმობს და არ აძლევს. იმიტომ, რომ, როცა დრო იყო, მაშინ 
ხელი მოეკიდათ და გაეკეთებინათ, როცა საკონცერტო დარ-
ბაზი იყო და მარტო მაგათ შეეძლოთ რომ გამოეყენებინათ, 
მაშინ მიაგდეს, ახლა რადგან მართლმადიდებლური გახდა 
და კარგი ტაძარია, ეხლა მოუნდათ კათოლიკეებს.“ 

მიუხედავად იმისა, რომ კოლექტიურ მეხსიერებაში გორის 
ეკლესია კათოლიკური წარმომავლობისაა, იქ მოღვაწე სასუ-
ლიერო პირები ახალ ისტორიას წერენ. დროთა განმავლობა-
ში ნამდვილად დგება იმის საშიშროება, რომ ეს კოლექტი-
ური მეხსიერება დამახინჯდეს და გორის ეკლესიის კათო-
ლიკური წარმომავლობა საბოლოოდ უგულებელყოფილ იქ-
ნეს მართლმადიდებელი მრევლის მიერ. 

უდის ღვთისმშობლის მიძინების ეკლესია

XVIII საუკუნის მეორე ნახევრიდან უდეში მოქმედებდა ორი 
კათოლიკური ეკლესია:  ღვთისმშობლის მიძინების და წმ. სე-
რგის სახელობისა.20 დღეს ორივე ეკლესია მართლმადიდე-
ბელ ეკლესიას ეკუთვნის. 

წმ. სერგის ეკლესია, ნათია ნაცვლიშვილის დაკვირვებით, 
XV-XVI საუკუნეებში აიგო. დღეს ის მართლმადიდებლურია და 
წმ. ნინოს სახელობისაა. მე-19 საუკუნის დასაწყისიდან უდის 
მთავარი, გუმბათოვანი, მონუმენტური ეკლესია ღვთისმშო-
ბლის მიძინების ტაძარია, რომელიც აშენებულია, შედარებით 
პატარა, უგუმბათო, ბაზილიკური ტიპის ტაძრის ადგილზე.21  

„1628 წლის შემდგომ, როცა სამცხე ოსმალეთის იმპერიის 

20  იოანე ხოჯაშვილი, სტეფანე აბინაშვილი, სტეფანე ნავროზაშვილი, ახალციხური
       ქრონიკები, დღიური-მატიანე, გვ. 136, გვ. 158
21 ნუგზარ პაპუაშვილი, უდე და მისი ეკლესია: მეორე შევსებული გამოცემა,
      „უნივერსალი“, თბილისი, 2022, გვ. 302



287

ნაწილი გახდა და რეგიონში მართლმადიდებელ ქრისტიანთა 
რიცხვი შემცირდა, მათი ზოგიერთი ეკლესიის მსგავსად, უდის 
ეკლესიებიც კათოლიკეთა ხელში გადავიდა“, - წერს ნათია 
ნაცვლიშვილი.22 ეკლესია თავის თავში რამდენიმე ქრონო-
ლოგიურ შრეს მოიცავდა. XIX საუკუნის ბოლოს შენობა სა-
გრძნობლად იყო დაზიანებული.23 1898 წელს, სიმონ ჭილა-
შვილის მღვდლად დანიშვნის შემდეგ, მან ძველი ეკლესიის 
რესტავრაციის ნაცვლად, ახლის აშენების ინიციატივა გამოი-
ჩინა და ამის ნებართვაც მალევე მიიღო. მშენებლობა ძირი-
თადად შემოწირულებებითა და მრევლის შრომით ხორციელ-
დებოდა.24 ღვთისმშობლის მიძინების ეკლესია დღევანდელი 
სახით 1901-1909 წლებში აიგო. 

უკვე მართლმადიდებლურ ეკლესიაში მსახური ბერი იხსე-
ნებდა, რომ უდის ეკლესიის მართლმადიდებლურ ფესვებს მი-
სი ორიენტაცია ადასტურებს. იგი ამბობდა, რომ მართლმა-
დიდებლურ ეკლესიებს შესასვლელი დასავლეთიდან აქვს, 
რათა წირვა-ლოცვის დროს მრევლი აღმოსავლეთისკენ იყოს
მიმართული. ბერის თქმით, კათოლიკური ეკლესიები ვატიკა-
ნისკენაა მიმართული. ეს არგუმენტი მცდარია. არის მრავა-
ლი ისტორიული და თეოლოგიური მიზეზი, რამაც განაპირობა 
ეკლესიების აღმოსავლეთისკენ ორიენტაცია. არსებობს უამ-
რავი ნაშრომი, რომლებშიც ქრისტიანულ სამყაროში ლოცვ-
ის ორიენტაციის მნიშვნელობაზეა ლაპარაკი.25 ამ ტრადიციის 
განხილვისას არასოდეს გამოირიცხება კათოლიკური ეკლესია.  

მნიშვნელოვანია, რომ უდის ეკლესიაზე შეიმჩნევა სამშენებლო 
პროცესთან დაკავშირებული წარწერები, იქ ნახსენებია ის 
პირები, რომლებსაც წვლილი მიუძღვით ეკლესიის აშენებაში.26 
ჩრდილოეთ ფასადზე ვკითხულობთ: 

22  ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, გვ. 265
23  ზაქარია ჭიჭინაძე, კათოლიკეთა ეკლესია საქართველოში, გვ. 27
24  იქვე, გვ. 268
25  Joseph Cardinal Ratzinger, the spirit of the liturgy ( Ignatius press,San Fran-
      cisco,  2000), 68-69)
26  ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, გვ. 275



288

,,პაპი პიი X, ეპისკოპოს კესლერ, უდის მღვდელი სიმონ, 
1909; 1901 წ. აღშენდა 1909 წ. სამცხე-საათაბაგოს მესხ 
ქართველებმა უდის 272 მოსახ[ლემ] კათოლიკებმა“. სამ-
ხრეთ ფასადის წარწერა შემდეგს გვეუბნება: „მეფობასა რუ-
სეთს რ. ი. ნიკოლოზ II, კავკაზის მთავარ[მართებლობასა] 
ი. გ. ვარანცოვ-დაშკოვი; უდეს არის კათოლიკები 2120 სული 
მაშენებელი ამა საყდრისა. მაჰმადიანები 520 სული ორივ 
ტომით ქართველნი. ღვთისმშობელო, შენ გწირამთ ჩვენს 
შრომასა“.27 

ამ მოკლე წარწერაში ნათლად ჩანს ქართველი ერის მრავალ-
კონფესიურობის იდეა. წარწერა შეგნებულად ახსენებდა ყვე-
ლა მკითხველს ქართველების ზეკონფესიურ - „ტომით ქარ-
თველობის“ იდეას და ამით აძლიერებდა ქართულ ეროვნულ 
იდენტობას როგორც კათოლიკეებში, ასევე მუსლიმებში. 28 

„1987 წელს შენობა საქართველოს მართლმადიდებელ ეკლე-
სიას გადაეცა. ამავე პერიოდში ის მცირედ შეაკეთეს - გამო-
იცვალა გუმბათის საბურველი. 2012 წლიდან უდეში დედათა 
მონასტერი ფუნქციონირებს, რასაც მის ტერიტორიაზე სენა-
კებისა და სამრეკლოს მშენებლობა მოჰყვა. რესტავრაცია ჩაუ-
ტარდა ქვის გალავანს და მთლიანად განახლდა ეკლესიის 
სახურავი“, - წერს მკვლევარი ნათია ნაცვლიშვილი. 29  

კათოლიკე მღვდელი ბექა, იხსენებს უდის ეკლესიის გალავან-
ში ჩაყოლებულ ქვებს. მისი თქმით, გალავნის აღმოსავლეთ 
სიბრტყეზე, გზის მიმართულებით, ჩაყოლებული იყო კათო-
ლიკეების შექმნილი ქვები, რომლებიც რესტავრაციის დროს 
ჩამოხსნეს, ეკლესიის ეზოში დაალაგეს და გალავანში ახალი 
ქვები ჩააშენეს. (ილ.6) ამ ქვის ფილებზე მოგვითხრობს ნა-

27  იქვე, გვ. 274
28  იქვე, გვ. 275
29  იქვე, გვ. 276-277



289

  ილ.6                         ილ.7                         ილ.8                       ილ.9

თია ნაცვლიშვილიც. მის მიერ მოწოდებულ შედარებით ძველ 
ფოტოებზე ნაჩვენებია აღმოსავლეთ კედელში ძველად და-
ტანებული სხვადასხვა სახის ქვები. 30(ილ.7,8,9) 

ეკლესიის ინტერიერში აღინიშნება მნიშვნელოვანი ცვლილე-
ბები. იხილეთ ფოტოკოლაჟი. (ილ.10)

ნათია ნაცვლიშვილის ნაშრომში, რომელიც 2019 წელს გა-
მოიცა, ნახსენებია, რომ ეკლესიის შიდა სივრცე მთლიანად 
შეთეთრებულია. ჩვენ მიერ ეკლესიის ვიზიტის შემდეგ აღვნი-
შნავთ, ბოლო რამდენიმე წელში ეკლესიის ინტერიერი რადი-
კალურად შეიცვალა. ჩამოიყარა თეთრი ნალესი და მის ადგი-
ლას დატოვებულია გაშიშვლებული მასალა. (ილ.10, აღნიშვნა -1)

ასევე, ძველად ნალესით შეთეთრებული სიბრტყეები დაფარუ-
ლია ახლად მოხატული მართლმადიდებლური ფრესკებით.
(ილ.1, აღნიშვნა -2)

 „სატრიუმფო თაღის თავზე რელიეფური, წითლად დაფერილი 
გასხივოსნებული ჯვარია გამოსახული“, - წერს ნაცვლიშვილი31. 
ამჟამად ჯვარი აღარ იკითხება. მის ადგილას საიდუმლო 
სერობაა გამოსახული.  (ილ.10, აღნიშვნა -3)

30  ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, გვ. 271
31  იქვე, გვ. 271



290

ილ.10  დაახლ. 2010-2024

ფასადზე რადიკალური ცვლილებები არ არის, რადგან უდის
ეკლესიის იერსახე თავიდანვე ჯდებოდა დღევანდელი მა-
რთლმადიდებლური ეკლესიის ჩარჩოებში. ეკლესიაში შეიცვა-
ლა გადახურვა. მას შავი სახურავი გაუკეთდა. ფერის გადა-
წყვეტა გაუგებარია. რესტავრაციის დროს, როდესაც საუბარი 
დაიწყო გუმბათზე, კათოლიკე მღვდლის აკაკი ჭელიძისა და  
ვაჟა ვარდიძის თქმით, კათოლიკე თემი მეტად ინტენსიურად 
ჩაერთო მიმდინარე პროცესებში ძეგლის ავთენტურობის შე-
ლახვის თავიდან ასაცილებლად. საბედნიეროდ, ეკლესიის 
გუმბათმა ფორმა შეინარჩუნა, თუმცა საბოლოო ვარიანტი, 
მაინც, უფრო წაგრძელებულია. იხილეთ აქსონომეტრიული ნა-
ხაზები, რომლებზეც გამოსახულია  გუმბათი შეცვლამდე და შე-
ცვლის შემდეგ.(ილ.11)

არსებობს მოსაზრება, რომლის თანახმადაც ეს ეკლესია არქი-
ტექტურული იერსახით ქართულ მართლმადიდებლურ ტაძარს 
ჰგავს და ამიტომ ის მართლმადიდებლურია. 



291

რამდენიმე მართლმადიდებელი სასულიერო პირი ჩვენთან 
საუბარში ამბობს, რომ უდის ადგილას ადრე იყო ორი ეკლესია, 
მეცხრე საუკუნის, რომლებიც დაანგრიეს და მის ადგილას 
ააშენეს ახალი ეკლესია, ძველი ეკლესიის ქვებით: „ძველ-
ბიზანტიური სტილით არის აგებული, მართლმადიდებლური 
ტაძარი არის და მართლმადიდებლური ტაძრის საძირკველ-
ზე და მართლმადიდებლური ტაძრის ქვებით არის აშენებუ-
ლი“. გვინდა, ხაზი გავუსვათ იმ ფაქტს, რომ არსებობს უამრავი 
კათოლიკური ნაგებობა, რომელიც ძველბიზანტიური წესითაა 
აგებული. კათოლიკეები ქართველები იყვნენ და, ბუნებრივ-
ია, ისინი იზიარებდნენ ტაძრების შენების მსგავს წესებს. ის 
ფაქტი, რომ კათოლიკური ეკლესიები სხვა ქართულ, მართლ-
მადიდებლურ, ეკლესიებს წააგავს, არაფერზე მეტყველებს, 
გარდა იმისა, რომ კათოლიკე მოსახლეობა ოდითგანვე ქა-
რთული კულტურის გამზიარებელი, ქართული წარმომავლო-
ბის თემია.



292

ილ.11



293

ივლიტას ღვთისმშობლის ეკლესია

სამცხის კათოლიკური ეკლესიებიდან ერთ-ერთი უძველესი ძე-
გლი სოფელ ივლიტაში მდებარე წმინდა ჯვრის ეკლესიაა.32 
ნათია ნაცვლიშვილი აღნიშნავს, რომ ზაქარია ჭიჭინაძის მიხე-
დვით, ივლიტას პირველი ეკლესია XII საუკუნით თარიღდება 
და XVII საუკუნეში თურქების შემოსევების დროს დაინგრა. 
ადგილობრივმა მცხოვრებლებმა 1640 წელს ახალი ეკლესია 
ააგეს, რომელიც კვლავ დაზიანდა და 1825 წელს ისევ განა-
ახლეს.33

განსხვავებულ ვერსიას გვთავაზობს გიორგი ბოჭორიძე. მისი 
აზრით, ეკლესია 1646 წელს აშენდა და ეს მშენებლობა ფარუ-
ლად, ღამღამობით მიმდინარეობდა. ამ პერიოდს მიაკუთვნებს 
ის აღმოსავლეთ კედელს. დასავლეთ და ჩრდილოეთ კედ-
ლებს 1782 წლით ათარიღებს, ხოლო სამხრეთ კედელს - 1912 
წლით.34 ბოლო განახლებას კი ვინმე კონსტანტინეს მიაწე-
რენ. ეს თარიღები ურთიერთგამომრიცხავი არ არის. 

ეკლესია სოფლის ცენტრში, ჩრდილოეთიდან სამხრეთისკენ 
დაქანებულ ფერდობზე მდებარეობს. იგი დასავლეთ-აღმო-
სავლეთის ღერძზე წაგრძელებული დარბაზული ტიპის ნაგე-
ბობაა. ეკლესიის ინტერიერი და ექსტერიერი საცხოვრებელი 
სახლისას ჰგავს.  ბექა ჩილინგარაშვილის თქმით, ივლიტას მა-
რტივი ვიზუალი მისი პრობლემური ადგილმდებარეობის გამოც
აქვს. ეკლესიას სახლს ამსგავსებდნენ, რათა მტრის ზედმეტი 
ყურადღება არ მიექცია. დიდ ქალაქებში ეკლესიები ქუჩი-

32 საქართველოს ეროვნული არქივის საისტორიო ცენტრალური არქივი, ფონდი
      #1644, ანაწერი #1, საქმე #1
33  ზაქარია ჭიჭინაძე, კათოლიკეთა ეკლესია საქართველოში, ტფილისი: მსწრაფლ-
      მბეჭდავი სტამბა არ. ქუთათელაძისა, 1903, გვ. 19-20
34 გიორგი ბოჭორიძე, მოგზაურობა სამცხე-ჯავახეთში, ტექსტი გამოსაცემად მოა-
    მზადეს, შენიშვნები, საძიებლები და შესავალი დაურთეს დ. ბერძენიშვილმა, ლ.
      მელიქიშვილმა, ლ. ხუციშვილმა, თბილისი: „მეცნიერება“, 1992), გვ. 45



294

დან შენობების ან ღობეების მიღმა იმალებოდა, ხოლო სო-
ფლებში ცდილობდნენ, ისინი ჩვეულებრივი სახლებისთვის 
დაემსგავსებინათ.35

ეკლესიას ფასადზე მრავალჯერ გამოვლილი აღდგენითი სა-
მუშაოები ეტყობა. ჩაყოლებულია მეორეული ელემენტები, მა-
გალითისთვის საფლავის ქვები. ჩვენი დიდი ყურადღება მიი-
პყრო ერთ-ერთმა საფლავის ქვამ, რომელზეც გარდაცვლილი 
მართლმადიდებლადაა მოხსენიებული. ნათია ნაცვლიშვილ-
ის აზრით, გარდაცვლილის სახელის (გასპარა) მიხედვით, პი-
რი კათოლიკე უნდა ყოფილიყო. მისი „მართლმადიდებლად“ 
მოხსენიება კი ერთგვარი პოლემიკური ჟესტია. თუმცა, 1766 
წელს სამცხეში ასეთი პოლემიკის არსებობა ნაკლებად სავა-
რაუდოა.36

ბექა ჩილინგარაშვილის გადმოცემით, მართლმადიდებელი 
ეკლესიის წარმომადგენლებმა, რომლებსაც ამჟამად ეკლესია
მითვისებული აქვთ, წვიმისგან ძლიერ დაზიანებული სახურა-
ვის მდგომარეობას სათანადო ყურადღება არ მიაქციეს. „ეს 
არის ჩემი პირადი აზრი: ეკლესია იყო განზრახ უყურადღე-
ბოდ დატოვებული. ჩემი აზრით, იყო სპეციალური დავალება. 
პატრიარქისგან არა, ოღონდ, მაგრამ აქაური ეპისკოპოსი-
სგან, რათა უნდოდათ გადაეკეთებინათ ეკლესია“. ეკლესია-
ში შესვლისას ადვილად შეიმჩნეოდა, რომ შიგ წყალი ჩაე-
დინებოდა. კათოლიკე მრევლის აზრით, პრობლემა მიზანმი-
მართულად უყურადღებოდ იყო დატოვებული, რათა ეკლე-
სიის რეკონსტრუქციის საბაბი მისცემოდათ, რითაც მრავა-
ლი კათოლიკური ნიშნის დაფარვა გახდებოდა შესაძლებელი. 

სახურავის „ჩაფუშვის“ შემდეგ, მართლმადიდებლმა მღვდელ-
მა, იოანე გელაშვილმა,  გადაწყვეტილება მიიღო, რომ დროე-

35  ნათია  ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, გვ. 216
36  ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, გვ. 214



295

ბით სახურავი „პლაშებით“/ პოლიეთილენით გადაეხურა. ეკლე-
სიის ჭერში მიწა იყო ჩატანებული და, შესაბამისად, წყლ-
ით გაჟღენთის შემთხვევაში ჭერის ჩამონგრევის საშიშროება
იზრდებოდა. როდესაც ჩილინგარაშვილი, დაახლოებით მესა-
მე დღეს, ეკლესიის სანახავად მივიდა, მის სახურავზე გადა-
ფარებული პარკები მოხსნილი დახვდა. მართლმადიდებელი 
მღვდელი იოანე გელაშვილი კი უარყოფდა პარკების არსე-
ბობას და ამბობდა, რომ ნებართვის გარეშე არაფრის გაკე-
თება შეეძლო. მან კათოლიკე მღვდელი უხეშად გაისტუმრა.
 საბოლოოდ სახურავი ჩამოინგრა.

„მე მჯერა, რომ ეს განზრახ გაკეთდა, რათა ეკლესია დაზიანე-
ბულიყო და შემდეგ მისი რეკონსტრუქციის საფუძველზე მა-
რთლმადიდებლური ეკლესიისთვის მისაღები სახე მიეცათ. 
მე არ მაქვს დოკუმენტური მტკიცებულება, მაგრამ ფაქტები 
თავისთავად მეტყველებს“, - ამბობს  ჩილინგარაშვილი. ამის
შემდეგ, მართლმადიდებელმა ეკლესიამ რესტავრაციის ნება-
რთვა მიიღო. 

„მართლმადიდებლების თხოვნა იყო, რომ გამოგვებრძა-
ნებინა ხატები, რათა რესტავრაციის დროს არ დაზიანებუ-
ლიყო. თუმცა ჩვენ გვეშინოდა, რომ უკან ვეღარ შევაბრძანე-
ბდით. სამწუხაროდ, ასეც მოხდა“, - აღნიშნავს, კათოლიკე რე-
სპონდენტი, სოფელი ივლიტადან. 

რესტავრაციის შედეგად, ეკლესიამ მნიშვნელოვანი ცვლილე-
ბები განიცადა, მათ შორის სახურავის აწევა. ცვლილებები მო-
ხდა ინტერიერშიც. იხილეთ ფოტოკოლაჟი. (ილ.12)

„ამჟამად ხის სვეტები თეთრად, მათი ქვის ბაზები კი წითლად 
არის შეღებილი. კედლები გაჯითაა გალესილი“, - წერს ნათია 
ნაცვლიშვილი 2019 წელს გამოქვეყნებულ ნაშრომში. ჩვენი ვი-
ზიტის შემდეგ გაირკვა, რომ ივლიტას ინტერიერი დღეს შე-
ცვლილია. 



296

კოლონები და ხის განივი კოჭები აღარ არის თეთრად შე-
ღებილი. საღებავი მოშორებულია და ხე შიშვლადაა დარჩე-
ნილი. (ილ.12, აღნიშვნა -1)

საღებავი ბოლომდეა მოშორებული ქვის ბაზებიდანაც. 
(ილ.12. აღნიშვნა-2)

ნათია ნაცვლიშვილი ხაზს უსვამს 1990 წელს მომხდარ ცვლი-
ლებას: „1990-იანი წლების ბოლოს ეკლესიას სარემონტო სა-
მუშაოები ჩაუტარდა. იმ დროს დასხმულმა იატაკმა ინტერიერ-
ში დაკრძალული კათოლიკეების საფლავები დაფარა.“37 ბექა 
ჩილინგარაშვილიც საუბრობს ამ მოვლენაზე და მას „უდიდეს 
დანაშაულს“ უწოდებს.  

მისი თქმით, ეკლესიაში გამოყოფილი იყო „კათოლიკური 
კუთხე“, სადაც კათოლიკეთა ხატები იყო დაბრძანებული. კათო-
ლიკეები ამ კუთხეში მოდიოდნენ სალოცავად. ლოცვისთვის 
განკუთვნილი ადგილი სამხრეთ კედელთან იყო. კათოლიკე 
მრევლის თქმით, ამ „თანაარსებობის“ დროს ბევრი დამცი-
რების ატანა უწევდათ. 

1991 წლიდან ივლიტას ეკლესია მართლმადიდებლების ხელ-
ში გადავიდა, თუმცა 2011 წლამდე აქ კათოლიკეებიც ლოცუ-
ლობდნენ. ბოლო რამდენიმე წელია, ეკლესიით მხოლოდ 
მართლმადიდებლები სარგებლობენ.38

37  ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, გვ. 211
38  იქვე, გვ. 217



297

ქუთაისის ღვთისმშობლის უბიწოდ ჩასახვის ეკლესია

შემორჩენილი სიგელები ადასტურებს ქუთაისში პატრების 
მფლობელობაში ეკლესიის მიმდებარე მიწების გადაცემას. ეს 
მიწის ნაკვეთები, სავარაუდოდ, მდებარეობდა რიონის მა-
რცხენა სანაპიროზე, მდინარის პირას, იმ ადგილთან, სადაც 
მოგვიანებით, XIX საუკუნეში  კათოლიკეებმა ააშენეს ეკლე-
სია, რომელიც დღემდეა შემორჩენილი. 39

დღეს მდგარი კათოლიკური ეკლესია, ღვთისმშობლის უბი-
წოდ ჩასახვის სახელობისაა. მისი  მშენებლობა დროში გაწე-
ლილი პროცესი აღმოჩნდა. ტაძრის აგება 1826 წელს დაიწყო, 
თუმცა ფინანსური სირთულეების გამო რამდენჯერმე შეფე-
რხდა და საბოლოოდ მხოლოდ 1862 წელს დასრულდა.40 
საინტერესოა, რომ ეკლესიის მშენებლობის ადრეულ ეტაპზე,

39  ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, გვ. 102
40  ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, გვ.103-104

ილ.12  2024 - დაახლ. 2010



298

ამავე ადგილას, იდგა ხის დროებითი ეკლესია41. თავდაპირვე-
ლად მშენებლობას ბერძენი ოსტატი გიორგი უსტაბაში ხელ-
მძღვანელობდა, თუმცა ფინანსური პრობლემების გამო მშე-
ნებლობა შეწყდა.42 1840 წელს მშენებლობის გასაგრძელე-
ბლად მიიღეს სინოდალური კანტორის ნებართვა, მაგრამ 
1845 წელს ევროპელი პატრების გაძევების გამო სამუშაოე-
ბი კვლავ შეჩერდა.43 1850-იან წლებში მშენებლობა განა-
ხლდა და 1858 წელს ქვის ოსტატ მიხეილ ელიოვთან გაფო-
რმდა ხელშეკრულება. მისი გარდაცვალების შემდეგ სამუ-
შაოები ქრისტოფორე ჩილიკოვმა განაგრძო. 1862 წელს 
ეკლესიის მშენებლობა დასრულდა და  ღვთისმშობლის უბი-
წოდ ჩასახვის სახელზე აკურთხეს, თუმცა სახურავი ჯერ კიდევ 
დაუსრულებელი იყო.44 1863 წელს ქუთაისის კათოლიკეთა 
საზოგადოებამ პეტრე ფირალოვი სტამბოლში გაგზავნა ტყვი-
ის ფურცლებისა და გამოცდილი ოსტატის მოსაძებნად.45 მან 
წარმატებით შეასრულა დავალება და ეკლესია საბოლოოდ 
დაიბურა.46

ქუთაისის კათოლიკური ეკლესია არის დიდი, ჯვარ-გუმბათო-
ვანი ნაგებობა, რომელიც დასავლეთიდან აღმოსავლეთისკენ 
არის გადაჭიმული.47 ეკლესიაში არსებული დეკორი ნეობარო-
კული ხასიათისაა.48 1990-იან წლებში ეკლესია მართლმადი-
დებლებისა გახდა, თუმცა მას მთლიანი რეკონსტრუქცია არ 
ჩასტარებია. მისი ავთენტური სახე შენარჩუნებულია. 

41 Dubois de Montpéreux, Marie-Frédéric. Voyage autour du Caucase, chez les
Tcherkesses et les Abkhases, en Colchide, en Géorgie, en Arménie et en Crimée, 
t. i. Paris, librarie de gide: 1839, გვ. 426-427 

42  მანანა ჭუმბურიძე, „თედო ხოშტარიას მოგონებები“, საისტორიო მოამბე, გვ.79-
      80, (2009- 2010): გვ. 130-131
43 სიმონ ყაუხჩიშვილი, „მოსახსენებელი შემდგომთათვის“, უთარიღო, საქმე №

 4263, მ. თამარაშვილის პირადი არქივი, კორნელი კეკელიძის სახ. ხელნაწერთა
 ეროვნული ცენტრი, თბილისი

44  ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, გვ. 108
45  ნიკო ბერძენიშვილის სახ. ქუთაისის სახელმწიფო ისტორიული მუზეუმი, პავლე
      თუმანიშვილის პირადი არქივი, საქმე №7532, ფურცელი 68
46  ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, გვ. 112
47  იქვე, გვ. 113
48  იქვე, გვ. 114



299

საეკლესიო პირებთან ტაძრის ინტერიერზე საუბრისას გაჟღე-
რდა სურვილები ტაძრის შეცვლასთან დაკავშირებით. ეკლე-
სიის ინტერიერის შელესილ/შეღებილ კედლებზე ამბობდნენ, 
რომ ეს მიკრული ტკეჩი, მათი (კათოლიკეების) „მიტყეპებუ-
ლი“ იყო, რადგან მათ ბრჭყვიალები უყვარდათ.  ასევე მოვი-
სმინეთ ეკლესიაში მყოფი ქალბატონისგან, რომ ყველაფე-
რი კათოლიკურის წაშლა და ნამდვილი „ისტორიული სახის“ 
დატოვება სურდათ. ასევე ნახსენები იყო, ეკლესიის დასა-
ვლეთ ფასადზე პატრონიკესთან (საგალობელ აივანთან) დამა-
გრებული ანგელოზების სკულპტურების მოხსნის სურვილი. 
თუმცა საქართველოს კულტურული მემკვიდრეობის დაცვის 
ეროვნული სააგენტო, ამ შემთხვევაში, ეკლესიის რეკონსტრუ-
ქციის უფლებას არ გასცემს.

„თუ იქნება ნებართვა, რომ გარემონტდეს, შეიძლება მაშინ 
იმის ნებართვაც იყოს, რომ ანგელოზების ქანდაკებებიც მოი-
ხსნას.“ 

ტაძარში კარები იყო შენობის გვერდითა კედლებშიც, თუმცა 
ისინი ამოავსეს.49(ილ.13.) ამ კარებზე ყურადღება გაამახვილა 
ჩვენმა რესპონდენტმა, მართლმადიდებელმა მღვდელმა, რო-
მელიც ეკლესიის ისტორიას მოგვითხრობდა. მისი თქმით, 
ეკლესიის შენება მართლმადიდებლებმა, რუსებმა, დაიწყეს. 
ეს იყო მიზეზი თავდაპირველად გვერდითა კარების არსე-
ბობისა. ისევე, როგორც სხვა ეკლესიების შემთხვევაში, ჩვენ-
მა რესპონდენტმა ეკლესიის გვერდითა კედლებიდან ამო-
ჭრილ კარებს ტაძრის ისტორიული მართლმადიდებლური წა-
რსულის დასტურად ასახელებს. თუმცა, როგორც უკვე ვახსე-
ნეთ, კათოლიკე სასულიერო პირთა მსჯელობის თანახმად, 
გვერდითა კარების არსებობა კათოლიკური წარმომავლო-
ბის ეკლესიებსაც ახასიათებს. მართლმადიდებელი მღვდლ-
ის თქმით, რუსების აშენებული მართლმადიდებლური ეკლე-

49  ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, გვ. 114



300

სია კათოლიკეებს გადაეცათ, რის შემდეგაც მოცემული კარე-
ბი ამოაშენეს. 

დასავლეთ კედელზე კარიბჭეა მიდგმული. ის 1892 წელს 
გაკეთდა.50 ის ფაქტი, რომ კარიბჭე მოგვიანებითაა დამატე-
ბული, უცხო თვალისთვისაც ცხადია, რადგან კარიბჭის სახუ-
რავის ზევიდან ცხადად იჭრება ეკლესიის ძველი კონსტრუ-
ქცია. (ილ.14) მართლმადიდებელმა მღვდელმა ამ კარიბჭე-
ზეც ისაუბრა. მისი თქმით, კათოლიკეებმა ის მოგვიანებით 
დაამატეს, რათა „მართლმადიდებლური“ ტაძრისათვის მეტად 
კათოლიკური იერსახე შეეძინათ.

ჩვენი რესპონდენტი, კათოლიკე მღვდელი გაბრიელე, გვი-
ყვება, რომ ქუთაისის კათოლიკური ეკლესიის შესასვლელ-
თან ახლად გაკეთებული წარწერა ამტკიცებს, რომ ამ ადგი-
ლას წმინდა სოფიას სახელობის მართლმადიდებლური 
ხის ეკლესია იდგა. ის ამბობს, რომ არ არსებობს არანაირი
მტკიცებულება იმისა, რომ აქ ოდესმე იდგა მართლმადიდე-
ბლური ეკლესია, რომელიც კათოლიკეებმა დაანგრიეს. წმი-
ნდა სოფიას ეკლესიის ზუსტი მდებარეობის შესახებ დავა წა-
რსულს ჩაბარდა. ბატონმა კეზერაძემ, რომელმაც ამ საკითხ-
ზე წიგნი დაწერა, დაასკვნა, რომ ეს ეკლესია ამჟამინდელი 
კათოლიკური ეკლესიის ადგილას არ მდებარეობდა. ახალი 
წარწერა ისტორიული რეალობის შეცვლის მცდელობის მაგა-
ლითია. ის ყველას არასწორ წარმოდგენას უქმნის, კვლავ
ამკვიდრებს მცდარ აზრს, რომელიც თითქმის ყველა მართლ-
მადიდებლურად ქცეული კათოლიკური ტაძრის სასულიერო 
პირთაგან მოვისმინეთ: აქ იყო მართლმადიდებლური ეკლე-
სია, რომელზედაც ააშენეს კათოლიკური. 

გაბრიელე ბრაგანტინი წუხს დღევანდელი ვითარების გამო  
და იხსენებს: „ერთხელ,  როდესაც საპატრიარქოში ვიყავი, 
თვითონ პატრიარქმა თქვა, რომ ეს ეკლესია, ქუთაისის, აშე-

50  იქვე, გვ. 120



301

ილ. 13 2024- დაახლ.2010

ნებული იყო მართლმადიდებლების დამხმარებით. მადლობა 
ღმერთს, თუ იმ დროს თანამშრომლობა იყო და შემოწირულობა. 
აი, რა განსხვავებაა დღევანდელ დღესა და იმ დროს შორის.“

ასევე აღსანიშნავია ეკლესიის ეზოში არსებული სასაფლაო. 
მღვდელმა ყურადღება გაგვამახვილებინა სასაფლაოს ღობეზე, 
რომელზეც შეიმჩნევა ლურსმნების კვალი. (ილ.15.) მისი თქმით, 
ღობეზე კათოლიკე ოჯახების გვარები იყო შემონახული. მათი 
საფლავებისთვის პატივის მისაგებად. თუმცა ისინი მოხსნეს, 
დღეს მხოლოდ ღობეღაა შემორჩენილი, შიგნით ბაღით, 
რომლის ჭეშმარიტ დანიშნულებასაც აქა-იქ შემორჩენილი 
საფლავის ქვით თუ მიხვდებით. კათოლიკე ოჯახების გვარების 
სასაფლაოდან გაქრობა, კიდევ ერთი მცდელობაა დროთა 
განმავლობაში ისტორიის გადაწერისა.



302

ილ. 15

ილ. 14 2024- დაახლ.2010



303

ბათუმის ღმრთისმშობლის უბიწოდ ჩასახვის ეკლესია

ოსმალეთის იმპერიის პერიოდში ბათუმი კათოლიკე თემის 
მცირე რაოდენობით გამოირჩეოდა. ქალაქის მოსახლეობა 
უმეტესად ქართველი და თურქი მუსლიმებისგან, ასევე ბერძე-
ნი მართლმადიდებლებისგან შედგებოდა. რაც შეეხება კათო-
ლიკე თემს, ის უმეტესად ართვინელი სომხებისაგან შედგე-
ბოდა.51 ისტორიული კონტექსტიდან გამომდინარე, ლოგიკუ-
რია, რომ ოსმალეთის ბატონობის დროს ბათუმში კათოლიკუ-
რი ეკლესია არ არსებობდა. 52

1878 წელს აჭარის რუსეთის იმპერიასთან შეერთებასთან 
ერთად, ბათუმი მნიშვნელოვან საპორტო ქალაქად ჩამოყა-
ლიბდა. ამ პერიოდში ქალაქში გაიზარდა ლათინური წესის
კათოლიკეთა რიცხვიც. კათოლიკეები ჩამოდიოდნენ ქუთა-
ისიდან და ახალციხიდან.53 

XIX საუკუნის მიწურულს ბათუმში უკვე ჩამოყალიბებულ იყო 
ხალხმრავალი ქართულ-ევროპული კათოლიკური თემი. თემს 
არ ჰქონდა საკუთარი ტაძარი და, შესაბამისად, სომხური კა-
თოლიკური ტაძრით სარგებლობდა. ეს უხერხულობას ქმნიდა 
და ლათინური წესის მრევლის უკმაყოფილებას იწვევდა.54 მო-
ცემული ვითარებით შეწუხებულმა ლათინური წესის მრევლმა 
საკუთარი ეკლესიის აშენების ინიციატივა გამოთქვა. 1897 

51  კონსტანტინე გვარამაძე, ყოვლად სამღვდელო რომის კათოლიკეთა, ტირასპო-
ლის ეპარხიის ეპისკოპოსი ედუარდ ბარონ-დე როპპი და მისი მოგზაურობა 
საქართველოში თავისი საკუთარი მარშრუტის დამატებით, შედგენილი და 
გამოცემული მესხი კონსტანტინე გვარამაძის მიერ, თბილისი: ქართველთა 
წიგნების გამომცემელ ამხანაგობის სტამბა, 1903, გვ. 38

52  ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში, გვ. 125
53  აჭარის ცუდი გზების გამო მე-19 საუკუნის დასაწყისში ახალციხელ ვაჭრებს საქო-

ნელი ბათუმის ნაცვლად ერზერუმში გაჰქონდათ. იხ. ჟაკ ფრანსუა გამბა, 
მოგზაურობა ამიერკავკასიაში, თბილისი, „განათლება“, 1987, 263; კონსტანტინე 
გვარამაძე, ყოვლად სამღვდელო რომის კათოლიკეთა..., გვ.37-38

54 აჭარის ავტონომიური რესპუბლიკის მთავრობის საქვეუწყებო დაწესებულება-
       საარქივო სამმართველო, ფონდი ი-82, აღწერა 1, საქმე # 11, ფ. 41-43



304

წელს მათ დროებითი ეკლესიის მოწყობის ნებართვა მიიღეს.55 
დროებითი სამლოცველო ვერ დააკმაყოფილებდა მზარდი 
თემის საჭიროებებს. ამიტომ ეკლესიის ასაშენებლად შეირჩა 
მიწის ნაკვეთი. მფლობელმა ტერიტორია კათოლიკეებს 
დაუთმო.56 1898 წლის აპრილში, მშენებლობა დაიწყო.57 1902
წელს ეკლესია აშენდა. მომდევნო წელს, 4 მაისს, ის ღვთის-
მშობლის უბიწოდ ჩასახვის სახელზე აკურთხეს.58

სახელმწიფოს მიერ მართლმადიდებლებისთვის ბათუმის კა-
თოლიკური ტაძრის გადაცემის შემდეგ მისი იერსახე არ შე-
ცვლილა, რადგან მკაფიოდ არაქართული სტილის გამო შეუ-
ძლებელი იქნებოდა მცირე ცვლილებებით მისი მართლ-
მადიდებლურ ჩარჩოებში მოქცევა. მიუხედავად იმისა, რომ 
ეკლესიის ავთენტური სახე შენარჩუნებულია, აღინიშნება პა-
ტარა შეცვლილი დეტალებიც.  მაგალითად, გაბრიელე ბრა-
განტინი იხსენებს მამაკაცი წმინდანის ქანდაკებას, რომელიც 
ეკლესიის დასავლეთ კედელს ამშვენებს. ეს ქანდაკება, მისი 
თქმით, წმინდა ნინოდაა გადაკეთებული. ბათუმის ეკლესიაში 
ვიზიტის შემდეგ ვნახეთ, რომ დასავლეთ ფასადზე დგას ქან-
დაკება, რომელსაც ახლად გაკეთებული საიდენტიფიკაციო 
წარწერა აქვს - წმინდა ნინო.  მას ხელში ახლად დამზადე-
ბული ნინოს ჯვარი უჭირავს. სამწუხაროდ, ამ ქანდაკების ძვე-
ლი ფოტოები ვერ მოვიძიეთ და, შესაბამისად, მასზე ვრცლად 
ვერ ვისაუბრებთ.

55  ანსელმ მღებრიშვილის წერილი მიხეილ თამარაშვილს, 1897, 12 ივლისი, საქმე
#2640, მ. თამარაშვილის პირადი არქივი, კორნელი კეკელიძის სახ. ხელნაწერთა  
ეროვნული ცენტრი, თბილისი

56  რელიგიური დაწესებულებები აჭარაში, დოკუმენტების კრებული, ბათუმი, „ალიო-
      ნი“, 2010, გვ. 48, გვ.55
57  „ცნობის ფურცელი“, ბათომი, კათოლიკეთა ახალი ეკკლესია, 1898, 5 აპრილი,
       #500, გვ. 2
58  ეკლესიის კურთხევის ცერემონიის შესახებ ვრცლად იხ.: კონსტანტინე გვარამაძე,

ყოვლად სამღვდელო რომის კათოლიკეთა..., გვ. 10-12, „ცნობის ფურცელი“, 
1903, 7 მაისი, #2144, გვ. 2



305

ბუზმარეთის ამაღლების ეკლესია

ზედა ბუზმარეთის ეკლესია  ადიგენის მუნიციპალიტეტის ტერი-
ტორიაზე მდებარეობს. ტაძარს კათოლიკეები ამაღლების 
დღესასწაულზე ოდითგანვე სტუმრობდნენ. მის თავდაპირველ 
იერსახეზე ინფორმაციას ვკითხულობთ გიორგი ბოჭორიძის 
წიგნში „მოგზაურობა სამცხე-ჯავახეთში“. ბოჭორიძემ ტაძარი 
მე-20 საუკუნის 30-იან წლებში მოინახულა. მისი აღწერის 
მიხედვით, ბუზმარეთის ეკლესია, რომელსაც ქართველი მუ-
სლიმები ზიარეთს უწოდებენ, მდებარეობს სოფელ წყისის 
სამხრეთით, მთის მაღალ კალთაზე. ესაა ერთნავიანი ნაგებო-
ბაა. მისი დაახლოებითი გაბარიტებია 4.8 x 3მ. იმდროინდე-
ლი ეკლესია აშენებული იყო თლილი ქვისა და კირისაგან. 
თაღი განადგურებული ყოფილა, ადგილზე მხოლოდ კედლე-
ბი იყო შემონახული. საკურთხევლის აღმოსავლეთ-ჩრდი-
ლოეთი ნაწილი ნახევრად ჩამოშლილი ყოფილა. „გარეთა 
პირისქვა სულ შემოცლილია, შიგნითა პირი კი შემონახული 
აქვს“, - წერს ავტორი. დაქცეული კედლის ქვები საკურთხე-
ვლის ნაწილში ეყარა. ქვები მიმოფანტული იყო ეკლესიის 
შემოგარენშიც. გიორგი ბოჭორიძეს ადგილზე რამდენიმე ჩუ-
ქურთმიანი ქვაც უპოვია. სავალალო მდგომარეობის გამო 
ფანჯრები აღარ შეიმჩნეოდა, თუმცა იკითხებოდა სამხრეთ 
კედელზე გამოჭრილი კარი. ეკლესიის კანკელის ადგილას, 
ავტორს ქვაჯვარი შეუმჩნევია.59

ეკლესიის თანამედროვე სახეზე გიორგი მარსაგიშვილი მო-
გვითხრობს. დღევანდელი ამაღლების ტაძარი ძველი ეკლე-
სიის საფუძველზეა აგებული. ნაშენია გათლილი მოწითალო 
ფერის ტუფით. ტაძარში შეინიშნება თავდაპირველი ეკლე-
სიის ქვებიც. ინტერიერში არსებული ქვის ფრაგმენტებზე ამო-
კვეთილი რელიეფის მიხედვით ის მე-17 საუკუნეში უნდა 

59 გიორგი ბოჭორიძე, მოგზაურობა სამცხე-ჯავახეთში, „მეცნიერება“, თბილისი,
      1992, გვ. 60-61



306

შეესრულებინათ, რაც ეკლესიის სიძველეზე შეიძლება მიუ-
თითებდეს. შესასვლელი ერთ მხოლოდ ერთ მხარესაა, ძვე-
ლი ეკლესიის მსგავსად - სამხრეთ კედელზე. 60

ტაძრის დღევანდელ მდგომარეობაზე ცნობები მწირია. ბექა 
ჩილინგარაშვილი ყვება, რომ ეკლესიის ადგილმდებარეო-
ბის გამო, მრევლთან ერთად საზღვრის გადაკვეთა თავის სპე-
ციფიკას მოიცავს. ამ პრობლემის გამო საზღვართან ახლოს 
აშენდა ბუზმარეთის მეორე ამაღლების ეკლესია, რომელსაც 
საზღვარს იქით არსებული ტაძრის ტყუპად მოიხსენიებენ. კა-
თოლიკე მღვდლის ცნობით, დღეს მართლმადიდებლები ამ
ეკლესიების წართმევის პროცესში არიან. კათოლიკეები ამა-
ღლების დღესასწაულს მრავალ წელს ბუზმარეთში აღნიშნა-
ვდნენ, მაგრამ ბოლო წლების განმავლობაში მართლმადიდე-
ბელი ეკლესია მათ ადგილზე მისვლას უკრძალავს. თავიდან 
პრობლემას წარმოადგენდა ვიზიტი ზემო ბუზმარეთის ეკლე-
სიაში, თუმცა, მალევე, საქართველოს ტერიტორიაზე მდგომ 
ეკლესიაშიც შეიქმნა პრობლემა. ჩილინგარაშვილი აღნი-
შნავს, რომ კათოლიკე თემი ბუზმარეთის ეკლესიაში ხშირად 
არ დადის, რადგან აქ მხოლოდ კონკრეტულ დღესასწაულზე 
მიდიან. მისი თქმით, მართლმადიდებლებმა ეს ფაქტი გამო-
იყენეს და ეკლესიაში დამკვიდრდნენ. 

ისტორიის გადაწერის მცდელობა

„საქართველოში მოქმედი საკულტო ნაგებობები 2023 წლის 
მდგომარეობით“, არის რელიგიის საკითხთა სახელმწიფო საა-
გენტოს მიერ გამოცემული ალბომი, რომელიც მიზნად ისახავს 
საქართველოს რელიგიურ-კულტურული მრავალფეროვნების 
სრულყოფილად წარმოჩენას. წიგნი იწყება წინასიტყვაობით, 
რომელშიც გაცხადებულია ჩვეულებრივი პრინციპი ან აქსიო-

60  გიორგი მარსაგიშვილი, ახალციხის და ტაო-კლარჯეთის ეპარქია, თბილისი, 2013, 
     გვ. 418



307

მა, რომ „საქართველო ტოლერანტული ქვეყანაა“ მაგრამ 
გაბრიელე ბრაგანტინის თქმით, ეს პრინციპი, ვერ ამართლ-
ებს ყოველთვის და ყველასთვის.61

მიუხედავად იმისა, რომ წიგნი აცხადებს პირველობის პრეტე-
ნზიას თავის ჟანრში, მას აკლია ისეთი ფუნდამენტური აკადე-
მიური ელემენტები, როგორიცაა წყაროების სია, ბიბლიო-
გრაფია და რედაქტორთა ვინაობა. ალბომი ეყრდნობა რე-
ლიგიური ორგანიზაციების მიერ მოწოდებულ ინფორმაციას, 
რაც კითხვებს აჩენს მის ობიექტურობასთან დაკავშირებ-
ით. მოცემული განცხადების საფუძველზე, თითქოს კათოლი-
კე ეკლესია აღიარებს, რომ კათოლიკური ეკლესიები: უდე-
ში, ივლიტაში, გორში, ქუთაისსა და ბათუმში ამჟამად მართლ-
მადიდებლურია, თუმცა კათოლიკურ ეკლესიას ეს არასდროს 
განუცხადებია მაგალითად, „როდის გააჩნდა საქართველო-
ში კათოლიკე ეკლესიას ასეთი დიდი იურისდიქციის ძალა“...62

გაბრიელე ბრაგანტინი აღნიშნავს: „ყველაზე რთულად მისა-
ღებია ის ფაქტი, რომ, ერთი მხრივ, ასეთი სიმარტივითა და
ზედაპირულობით არის მოცემული მართლმადიდებელ ეკლე-
სიათა შორის ის ეკლესიები, რომლებიც სინამდვილეში თავი-
დანვე კათოლიკური იყო. ამგვარად ხომ იშლება ის დიდებუ-
ლი ისტორია, რომელიც ადამიანთა ერთგული, თავდაუზო-
გავი შრომითა და ღვაწლით შეიქმნა საზოგადოების ყვე-
ლა სფეროში, ქრისტიანთა დევნის მძიმე პერიოდშიც კი სა-
ხარებისადმი ერთგულების დიადი მაგალითებით, სხვა ეკლე-
სიებისა და რელიგიების მიმართ სიახლოვისა და პატივისცე-
მის გამოხატულებით.“63

ამგვარი პრობლემები  სხვა რელიგიურ გაერთიანებებსაც შე-
ეხება, მაგალითად, სომეხთა სამოციქულო ეკლესიას და მუ-

61 მამა გაბრიელე ბრაგანტინი, ნუთუ ეს არის ტოლერანტობა?  „საბა“, ივლისი,
      2024, გვ.11
62  იქვე, გვ.12
63  იქვე, გვ.12



308

სლიმურ თემს. ამ ფონზე ძნელია იმის მტკიცება, რომ ეს 
წიგნი ემსახურება ისტორიულ სიზუსტეს, სამართლიანობას ან 
ტოლერანტობის ტრადიციას საქართველოში. „ერთადერთი 
სიმართლე ისაა, რომ იგი ასახავს რეალურ სიტუაციას, რეა-
ლურს იმ უსამართლობის გამო, რომელსაც ის გვიმალავს 
ხელისუფლების მხარდაჭერითა და თანხმობით.“64

გაბრიელე ბრაგანტინიმ  ჩვენთან საუბრის დროს აღნიშნა, 
რომ იცოდნენ ამ წიგნის მომზადების შესახებ და ჰქონდათ 
წინადადება, რომ ყოფილიყო სურათები, თუმცა დაეწერათ 
„ყოფილი კათოლიკური ეკლესია“ ან „აშენებული კათოლი-
კეების მიერ“. მაგრამ არაფერი დაწერეს. „ახლა იფიქრე, ჩვე-
ნი მრევლისთვის როგორ არის, ესე ჩანს ეს უკვე…“ თუ ვინ-
მემ ამ საკითხზე არაფერი იცის, ფიქრობს, რომ ეს ექვსი 
ეკლესია არის მართლმადიდებლური. „არ შეიძლებოდა, პა-
ტარა ისტორია მაინც ყოფილიყო?“.

ბექა ჩილინგარაშვილმა  ასევე გააკეთა კომენტარი ამ წიგნ-
ზე: „ეს არქივდება, მნიშვნელოვანი წიგნია. საუკუნეების მერე
ვიღაც რომ გადაშლის და ნახავს, რომ, აი, თურმე კათო-
ლიკეების კი არა, მართლმადიდებლების ყოფილა, მართლ-
მადიდებლურად მოიხსენიებენო.“ 

ეს მნიშვნელოვანი მოვლენაა, რომელიც კიდევ ერთი ნაბიჯია 
კათოლიკური იდენტობის გაქრობისაკენ, უკვე ისტორია იცვლ-
ება არა მხოლოდ ზეპირსიტყვიერად, არამედ წერილობით. 

დასკვნა

საქართველოს ისტორია რელიგიური და კულტურული მრა-
ვალფეროვნებით ხასიათდება, რაც ტოლერანტული თანა-
არსებობის უძველეს ტრადიციას უკავშირდება. განსაკუთრე-

64  იქვე, გვ. 12



309

ბით აღსანიშნავია მართლმადიდებელი და კათოლიკე ეკლე-
სიების ურთიერთობა, რომელიც მრავალწლიანი თანამშრო-
მლობითა და ურთიერთპატივისცემით გამოირჩეოდა. ეს ურთ-
იერთობა უნიკალურია, რადგან ორივე კონფესია ქრისტია-
ნობის სხვადასხვა გამოვლინებას წარმოადგენს, რაც მათ 
სულიერ სიახლოვეს განაპირობებდა. ისტორიულად ეს თანა-
არსებობა გამოიხატებოდა ერთობლივ ლოცვებში, ურთიერთ-
დახმარებასა და ეკლესიათა გაერთიანების სურვილში. მიუ-
ხედავად ამ ისტორიული ფონისა, დღეს კათოლიკე თემი 
რთული პრობლემისა და გამოწვევის წინაშე დგას. ეს რთუ-
ლი და მრავალმხრივი პროცესია, რომელიც სხვადასხვა 
გზით ცდილობს კათოლიკური იდენტობის წაშლას საქართვე-
ლოს ისტორიიდან და კულტურული მეხსიერებიდან. ერთ-
ერთი ყველაზე თვალსაჩინო და მტკივნეული გამოვლინება ამ 
პროცესისა არის კათოლიკური ეკლესიების მითვისება, მათი 
არქიტექტურული იერსახის შეცვლა და ფუნქციის შეზღუდვა. ეს 
ქმედებები არა მხოლოდ ფიზიკურ სივრცეებს ეხება, არამედ 
სიმბოლურად უარყოფს კათოლიკე თემის ისტორიულ და 
კულტურულ კავშირს საქართველოსთან.

რელიგიური ნაგებობები, როგორც იდენტობის ფორმირების 
ერთ-ერთი მნიშვნელოვანი ფაქტორი,  არ არის სტატიკური 
სტრუქტურა, არამედ აქტიური მონაწილეა რეალობისა, რო-
მელსაც წვლილი შეაქვს რელიგიური იდენტობისა და გამო-
ცდილების ფორმირებაში. კათოლიკური ეკლესიები საქა-
რთველოში წარმოადგენენ არა მხოლოდ რელიგიური პრა-
ქტიკის ადგილს, არამედ ისტორიულ და კულტურულ მემკვი-
დრეობას, რომელიც ადასტურებს კათოლიკე თემის ხანგრძ-
ლივ და მშვიდობიან თანაარსებობას მართლმადიდებელ სა-
ზოგადოებასთან. 

კათოლიკური ეკლესიების მართლმადიდებლურ არქიტექტუ-
რულ სტილთან ასიმილაცია გამოიწვევს მათი განმასხვავე-
ბელი ნიშნების დაკარგვას, რაც საბოლოოდ შეუძლებელს 
გახდის მათი, როგორც კათოლიკური მემკვიდრეობის ნაწი-



310

ლის იდენტიფიცირებას. ეს ხელს შეუწყობს კათოლიკური 
იდენტობის თანდათანობით გაქრობას და მის ასიმილაციას 
მართლმადიდებლურ კულტურასთან. საქართველოსთვის, რო-
მელიც ამაყობს თავისი რელიგიური და კულტურული მრა-
ვალფეროვნებით, ასეთი სცენარი მიუღებელია. კათოლიკუ-
რი ეკლესიებისა და მათი უნიკალური არქიტექტურული 
იერსახის შენარჩუნება არა მხოლოდ კათოლიკური თემის, 
არამედ მთელი ქართული საზოგადოების ინტერესებშია. ეს 
არის საქართველოს ისტორიული და კულტურული მემკვი-
დრეობის შენარჩუნებისა და მისი მრავალფეროვნებით გა-
მდიდრების საკითხი.

დღეს ნებისმიერი დაინტერესებული ადამიანი, რომელიც მი-
ვა მართლმადიდებლების მიერ მითვისებულ ეკლესიაში, მიი-
ღებს არასწორ ინფორმაციას ეკლესიის წარმომავლობის 
შესახებ, რაც ხელს უწყობს კათოლიკური იდენტობის ენობრივ 
და ცნობიერ დონეზე ქრობას. კათოლიკური თემის ასიმილა-
ციის პროცესი სცილდება მხოლოდ ვერბალურსა და ფიზიკურს 
და კიდევ უფრო შემაშფოთებელ სახეს იღებს, როდესაც სუ-
ლიერ განზომილებასაც ეხება. მიმდინარეობს კათოლიკეე-
ბის გადანათვლა, რაც თეოლოგიურად გაუმართლებელი პრა-
ქტიკაა. ეს არის ერთ-ერთი მნიშვნელოვანი ნაბიჯი, რომე-
ლიც სრულ ასიმილირებას გულისხმობს.

ვერბალური, ფიზიკური, კულტურული და სულიერი ფაზების 
შემდეგ მივდივართ საბოლოო წერტილამდე, რომელიც ისტო-
რიის გადაწერას გულისხმობს. ამის ნიმუშია რელიგიის საკი-
თხთა სახელმწიფო სააგენტოს მიერ გამოცემული ალბომი 
„საქართველოში მოქმედი საკულტო ნაგებობები 2023 წლის 
მდგომარეობით“; მიუხედავად მისი დეკლარირებული მიზნისა, 
წარმოაჩინოს ქვეყნის რელიგიური მრავალფეროვნება, სინა-
მდვილეში, იგი ემსახურება ისტორიული სიმართლის მიზან-
მიმართულ დამახინჯებას. ეს ტენდენცია მხოლოდ კათოლი-
კეებს არ შეხებია, არამედ სხვა რელიგიურ გაერთიანებებსაც, 
- სომეხთა სამოციქულო ეკლესია, იუდაური თემი, ლუთერუ-



311

ლი ეკლესია, მუსლიმურ თემები მსგავსი გამოწვევების წინა-
შე დგანან. 

საქართველოში არსებული ეს ტენდენცია საფრთხეს უქმნის 
რელიგიურ თანაარსებობას და იწვევს სხვადასხვა რელიგიუ-
რი ჯგუფების მარგინალიზაციას. ასეთი პროცესები სისტემუ-
რად ლახავს რელიგიის თავისუფლების კონსტიტუციურ პრი-
ნციპს და ეჭვქვეშ აყენებს საქართველოში ტოლერანტობის 
თანამედროვე ტრადიციას. საჭიროა  ზომების მიღება ამ პრო-
ბლემის მოსაგვარებლად, რადგან, კათოლიკეების იდენტო-
ბის გაქრობისა და ისტორიის გადაწერის პროცესი ახლაც 
აქტიურად მიმდინარეობს. ზომების მიღებაში არა მხოლოდ 
ისტორიული სამართლიანობის აღდგენა იგულისხმება, არა-
მედ რელიგიისა და რწმენის თავისუფლებისა და ტოლე-
რანტობის ღირებულების დაცვა და პოპულარიზაციაც ქარ-
თულ საზოგადოებაში, რაც რელიგიებს შორის თანაარსებო-
ბისა და თანამშრომლობის კულტურას კვლავ დააბრუნებს 
საქართველოში.



312

ბიბლიოგრაფია

აჭარის ავტონომიური რესპუბლიკის მთავრობის საქვეუწყებო დაწესებუ-
ლება - საარქივო სამმართველო, ფონდი ი-82, აღწერა 1, საქმე # 11

ანსელმ მღებრიშვილის წერილი მიხეილ თამარაშვილს, 1897, 12 ივლისი, 
საქმე #2640, მ. თამარაშვილის პირადი არქივი, კორნელი კეკელიძის სახ. 
ხელნაწერთა ეროვნული ცენტრი, თბილისი.

გიორგი ბოჭორიძე, მოგზაურობა სამცხე-ჯავახეთში, თბილისი, მეცნიერე-
ბა, 1992

გიორგი მარსაგიშვილი, ახალციხის და ტაო-კლარჯეთის ეპარქია, თბი-
ლისი, 2013

დონ კრისტოფორო დე კასტელი, ცნობები და ალბომი საქართველოს 
შესახებ,  თბილისი, მეცნიერება, 1977

დონ პიეტრო ავიტაბილე, ცნობები საქართველოზე, თბილისი, მეცნიერე-
ბა, 1977

ვახტანგ ბერიძე, სამცხის ხუროთმოძღვრება, თბილისი, საქართველოს 
სსრ მეცნიერებათა აკადემიის გამომცემლობა, 1995

ვახტანგ ბერიძე, სამცხის ხუროთმოძღვრული ძეგლები, თბილისი, ნაკა-
დული, 1970

ზაალ ჩხეიძე (რედაქტორი), რელიგიურ გაერთიანებათა საჭიროებების 
კვლევა საქართველოში, თბილისი, ტოლერანტობისა და მრავალფერო-
ვნების ინსტიტუტი, 2014

ზაქარია ჭიჭინაძე, კათოლიკეთა ეკლესია საქართველოში, ტფილისი: 
მსწრაფლ- მბეჭდავი სტამბა არ. ქუთათელაძის, 1903

ილია ტაბაღუა, საქართველო ევროპის არქივებსა და წიგნსაცავებში, ii, 
თბილისი, მეცნიერება, 1986

იოანე ხოჯაშვილი, სტეფანე აბინაშვილი, სტეფანე ნავროზაშვილი, 
ახალციხური ქრონიკები: დღიური-მატიანე. თბილისი: ხელნაწერთა 
ეროვნული ცენტრი, 2015. 

კონსტანტინე გვარამაძე, ყოვლად სამღვდელო რომის კათოლიკეთა, 10-
12; ცნობის ფურცელი, 1903, 7 მაისი, #2144

კონსტანტინე გვარამაძე, ყოვლად სამღვდელო რომის კათოლიკეთა, 
ტირასპოლის ეპარხიის ეპისკოპოსი ედუარდ ბარონ-დე როპპი და მისი 
მოგზაურობა საქართველოში თავისი საკუთარი მარშრუტის დამატებით. 
შედგენილი და გამოცემული მესხი კონსტანტინე გვარამაძის მიერ, 



313

თბილისი, ქართველთა წიგნების გამომცემელ ამხანაგობის სტამბა, 1903

მამა გაბრიელე ბრაგანტინი, ნუთუ ეს არის ტოლერანტობა, საბა, ივლისი, 
2024,11

მანანა ჭუმბურიძე, „თედო ხოშტარიას მოგონებები“, საისტორიო მოამბე 
79-80, (2009-2010)

მიქელ თამარაშვილი, ისტორია კათოლიკობისა ქართველთა შორის 
ნამდვილის საბუთების შემოტანითა და განმარტებით XII საუკუნიდგან 
ვიდრე XX საუკუნემდე, თბილისი, ელექტრ. საბეჭდი სტამბა ქართ. წიგ. 
გამ. ამხ.,1902

მიხეილ თამარაშვილი, ისტორია კათოლიკობისა ქართველთა შორის, 
(1902, რეპრ. თბილისი, სიესტა, 2011

მურმან პაპაშვილი, საქართველო-რომის ურთიერთობა, თბილისი, 
აღმაშენებელი, 1995

ნათია ნაცვლიშვილი, კათოლიკური ეკლესიები საქართველოში: ისტორია 
და არქიტექტურა, ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი თბილისი, 2019

ნატო ყრუაშვილი, „ქართული ტიპიკონის საკითხი მესხ განმანათლებელთა 
მოღვაწეობაში“ კათოლიკური მემკვიდრეობა საქართველოში, რედაქტორი 
მერაბ ღაღანიძე, თბილისი, სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტის 
გამომცემლობა, 2018

ნუგზარ ბარდაველიძე, „გადასახედი ოცდაათწლიანი ისტორიის პრიზმი-
დან“, დიალოგი N7(16), გოჩა ბარნოვი (რედაქტორი), თბილისი, სულხან-
საბა ორბელიანის უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 2023

ნუგზარ ბარდაველიძე, „კათოლიკე ეკლესია საქართველოში: მეოცე სა-
უკუნის ბოლო ათწლეულების ქრონიკა“, კათოლიკური მემკვიდრეობა 
საქართველოში, რედაქტორი მერაბ ღაღანიძე, თბილისი, სულხან-საბა 
ორბელიანის უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 2018

ნუგზარ პაპუაშვილი, სიმართლისა და სამართლისათვის გორის კათოლიკურ 
ეკლესიაზე,თბილისი, სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტის გამომცე-
მლობა, 2013

ნუგზარ პაპუაშვილი, უდე და მისი ეკლესია: მეორე შევსებული გამოცემა, 
„უნივერსალი“, თბილისი, 2022

ჟაკ ფრანსუა გამბა, მოგზაურობა ამიერკავკასიაში, თბილისი, განათლე-

ბა, 1987

რელიგიური დაწესებულებები აჭარაში, დოკუმენტების კრებული, ბათუმი, 
ალიონი, 2010

საქართველო, „ქართველ კათოლიკეთა კრება“, 13 აპრილი, 1917



314

სიმონ ყაუხჩიშვილი, „მოსახსენებელი შემდგომთათვის“, უთარიღო, საქმე 
№ 4263, მ. თამარაშვილის პირადი არქივი, კორნელი კეკელიძის სახ. 
ხელნაწერთა ეროვნული ცენტრი, თბილისი

საქართველოს ეროვნული არქივის საისტორიო ცენტრალური არქივი, 
ფონდი #1644, ანაწერი #1, საქმე #1

ნიკო ბერძენიშვილის სახ. ქუთაისის სახელმწიფო ისტორიული მუზეუმი, 
პავლე თუმანიშვილის პირადი არქივი, საქმე №7532

ცნობის ფურცელი, ბათომი, კათოლიკეთა ახალი ეკკლესია, 1898, 5 
აპრილი, #500

ჯვარი ვაზისა, ერთსულ და ერთზრახვა, თბილისი, 1979,N1

Dubois de Montpéreux, Marie-Frédéric. Voyage autour du Caucase, chez 
les Tcherkesses et les Abkhases, en Colchide, en Géorgie, en Arménie et 
en Crimée, t. i., (Paris: librarie de gide: 1839)

Joseph Cardinal Ratzinger, the spirit of the liturgy,  Ignatius press, San 
Francisco,  2000

Verkaaik, Oskar, Religious architecture: anthropological perspectives. 
(Amsterdam university press, 2013)


	_heading=h.nztk3fd11xax
	_heading=h.dne39o1b07wn
	_heading=h.dcqtkdckbeed
	_heading=h.t2ugtw39spbc
	_heading=h.itb4otupl970
	_heading=h.nc82hblhzkhn
	_heading=h.vyy62xgh97ix

