
119

ისლამის რეპრეზენტაცია აჭარაში: 
სირცხვილისა და ღირსების მიჯნაზე
(ნაშრომი შესრულებულია საველე კვლევის ჩანაწერებზე 
დაყრდნობით)

თამარ გოგიჩაძე
ისტორიის პროგრამის დოქტორანტი, ილიას სახელმწიფო 
უნივერსიტეტი

სამეცნიერო ხელმძღვანელი: თამთა ხალვაში

შესვლა ეთნოგრაფიულ ველზე  

შესავლის მაგიერ

ა
ჭარაში ჩემი მოგზაურობა არასოდეს მდგარა ისეთი დი-
ლემების წინაშე და არ ყოფილა ისეთი სანერვიულო, რო-
გორც საველე კვლევისას, როდესაც აჭარლები არა ჩემი, 

როგორც სხვა რეგიონიდან ჩასული ქართველის მასპინძლები, 
არამედ, ქრისტიანი მკვლევრის მუსლიმი ინფორმანტები იყვ-
ნენ.  აჭარა და ბათუმი ჩემს  ცნობიერებაში ყველაზე ღია, ყვე-
ლაზე თავისუფალ და მრავალფეროვან სივრცესთან ასოცი-
რდებოდა, სადაც ზაფხულობით თავს იყრიან როგორც საქა-
რთველოს  ყველა კუთხიდან ჩასული ქართველები, ისე უცხო-
ელი ტურისტები და სადაც ეთნიკური, ენობრივი და კულტ-
ურული მრავალფეროვნების სურნელი მეტად საგრძნობია. 
სწორედ მრავალფეროვნების განცდა იყო იმ თავისუფლების 
წყარო და  სიმბოლო, რომელსაც ყოველი ჩვენგანი ბავშვობა-
ში თუ ზრდასრულობაში აჭარაში ჩასვლისას განიცდიდა. ზუ-
სტად ამ თავისუფლების განცდამონატრებული ჩავედი ბათუმ-
ში, საიდანაც ჩემი საველე მოგზაურობა უნდა დაწყებულიყო 
და ვფიქრობდი, რომ ეთნოგრაფიულ ველზე გატარებული 
ერთი კვირა კვლავ სილაღის განცდას დამიბრუნებდა, მანამ, 
სანამ ეს სილაღე მოულოდნელად ეთიკური დილემების გამო 
შფოთვამ არ შეცვალა. 

ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი, პროფესორი 
ანთროპოლოგიის მიმართულებით



120

აჭარაში ჩემი მოგზაურობა ჩემი პირადი ახირებით, საკუთარი 
თვალით ნანახი და მოსმენილი ამბების წინააღმდეგობრივი 
შინაარსებითა და კოგნიტიური დილემების დაძლევის სურვი-
ლით იყო განპირობებული. საველე კვლევის ინსპირაცია იყო 
აჭარის მაღალმთიან სოფლებში მოგზაურობისას მიღებული 
გამოცდილება, რომელიც ჩემთვის წინააღმდეგობრივი და დი-
ლემური აღმოჩნდა; ვერაფრით ვხსნიდი, როგორ შეიძლე-
ბოდა, ერთი მხრივ, ქრისტიან ქართველს აჭარელი მუსლი-
მის მიმღებლობის ბარიერი ჰქონოდა, ეჭვი შეეტანა მის 
ეროვნულ იდენტობაში და მუსლიმი ქართველების მიერ 
ქართული ენის ცოდნასაც კი აღეშფოთებინა, მეორე მხრივ კი 
ამ საკითხების გასარკვევად შერჩეული მუსლიმებისგან მომე-
სმინა დაჟინებით იმის მტკიცება, რომ აჭარაში ისლამი დაცუ-
ლი და აღიარებულია და მუსლიმებს არავინ უქმნის საფრთხ-
ეს რელიგიის გამო. მუსლიმი აჭარლების აზრით, რელიგიური 
განსხვავება ქრისტიან და მუსლიმ ქართველებს მეგობრულ 
თანაცხოვრებაში ხელს არასდროს უშლიდა და ყველა საწი-
ნააღმდეგო აზრი  გაზვიადებულია. ხშირად მათ გულწრფე-
ლობაში ეჭვიც შემპარვია, რადგან ჩემი თვალით ნანახი და 
მოსმენილი სრულიად საპირისპიროზე მეტყველებდა: უცნა-
ურად მეჩვენებოდა, როგორ შეიძლებოდა მუსლიმებსა და 
ქრისტიანებს შორის ჰარმონიულ ურთიერთობებზე გვესაუბრა 
მაშინ, როდესაც ქრისტიანებს მუსლიმების არსებობა აკვირ-
ვებდა და, შესაძლოა, აშინებდა კიდეც, თუმცა, იმასაც ვფი-
ქრობდი, რომ ეს განსხვავებული ხმები, იქნებ კოლექტიურ 
მეხსიერებაში დალექილი საკმაოდ მყარი წარმოდგენები ყო-
ფილიყო. სწორედ ამ საკითხის - ქრისტიანებსა და მუსლი-
მებს შორის თანაარსებობის ისტორიული და თანამედროვე 
ვითარების გამორკვევა იყო ჩემი მთავარი ამოცანა, როდე-
საც, ერთი შეხედვით ნაცნობ ქალაქში ჩემთვის უცხო ადამია-
ნებს მივაშურე.  ველზე გასვლამდე და ველზე ყოფნის დროსაც 
ვიცოდი, რომ საკვლევ ველთან ჩემი მიმართება იყო დამოკი-
დებულება ახლობელთან, თუმცა, ამავდროულად ვგრძნობდი, 
რომ ბარიერები, რომლებიც ჩემ წინ აღიმართებოდა, არ 
შეიძლებოდა ახლობელთან შეხების ბარიერები ყოფილიყო. 



121

ჩემი და ჩემი ინფორმანტების შეხებისას მაინც გამოსჭვიო-
და „უცხოობა“, რომელიც ვერ იქნებოდა მხოლოდ პიროვნუ-
ლი. მას მთელი რიგი სოციალური, რელიგიური, პოლიტიკური 
და დისკურსული პლასტების მრავალხმიანობა ახასიათებდა. 

შეხება „შინაურ უცხოსთან“ და ეთიკური დილემების 
მოზაიკა

ანთროპოლოგია არასდროს ყოფილა დაინტერესებული ჰომო-
გენურობის კვლევით, მას ყოველთვის განსხვავებული ხმე-
ბი, ჰეტეროგენულობა და მრავალფეროვნება აინტერესებდა. 
როგორც წესი, „უცხოდ“ ანთროპოლოგიაში განიხილავენ 
კულტურულად განსხვავებულ ვინმეს ან რამეს და მასთან შე-
ხების შიშებიც განსხვავებულად მოქცევის,  „წმინდისა“ და „ბინ-
ძურის“, როგორც  საკრალური ფენომენების, გააზრებას უკა-
ვშირდება.1 ანთროპოლოგია, როგორც დისციპლინა, დაიწყო 
უცხოს აღმოჩენით და მისი შესწავლის სურვილით კოლო-
ნიალიზმის პერიოდში. კლიფორდის აზრით, მხოლოდ ,,სხვისი” 
(other), როგორც სოციალური უცხოს, შემოსვლით ხდება შესა-
ძლებელი ,,მეს” (self) და კოლექტიური ერთობის განცდის გა-
ჩენა2. ადრეული ანთროპოლოგიის განვითარების დროს არ-
სებობდა ინტერესი ველური და ეგზოტიკური „სხვის“ მიმართ, 
რომელთან მიმართებითაც ევროპული ცივილიზაცია დომი-
ნანტურად განიხილებოდა. შესაბამისად, ,,მეს” და ,,სხვის” გან-
სხვავებულობა უპირველესად ტერიტორიული ფაქტორით იყო 
განპირობებული. ,,ჩვენ” (us), როგორც ნაცნობი და გასაგები, 
უკავშირდებოდა ევროპულ ცივილიზაციას, ხოლო ,,ისინი”(them) 
მიემართებოდა სხვას, როგორც ორიენტს (the Orient) ევროპული 

1  Mary Douglas, Purity and Danger: An anasysis of the concepts of pollution and 
    the taboo (London and New York: Routledge, 1991).
2  James Cliffod, Introduction: Partial truths. In writig culture. In The poetics and
    politics of Anthropology. Eds by J. Cliffod and G.E. Marcus (Berkeley: University
    of California Press, 1986), 23



122

ოქსიდენტის (the Occident) პერსპექტივიდან.3  დროთა განმა-
ვლობაში ანთროპოლოგიაში ,,სხვისი”, როგორც სოციალური 
უცხოს საზღვრები გეოგრაფიულადაც და კონცეპტუალურადაც 
გაფართოვდა, საშიში ,,სხვის” შექმნის (constructing dangeous 
other) ტენდენცია როგორც კულტურებს შორის, ისე კულტუ-
რის შიგნითაც განვითარდა და ამ თვალსაზრისით ანთრო-
პოლოგიური კვლევა-ძიებაც უფრო მრავალშრიანი გახდა.4

აჭარაში ველზე ყოფნისას კარგად ვიცოდი, რომ ჩემი საკვლე-
ვი ჯგუფი - მუსლიმი ქართველი არ იყო რადიკალურად უცხო 
ან სხვა, როგორც ეს დასავლური ანთროპოლოგიის ტრადიცი-
ებში გვხვდება და ჩემი კვლევა ჩემივე კულტურის ადამიანებს, 
ოღონდ რელიგიურად განსხვავებულებს უკავშირდებოდა. თუ-
მცა უნდა აღინიშნოს, რომ სწორედ ისლამური იდენტობის 
გამო მუსლიმი აჭარლის ქართველობა  ისტორიულად არა-
ერთხელ დამდგარა კითხვის ნიშნის ქვეშ. მიუხედავად თანა-
მედროვე ცვალებადი და პროგრესირებადი აღქმებისა, რელი-
გიურმა ფაქტორმა მაინც შექმნა ის დაძაბულობა, რომლის 
გამოც ჩემი მუსლიმ თემთან  შეხება და მათთვის იმის ახსნა, 
თუ რა ინფორმაციის მოპოვება მსურდა, საკმაოდ რთული და 
სანერვიულო აღმოჩნდა. ეს იყო ეთიკური მღელვარება მკვლე-
ვრისა, რომელიც მრავალი კრიზისის გადამტანი ჯგუფის წი-
ნაშე დგომისას ისტორიული ბარიერების გადალახვას ცდი-
ლობდა, თუმცა ისლამის მიმართ ინტერესის გამჟღავნება პი-
რველი შეხებისას, სწორედ რომ უნებლიე უნდობლობას და ჩე-
მდამი, როგორც ქრისტიანი მკვლევრისადმი  ისტორიულად ნა-
კარნახევ ეჭვებს აღძრავდა. დომინანტური რელიგიის წარმო-
მადგენლის მხრიდან უმცირესობის რელიგიის წევრთან ინტე-
რვიუს უმტკივნეულოდ წარმართვა ეთიკურად ძალზე საპასუ-
ხისმგებლო აღმოჩნდა იმის გათვალისწინებით, რომ საქა-

3  Edward Said, Orientalism (London: Penguin Books, 2003).
4  Edouard Louis, Hitory of violence, Trans. By Loris Stein  (New York: Macmillan,
    2016).



123

რთველოში ისტორიულად მუსლიმები ქრისტიანებთან შედა-
რებით მეორეხარისხოვნად, ნაკლებად დაფასებულად და ჩა-
გრულადაც გრძნობდნენ თავს. ამიტომ მე, როგორც მკვლე-
ვარს, ჩემი ინფორმანტების კოლექტიურ მეხსიერებაში რაც 
შეიძლება ფრთხილად და ეთიკურად უნდა ჩამეხედა. მუდამ  
თან მდევდა სიფრთხილის განცდა, რომ ჩემს ქმედებებს, 
ჩემს კითხვებს, ჩემ მიერ  შერჩეულ სიტყვებს შემთხვევით მათ-
თვის რაიმე უხერხულობა არ შეექმნა.

ეთნოგრაფიული ველიდან, გულღია მიღებისა და დახმარე-
ბის სურვილის გამოხატვის მიუხედავად, მაინც გამოსჭვიოდა 
შიში, რომელიც თავისთავად ქრისტიანობის შიში არ იყო. მუ-
სლიმ აჭარლებს ჰყავთ ქრისტიანი მეგობრები, მეზობლები, 
ნათესავები, ოჯახის წევრებიც კი და მათთვის არათუ ქრისტი-
ანობა, არამედ ქრისტიანთან ერთ ოჯახში თანაცხოვრებაც კი 
ნაცნობია. ამიტომ ჩემი ამოცანა გახდა, გამომერკვია, თუ რა 
ისტორიული შინაარსებით იკვებებოდა  ეს შიში, რომელიც არა 
თავისთავად განსხვავებულთან შეხვედრის, არამედ უფრო ის-
ტორიულად ნაკარნახევი საფრთხისა და ჩაგვრის შიშით სა-
ზრდოობდა. დისტანცია, რომელიც ჩემსა და ველს შორის აღი-
მართა, უფრო ეჭვი და უნდობლობა იყო იმის მიმართ, რომ, 
როგორც ქრისტიანი, მათ  რელიგიურობაზე ხაზგასმით წარ-
სულის ტრავმებს გავაცოცხლებდი, ისლამზე ყურადღების გა-
მახვილებით მათ მარგინალურობას წარმოვაჩენდი, რაც წარ-
სულში ქრისტიანების მხრიდან მუსლიმებზე უპირატესობ-
ის მომნიშვნელი არაერთხელ გამხდარა. მათი უნდობლობის 
პერსპექტივა გადამდები აღმოჩნდა: გაუაზრებელი მღელვა-
რება, რომელიც ველზე მემართებოდა და რის სახელდებაც 
გვიან შევძელი, იყო შიში „შინაურ სხვასთან“ (partial insid-
er) შეხების, შიში გაგების და გაუგებრობის, შიში ერთმანეთის 
ეთიკური საზღვრების დარღვევისა და ჩვენი ღირებულებების 
ეჭვქვეშ დაყენების. 

კომუნიკაციისას ორივე მხარეს ჩვენს შფოთვებთან გვიწევდა 
გამკლავება: მე ყოველ ჯერზე უნდა დამესაბუთებინა მათი 



124

რელიგიურობისადმი ლოიალურობა, ლამის გადაჭარბებული 
მხარდაჭერითა და ემპათიით უნდა მეჩვენებინა, რომ ვიზი-
არებდი და თანავუგრძნობდი  ისტორიულად მათთვის მიყე-
ნებულ ჭრილობებს და ხშირად ჩემი მათდამი თანაგრძნობის 
დადასტურებისთვის იმ ჯგუფის კრიტიკაც მჭირდებოდა, რო-
მელსაც რელიგიური თვალსაზრისით მივეკუთვნებოდი. მათ კი 
ჩემთან საუბარში თავიანთი რელიგიური და სოციალური ღირ-
სების დაცვის მწველი სურვილი ამოძრავებდათ: მათ თავი-
ანთი ნაციონალური ღირსება და ავთენტური ქართველობა 
უნდა დაემტკიცებინათ. 

აქვე უნდა აღინიშნოს, რომ ველზე მუშაობისას დაძაბულობას 
ისიც ქმნიდა, რომ ბევრი მუსლიმი ინტერვიუზე უარს მეუბნე-
ბოდა, რაც, ვფიქრობ, ჩემი კვლევის წარმომავლობასაც უკა-
ვშირდებოდა. როდესაც ჩემს რესპონდენტებს ვეუბნებოდი, 
რომ კვლევას არასამთავრობო ორგანიზაციის პროექტის ფა-
რგლებში ვახორციელებდი, მათ ჩემდამი ისტორიულად განპი-
რობებულ შიშებს დღევანდელი შიშებიც ემატებოდა: კერ-
ძოდ, არასამთავრობო სექტორთან აფილირებით გამოწვეუ-
ლი ჩემი სოციალური და პოლიტიკური იდენტობის შიში. სა-
ველე კვლევამ ჩემთვის კიდევ ერთხელ ნათელი გახადა, 
„უცხოური გავლენის გამჭვირვალობის შესახებ“ კანონმა (რუსუ-
ლი კანონი)5 რამხელა ზიანი მიაყენა ქართულ არასამთავ-
რობო და კვლევით ორგანიზაციებს. როდესაც ტაქტიკა შევ-
ცვალე და ორგანიზაციული აფილიაციის გარეშე, უბრალოდ 

5  საქართველოს პარლამენტმა 2024 წლის აპრილში მიიღო კანონპროექტი „უცხოური
გავლენის გამჭვირვალობის შესახებ“, რომლის მიხედვითაც არასამეწარმეო 
(არაკომერციულ) იურიდიულ პირებს და მაუწყებლებს, ბეჭდური მედიის მფლობელებს 
და სხვ., რომლებიც ფინანსდებიან უცხოური ფონდებისგან, უნდა ეწოდოთ „უცხოური 
გავლენის აგენტები“. კანონის მიხედვით, ამ ტიპის ორგანიზაციებზე იზრდება 
იუსტიციის სამინისტროს ზედამხედველობა ა(ა)იპ-ებსა და მედიაზე და კანონის 
მოთხოვნის დარღვევის შემთხვევაში ითვალისწინებს მკაცრ ჯარიმებს. ავტორის 
მიერ მიჩნეულია, რომ კანონი „აგენტების“ შესახებ აკნინებს არასამთავრობო 
სექტორის საქმიანობას და რეპუტაციულ ზიანს აყენებს მათ იმიჯს საზოგადოებაში.  
წყარო:  https://docs.rferl.org/ka-GE/2024/05/28/01000000-0aff-0242-af44-
08dc7f4be612.pdf

https://docs.rferl.org/ka-GE/2024/05/28/01000000-0aff-0242-af44-08dc7f4be612.pdf
https://docs.rferl.org/ka-GE/2024/05/28/01000000-0aff-0242-af44-08dc7f4be612.pdf


125

მკვლევრის სტატუსით წარვდგებოდი ხოლმე, ჩემდამი მეტი 
ნდობა და დახმარების სურვილი ჩნდებოდა და უბრალოდ 
მკვლევრის სტატუსით შედარებით მეტი ადამიანი გამოხატა-
ვდა მზაობას ჩემს დასახმარებლად. 

ჩემი კვლევა იმდენად ხანმოკლე იყო, რომ ჩვენ  ვერ მოვასწა-
რით/მოვახერხეთ „უცხოობის“ დაძლევა და ერთმანეთისადმი 
მეტი ნდობის  მოპოვება; ვფიქრობ, ისეთ პირობებში, როდე-
საც წინ ისტორიული ბარიერები გეღობება, ძალზე მნიშვნე-
ლოვანია ველზე ნდობის მოპოვება და შეხების წერტილების 
ხელახლა აღმოჩენა.

სილვან ტომკინსი, რომელიც აფექტების თეორიის ერთ-ერთი 
ფუძემდებელია, ამბობს, თუ როგორ იქმნება  ჯგუფში „სხვი-
სი“ წარმოსახვა და როგორ წარმოშობს ეს მასში სირცხვილის 
აფექტებს. ტომკინსისთვის სირცხვილის აფექტი მაშინ ჩნდე-
ბა, როდესაც ადამიანის ინტერესის ობიექტი არის სხვა, რო-
მელთანაც მას სურს კავშირის გაბმა და ეს სხვა მას უცხო-
სავით უყურებს/ექცევა, ამ დროს კი აღმოაჩენს, რომ ეს სხვა 
არ არის ახლობელი.6 ტომკინსის აზრით, აფექტი მხოლოდ 
ინდივიდუალური და კოგნიტიური ფუნქცია არ არის, არამედ 
მის განვითარებაზე მოქმედებს როგორც კოგნიტიური, ისე 
სხეულებრივი და მეხსიერებითი მექანიზმები. აფექტის გამო-
მწვევი მიზეზები, ტომკინსის აზრით, ბიოლოგიურ დონეზე აღი-
ძვრება. ეს სტიმულები დროთა განმავლობაში ბიოლოგიუ-
რად განვითარდა და აღძრა ავტომატური პასუხები, რომლე-
ბსაც ჩვენ აფექტებს ვუწოდებთ. აფექტი წარმოადგენს ცნობი-
ერებამდელ და პრერაციონალურ სტიმულს, რომელიც ემო-
ციის განვითარებას უძღვის წინ და რომელიც კოგნიციის კვე-
ბის წყაროა.7 აფექტი წინ უძღვის რამის ცნობიერად აღქმას. 

6  ციტირებულია: Eve Kosofsky Sedgwick, Touching Feeling: Affect, pedagigy, per-
    formativity (Durham: Duke University Press, 2003), p. 35.
7  Silvan Tomkins, Affect Imagery Consciousness: the negative affect and fear, Vol
    III  (New York: Springer, 1991).



126

მისი მოქმედების მექანიზმი განსჯა და  ლინგვისტურ ფორმებ-
ში განსხეულება კი არ არის, არამედ სხეულებრივი შეგრძ-
ნებაა.8 გვატარის აზრით, აფექტი არადისკურსულია, ის არ არის 
ენის შესახებ, არამედ პრე- ან ექსტრალინგვისტურია.9 შესა-
ძლოა, სწორედ ამ  აფექტურ უხერხულობას განვიცდიდით მე 
და ჩემი ინფორმანტები ერთმანეთთან შეხებისას. ისინი „უც-
ხოდ“ აღმიქვამდნენ, რადგან არ იცოდნენ, როგორ ვუყურე-
ბდი მე მათ რელიგიურ კუთვნილებას, რომელიც მათში ისტო-
რიულად ნაკარნახევ ჩაგვრის შიშს, საფრთხესა და სირცხვი-
ლის განცდას აცოცხლებდა.
 
თავისი არაცნობიერი ბუნებიდან გამომდინარე, შესაძლოა, 
აფექტი კოლექტიურ მეხსიერებას დავუკავშიროთ და ვივარაუ-
დოთ, რომ  ჩემი, როგორც რელიგიური უცხოს დანახვისას მუ-
სლიმ თემში  გადაიშალა აფექტების - სირცხვილის, უხერხუ-
ლობის, საფრთხის შეგრძნებების - მთელი წყება, რომლებიც 
მყისიერად, შესაძლოა, მათში გაუაზრებელი, თუმცა კოლე-
ქტიურ არაცნობიერში მყარად აღბეჭდილი გამოცდილება 
იყო.10 ,,ქრისტიანისადმი უცხოობის, მისი შინაურ ,,სხვად” (par-
tial insider) აღქმის და მისგან თავდაცვის შფოთვები მუსლიმ 
ქართველებში არაცნობიერად ტივტივდება”, როგორც უკვე 
ისტორიულად ნანახი და გამოცდილი რამ. ეს აფექტები მუ-
სლიმ ქართველებში აქტიურდება და საკუთარი მარგინალუ-
რობის განცდას აღძრავს ისტორიულად მიღებული სირცხვი-
ლის გამოცდილების გამო.11 კოლექტიური მეხსიერება, რომლის 

8    Gill Deleuze and Felix Guattari, A Thoisand plateaus: capitalism and schizophre-
     nia (London: Continuum, 2004).
9   ციტირებულია: Adam J. Frank and Elizabeth Wilson, A Silvan Tomkins Handkoob
      foundations of Affect Theory, Ed 1 (MN: University of Minessota Pres, 2020), pp.
     13-21, https://lccn.loc.gov/2020020378, accessed: 27 November, 2024.
10 Tamta Khalvashi, ‘’Peripheral Affects: Shame, publics and performance on the
   margins of the republic of of Georgia’’ (PhD diss., University of Copenha-
   gen, Faculty of Social Science, 2015), pp. 17-22. ISBN 978-87-7611-926-3.
11 თამთა ხალვაში, სოციალური სამართლიანობის ცენტრი, სირცხვილის პერი-
  ფერია (თბილისი, 2016) https://socialjustice.org.ge/ka/products/sirtskhvilis-
      periferia ბოლოს შესვლა: 27 ნოემბერი, 2024.



127

მიხედვითაც ისლამი დომინანტურ ქრისტიანულ დისკურსში მა-
რგინალიზებულ  რელიგიად აღიქმება, სწორედ ისტორიული 
მითებითა და აწმყოში შექმნილი/მოდელირებული წარსულის 
ნარატივებით საზრდოობს12 და ამიტომ მათ საფრთხეებისა 
და წარსულში მიღებული კოლექტიური შიშების გაცოცხლება 
შეუძლიათ. მუსლიმი აჭარლების მემკვიდრეობითი უცხო-
ობისა და გარიყულობის განცდა დაკავშირებულია ამ ჯგუფის 
რთულ და ტრავმულ კოლექტიურ მეხსიერებასთან, რომელიც 
მათში კოგნიტიურთან ერთად ემოციური აღქმების დონეზეც 
აღიბეჭდება. 

,,ნაწილობრივი ახლობლობის” (partial insider) ემოციურ და 
დისკურსულ ურთიერთჭიდილში მიმდინარეობდა ჩემი და ჩემი 
ინფორმანტების საუბრები, თუმცა, თუკი გამიმართლებდა და 
მათთან საუბრის ნებართვას მოვიპოვებდი, ეს დაძაბულობის 
ველი, როგორც წესი, მალევე ქრებოდა და ერთმანეთთან სა-
კმაოდ „გაშინაურებულები“ (domesticated) აღმოვჩნდებოდით 
ხოლმე. მიკვირდა, სად ქრებოდა ერთბაშად  შიშები და ნერვი-
ულობა და, ინტერვიუდან გამობრუნებული, თავს უკვე ჩემი 
რესპონდენტების კარგ ნაცნობად და ზოგჯერ მეგობრადაც 
აღვიქვამდი. ეს ლოგიკური წინააღმდეგობა არ მასვენებდა და 
ვფიქრობდი: როგორ იყო შესაძლებელი, რომ მე, როგორც 
მკვლევარი, ჩემი საკვლევი ჯგუფისთვის ვყოფილიყავი  უცხოც 
და ახლობელიც ერთდროულად?!

„უცხო“ და „ახლობელი“ ერთდროულად -  
გამოცდილება და მეთოდოლოგია

ანთროპოლოგიაში საველე კვლევის აღსაწერად გამოყოფენ 
,,შინაურისა “(insider) და ,,გარეულის” (outsider) კონცეპტებს, 
უშუალოდ ანთროპოლოგიის დისციპლინის ტერმინებით რომ 
ვთქვათ, მკვლევრის მხრიდან Emic-ისა და Etic-ის პერსპექტი-

12   Maurice Halbwachs, On Collective Memory, ed. And trans. By Lewis A Coster,
     American Journal of Sociology Vol. 99 No 2 (Chicago: University of Chicago 
       Press, 1992), p 38, 45.



128

ვებს. Emic-ის პერსპექტივა გამოხატავს მკვლევრის პოზიციი-
დან ისეთი ჯგუფის შესწავლას, რომელსაც ის თავისი იდენტო-
ბით მიეკუთვნება, ხოლო Etic-ის პერსპექტივა აღწერს იმგვარ 
კვლევით პროცესს, როდესაც მკვლევარი საკვლევი ჯგუფის-
გან განსხვავებული, ჯგუფს მიღმა მყოფი, ე.წ. outsider-ია.13 
კვლევისას გზადაგზა გავაცნობიერე, რომ ჩემი „უცხოსთან“ 
შეხების შიშები არა რადიკალური უცხოობის და  ბინარულ 
საზღვრებზე ყოფნის, არამედ „ჩემივე სხვასთან“ შეხების, 
ერთდროულად ნაცნობობის და უცხოობის ურთიერთჭიდილი 
იყო. როდესაც მეთოდოლოგიური თეორიების საშუალებით 
ჩემი მდგომარეობის სახელდება შევძელი, მივხვდი, რომ მე, 
როგორც მკვლევარი, ჩემს საველე ჯგუფს არც მხოლოდ emic-
ის, ანუ insider-ის პერსპექტივით მივემართებოდი და არც 
მხოლოდ etic-ის, ანუ outsider-ისა, რომ მე ვიყავი როგორც 
შინაური, ასევე უცხო; რომ, შესაძლოა, ჩემი გადამეტებული 
ნერვიულობა უკავშირდებოდა არა მხოლოდ უცხოსთან შე-
ხებას, არამედ იმასაც, რომ რელიგიურად  უცხო რეალურად 
სწორედ რომ შინაური იყო და მასთან შეხება უფრო მეტ პა-
სუხისმგებლობას მაკისრებდა. საველე კვლევის შემდეგ გა-
ვიაზრე ის, რასაც ველზე მხოლოდ სხეულებრივად განვი-
ცდიდი, რომ თავს ვგრძნობდი როგორც ჯგუფის წევრად, ასე-
ვე მათგან განსხვავებულად და, როგორც აღმოჩნდა, ეს მერყე-
ობა და აიწონა-დაიწონას მდგომარეობა წარსულის აფექტე-
ბით თუ გამოცდილებებით იყო ნასაზრდოები. ამ წინააღმდე-
გობრივმა შეგრძნებებმა, როგორც ჩანს, ეთნოგრაფიული ვე-
ლის კვლევა თავისი ემოციური აფექტებით დატვირთა და ის, 
თუ როგორ ენაცვლებოდა ერთმანეთს გაგებისა და გაუგე-
ბრობის, ნდობისა და უნდობლობის, სიამაყისა და შიშის გან-
ცდები, ნათლად წარმოაჩენს არა მხოლოდ ჩემი კვლევის მე-

13  Till Mostowlansky and Andrea Rota. ‘’Emic and Etic’’. In The open Encyclopedia
     of Anthropology, Edited by Felix Stein, S. Lazar, M. Candea H. Deimberger, J. 
      Robins. Facsimile of the first edition  In the Cambridge Encyclopedia of Anthro-
      pology. 2020. Online: http://doi.org/10.29164/20emicetic.



129

თოდოლოგიურ სირთულეს, არამედ ნათელს ჰფენს თავად 
ჩემი საკვლევი ჯგუფის დისკურსულ წინააღმდეგობებსა და 
იდენტობების ჭიდილის გზაჯვარედინსაც. მივხვდი, რომ, რა-
საც მე ვგრძნობდი ველზე ყოფნისას, როგორც ნაცნობი და 
როგორც უცხო ერთდროულად, იმავეს განიცდიდნენ ისტო-
რიულად ქართველი მუსლიმები მათთვის მშობლიურ სოცია-
ლურ-პოლიტიკურ და კულტურულ ყოფაში.
 
ნაწილობრივი უცხოობის და ნაწილობრივი სიახლოვის ერთ-
მანეთში გადაზრდილი და ურთიერთგადახლართული აფე-
ქტები წარმოაჩენს ისლამისა და ქრისტიანობის ურთიერთო-
ბის კომპლექსურ მეხსიერებას, რომლის ფარგლებში ჩამო-
ყალიბდა მუსლიმის, როგორც „ნაწილობრივ ჩვენიანის“, ანდა 
„შინაური სხვის“ (partial insider) აღქმა ქართულ სოციალურ-
პოლიტიკურ და კულტურულ წარმოსახვაში. სწორედ ამ დი-
სკურსების რეპრეზენტაციას, მისი მუდმივი და ცვალებადი 
შინაარსების აღმოჩენას ემსახურება ჩემი საველე კვლევა, 
რომელშიც ჩემი რესპონდენტების ხმები იქნება კვლევის მთა-
ვარი წარმმართველი და ისინი სოციალურ მეცნიერებებში 
არსებული თეორიული მოდელებისა და მეთოდოლოგიური 
მიდგომების გამოყენებით გაანალიზდება. ეს ორი წინააღმდე-
გობა, ეთნოგრაფიულ ველზე ჩემი, როგორც მკვლევრის და 
ქართველი მუსლიმების სირცხვილისა და სიამაყის აფექტე-
ბის ჭიდილი დისკურსულადაც დაუკავშირდა ერთმანეთს, რა-
მაც ჩემი ფიზიკური და ემოციური მოგზაურობა აჭარაში კიდევ 
უფრო ღირებული გახადა. 

წინააღმდეგობებში არსებული რელიგია: სირცხვილისა და 
ღირსების მიჯნაზე

ველზე ყოფნისას ჩემსა და ჩემს ინფორმანტებს შორის დაძა-
ბულობის კერების აღმოჩენისას  ჩემს მთავარ ამოცანად იქცა, 
გამომერკვია, რა იყო აჭარელი მუსლიმის ცნობიერში დალე-
ქილი ის სირთულები, რომლის გამოც ჩემი ინფორმანტები 
არც ბოლომდე უცხოდ მაგრძნობინებდნენ თავს და არც ბო-



130

ლომდე შინაურად; რა იყო ის, რაც, ერთი მხრივ, ჯგუფისთვის 
მიღებულს მხდიდა, ხოლო მეორე მხრივ, მათთან ურთიერთ-
ობის მკვეთრ მიჯნას მიწესებდა. ისტორიული კონტექსტის გა-
თვალისწინებით რესპონდენტების დისკურსულ ხმებსა თუ სხეუ-
ლებრივ ემოციებზე დაკვირვება და მათი აღწერა წარმოა-
დგენს ჩემი კვლევის მეთოდოლოგიას, რამაც აჭარელი მუ-
სლიმის იდენტობის მთელი კრიზისები, შიშები, ტრავმები და 
სიამაყის მოპოვების მიმდინარე  პროცესები თვალწინ გადა-
მიშალა. 

საველე კვლევისას ჩემი ინფორმანტების მიერ გაზიარებული 
ინფორმაცია, რასაკვირველია, უპირველესად მათ პირად გა-
მოცდილებას ეფუძნება, თუმცა მათ თხრობაში ასევე უდიდე-
სია კოლექტიური მეხსიერების წვლილი. დაზუსტებისთვის უნდა 
აღვნიშნოთ, რომ ინდივიდუალური აღქმები სწორედ კოლე-
ქტიურ გამოცდილებასა და შინაარსებს ეფუძნება; რა და რო-
გორ ახსოვთ ინდივიდებს, უმეტესად სოციალურ-კულტურული 
კონტექსტებით არის განპირობებული.14 მორის ჰალბვაქსის 
მიხედვით, რომელიც კოლექტიური მეხსიერების კონცეპტის 
ფუძემდებელია, ჯგუფის წარმოდგენა საკუთარ თავზე განისა-
ზღვრება წარსულის მეხსიერებით. ჰალბვაქსის თანახმად, ჯგუ-
ფური იდენტობები ყალიბდება იმის შესაბამისად, თუ როგო-
რია წარსულში ამ ჯგუფის გამოცდილება, უფრო ზუსტად კი, 
ის გამოცდილება, რომელსაც ჯგუფს თავიანთი წინაპრები გა-
დასცემენ. 15 კოლექტიური მეხსიერება ჩვენში არსებობს, რო-
გორც „ჩვენი მისტიკური წინაპრების ზეგავლენა ჩვენზე“ და 
ისტორია, როგორც ასეთი, არის „აკუმულირებული კოლექტ-

14  Aleida Assmann, ‘’Memory, Individual and collective’’, in the Oxford Handbook
contextual Political analysis, ed. Robert Goodin and Charles Tilly (Ox-
ford: Oxford University press, 2009), https://doi.org/10.1093/oxford-
hb/9780199270439.001.0001, Accessed: 27 November, 2024.

15  Maurice Halbwachs, On Collective Memory, ed. And trans. By Lewis A Coster,
    American Journal of Sociology Vol. 99 No 2 (Chicago: University of Chicago
      Press, 1992).



131

იური მეხსიერების დალექილი ფენები“.16 კოლექტიური მეხსი-
ერება, თავის მხრივ, მითოსურია, იგი გარდაქმნის და აკო-
რექტირებს წარსულის სურათ-ხატებს და საჭიროებების შესა-
ბამისად ქმნის წარსულის მოდელირებულ შაბლონურ ნარა-
ტივებს. 17 ერთი მხრივ, წარსული განსაზღვრავს აწმყოს, მეო-
რე მხრივ კი აწმყო საჭიროებებიც განსაზღვრავს წარსულის 
დამახსოვრების ფორმებსაც. ჰალბვაქსის მიხედვით, მეხსიე-
რება აწმყოს უფრო ეკუთვნის, ვიდრე წარსულს. საზოგადოე-
ბები აწმყო დროში ცდილობენ გაიხსენონ ან დაივიწყონ, მნი-
შვნელობა მიანიჭონ ან ღირებულება დაუკარგონ მოვლენებს, 
დააკორექტირონ იდენტობები ან ახალი ფორმით გააცოცხ-
ლონ წარსულის ისტორიები. შესაბამისად, კოლექტიური მეხს-
იერების ფორმების ტრანსფორმაცია შესაძლებელი ხდება 
აწმყო გამოწვევებზე პასუხის გასაცემად. 

ჩემი კვლევის ამოცანაა ეთნოგრაფიულ ველზე მოპოვებული 
მიკროისტორიების ანალიზი, რომელმაც უნდა დაგვანახოს, 
ცვლის თუ არა მუსლიმი თემის რელიგიური და სოციალური 
ყოველდღიურობა ისლამთან დაკავშირებულ  მეხსიერების ჩა-
რჩოს, როგორ მიმდინარეობს იდენტობების კორექცია და ძველ 
მეხსიერებაზე ახალი მეხსიერების გადაწერის, ანუ იდენტო-
ბის ახალი ნარატივების შექმნის პროცესი. ინფორმანტების-
გან მიღებული ინფორმაციის გაანალიზებით უნდა დადგინ-
დეს, თუ რატომ ხდება გარკვეული წარმოდგენების მიზანმი-
მართული დავიწყება, რატომ ემართება ზოგჯერ მუსლიმ აჭა-
რელს „სოციალური ამნეზია“18  და რომელი ახალი შინაარს-
ებით წარიმართება აჭარელი მუსლიმის ნაციონალურ დისკუ-
რსში ახალი ფორმებით მონაწილეობის  პროცესი.

16  “To the Memory of Hofmannsthal” In Essays on European Literature (Princeton:
Princeton University Press, 1973). pp 129-141. https://doi.org/10.1515/9781400
867981-012

17  Peter Burke ,  ’’History as a social memory’’ in Varieties of cutural history Itha
      ca (NY: Cornell University Press, 1980).
18  Ibid 15.

https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9781400867981-012/html
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9781400867981-012/html


132

აჭარელი მუსლიმი თემი ისტორიის საკმაოდ ხანგრძლივ პე-
რიოდში, სხვადასხვა იმპერიათა და კოლონიური რეჟიმებ-
ის გზაჯვარედინზე, პერიფერიულობისა და ქართულ ნაციონა-
ლურ ერთობაში „უცხოდ“ ყოფნის  ტრავმას ატარებდა, რა-
მაც მუსლიმ აჭარელში ჩამოაყალიბა სირცხვილის განცდა.19 
კოლექტიური სირცხვილი, სპონტანური და გაუაზრებელი აფე-
ქტია, რომელსაც მუსლიმი აჭარელი გრძნობს მაშინ, როდე-
საც „მისგან ახლობლობას ელიან და აღმოჩნდება, რომ იგი 
არ არის ახლობელი“.20 სირცხვილი საბჭოთა და პოსტსაბჭოთა 
აჭარაში მართლმადიდებლური ეთნორელიგიური ნაციონა-
ლიზმიდან ამოვარდნას, ქრისტიანული ჰომოგენურობის რღვე-
ვასა და ეროვნული ერთიანობის სივრცეში საკუთარი განსხვა-
ვებულობის გააზრებას დაუკავშირდა. ბენედიქტ ანდერსონი 
„წარმოსახვით საზოგადოებაში“ მსჯელობს იმაზე, რომ ერო-
ვნული ერთობები ყალიბდება მაშინ, როდესაც ადამიანებს 
შორის საზიარო ელემენტები, იდეური და ღირებულებითი  
ერთიანობა ჩნდება.21 ანდერსონთან განსხვავებულობა ნაც-
იონალიზმის დევიანტურია და ამიტომაც ისლამი შუასაუკუ-
ნეობრივ ქრისტიანულ ჰომოგენურობაში და მით უფრო პოსტ-
საბჭოთა სინამდვილეში დევიანტურად მოჩანდა. მიუხედა-
ვად იმისა, რომ აჭარაში სირცხვილი დღესაც ცოცხალია და 
ზოგჯერ ისლამი საგულდაგულოდ არის გადამალული საჯა-
რო სივრციდან,22 ველზე კვლევისას გამოიკვეთა, რომ აჭა-
რელი მუსლიმი დღეს ამ „სამარცხვინო“ კოლექტიური მეხსიე-
რების კორექციას ისლამის ნაკლებად ჩაგრულ როლში ჩა-
ყენებითა და წარსულის ტრავმების შედარებით გაიოლებით 

19  Tamta Khalvashi, „Peripheral Affects: Shame, publics and performance on the
margins of the republic of of Georgia“ (PhD diss., University of Copenhagen, 
Faculty of Social Science, 2015), pp. 17-22. ISBN 978-87-7611-926-3.

20 Eve Kosofsky Sedgwick, Touching Feeling: Affect, Pedagogy, Performativity
     (Durham: Duke University Press, 2003), p. 35.
21 Benedict Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origins and
      Spread of Nationalism (London: Verso, 2006).
22 სოფო ზვიადაძე,  აჭარის ხილული და უხილავი საზღვრები, სოციალური სამა-

რთლიანობის ცენტრი (თბილისი, 2020), https://socialjustice.org.ge/ka/prod
     ucts/acharis-khiluli-da-ukhilavi-sazghvrebi, Accessed: 30 ივლისი, 2024. 

https://socialjustice.org.ge/ka/products/acharis-khiluli-da-ukhilavi-sazghvrebi
https://socialjustice.org.ge/ka/products/acharis-khiluli-da-ukhilavi-sazghvrebi


133

ცდილობს. თუ როგორ წარიმართება კოლექტიურ აღქმაში სი-
რცხვილისა და სიამაყის ერთდროული  და ამასთანავე ურთი-
ერთმონაცვლეობითი პროცესი, ამის ახსნას ველზე მოპოვე-
ბული ინფორმაციის ანალიზით შევეცდები. 

რესპონდენტებისგან ბათუმში  ალბათ ყველაზე ხშირად იმ 
აზრს ვისმენდი, რომ მუსლიმები და ქრისტიანები ძმები არიან 
და გადაჭარბებულია მუსლიმთა ჩაგვრაზე, მათ მიუღებლო-
ბაზე საუბარი. შეკითხვაზე, რომელიც ქრისტიანებისა და მუ-
სლიმების ყოველდღიურ, საერთო ყოფას ეხებოდა, ზოგი-
ერთ მათგანს პროტესტის განცდაც შევნიშნე. მათთვის ისლა-
მის ქრისტიანობის გვერდით დაყენება და მათ შორის ურთი-
ერთობის სპეციფიკური ხაზგასმა ალბათ ისტორიულ დიქო-
ტომიას - ორიენტისა და ოქსიდენტის შეჯახების ველს ხელ-
ახლა აღძრავდა.23  ჩემი ინფორმანტები მიყვებოდნენ, როგორ 
ცხოვრობდნენ ქრისტიანების მეზობლად, როგორ იზრდებო-
დნენ მუსლიმი და ქრისტიანი ბავშვები ერთად და რომ დღე-
მდე მუსლიმები და ქრისტიანები ერთმანეთის საუკეთესო მე-
გობრები არიან. ბათუმის მეჩეთის ერთ-ერთმა ხოჯამ, რომე-
ლიც ინტერვიუზე ყველაზე გულღიად დამთანხმდა, აღნიშნა, 
რომ ისლამისა და ქრისტიანობის წინააღმდეგობრიობა, რო-
მელზეც ასე ხშირად საუბრობენ ხოლმე, ცენტრის (იმპერიუ-
ლი თუ პოლიტიკური ცენტრების) პერიფერიისადმი არათანა-
სწორი პოლიტიკით უფრო იყო განპირობებული, ვიდრე თა-
ვად თემის შიგნით კონფლიქტებით. სწორედ საქართველოს 
იმპერიული ცენტრების გარემოცვაში მოქცევის ისტორიულ-
მა ხვედრმა განსაზღვრა ის, რომ აჭარელ მუსლიმს ჰქონდა 
იდენტობის კრიზისი სხვადასხვა პოლიტიკური რეალობის ფა-
რგლებში, იქნებოდა ეს რუსული იმპერიის პერიოდი, როდე-
საც აჭარა პირველად შემოუერთდა საქართველოს და ორ 
იმპერიასა (ოსმალეთსა და რუსეთს) და რელიგიას, ქრისტია-

23  Nutsa Batiashvili, The anthropology of anxiety in a Small Country (Pennsylva-
      nia: University of Pennsylvania Press). 



134

ნობასა და ისლამს შორის დაძაბულობის ველი წარმოქმნა;  
თუ საბჭოთა პერიოდი, რომელიც თავისთავად იყო სეკულა-
რული პროექტი, თუმცა ჰქონდა თავისი რელიგიური გამო-
ვლინებები, უმეტესად, ისლამის საწინააღმდეგოდ; თუ პოსტ-
საბჭოთა დამოუკიდებელი საქართველოს წლები, როდესაც 
ნაციონალური იდენტობა პირდაპირ დაუკავშირდა რელი-
გიას, კერძოდ, მართლმადიდებლურ ქრისტიანობას.24 სწორედ 
ქრისტიანობის ქართულ იდენტობაში ისტორიულად განსა-
ზღვრული დომინანტური და, ფაქტობრივად, აბსოლუტური რო-
ლის გამო, აჭარელ მუსლიმს მუდმივად იმის მტკიცება უხდე-
ბოდა, რომ მისი ოსმალურ-ისლამური კავშირების  მიუხედა-
ვად, მის „ქართველობას“ საფრთხე არ ემუქრება. ისლამი 
იყო ის, რასაც მუდმივად ეჭვის თვალით უყურებდნენ ქართულ 
ნაციონალურ წარმოსახვაში. ისლამს დიდი ბრძოლა და-
სჭირდა, რომ ის სოციალური ყოფისთვის მიღებულ პრაქტი-
კად ქცეულიყო. ეს ბრძოლა დღესაც მიმდინარეობს. 

ერთ-ერთი ჩემი რესპონდენტი თავისი გამოცდილების გაზია-
რებაზე მარტივად დამთანხმდა, თუმცა ინტერვიუს ხმოვანი ჩა-
წერის უფლება არ მომცა, რადგან მისი მეუღლე პოლიტი-
კური თანამდებობის პირი იყო და ამიტომ მისთვის ისლამზე 
საუბარი, როგორც თავადვე აღნიშნა, არაკორექტული იქნე-
ბოდა. მომეჩვენა, რომ ეს ქალბატონი  თავის ისლამურ მრწა-
მსზე დარცხვენილი საუბრობდა; აღნიშნავდა, რომ მისი შვი-
ლები და შვილიშვილები გაქრისტიანდნენ, თუმცა ისიც დაა-
მატა: „რაღა დროს ჩემი გაქრისტიანებაა, უკვე ნახევარი 
ცხოვრება გავლიეო“. ეს ქალბატონი არა მხოლოდ ჩემთან, 
თითქოს თავის თავთანაც იმის მტკიცებას ცდილობდა, რომ 
ისლამი მას არც ოჯახთან და არც ახლობლებთან ურთი-
ერთობაში ხელს არ უშლიდა. მომეჩვენა, რომ ეს რიტორიკა 

24  Tamta Khalvashi, ‘’Peripheral Affects: Shame, publics and performance on the
      margins of the republic of of Georgia’’ (PhD diss., University of Copenhagen, 
      Faculty of Social Science, 2015), ISBN 978-87-7611-926-3.



135

ზედმეტად გამარტივებულად წარმოაჩენდა იმ პრობლემებს, 
რომლებიც ისლამის საჯარო სივრცეში ხილვადობას თუ მის-
თვის დაწესებულ არცთუ ისე მარტივად შესამჩნევ, უხილავ 
საზღვრებს ააშკარავებდა. მის მიერ საკუთარი ისლამური რწმე-
ნისა და პატრიოტიზმის თავსებადობის დაჟინებულმა ხაზგა-
სმამ მიმახვედრა, რომ ჩემს რესპონდენტს ქართველობის 
მტკიცება სწორედ იმიტომ სჭირდებოდა, რომ საზოგადოე-
ბრივ აღქმაში მუსლიმური იდენტობა ხშირად „ცუდ მოქალა-
ქეობასთან“ ან  „ნაკლულ პატრიოტიზმთან“ ასოცირდებოდა. 
ამიტომ მისთვის საკუთარი ღირსეული ქართველობის დამ-
ტკიცების გზა ისლამისა და ქართველობის თავსებადობის 
ხშირი დემონსტრირება იყო. ისლამის გამალებული დაცვის 
მოთხოვნილებაში  გამოსჭვიოდა წარსულის ტრავმაც და  მომა-
ვლის იმედიც, რომ ისლამს შელახულ ღირსებას დაუბრუნ-
ებდა. ის თითქოს იცავდა თავის რელიგიას, როგორც ახლო-
ბელს, რომელსაც რაღაც „დანაშაულის“ გამო ჯგუფიდან გა-
გდებას უპირებენ, თუმცა ახლობელს ის მაინც უყვარს და 
ეცოდება. ჩემი რესპონდენტი თითქოს ჩემგანაც ელოდა იმის 
დადასტურებას, რომ რელიგია არ უნდა შეეცვალა და რომ 
ისლამის იდენტობითაც შესაძლებელი იყო მისი კარგი მამუ-
ლიშვილობა. ჩემთვის პიროვნულად გაუგებარი, მაგრამ ისტო-
რიული კონტექსტების გათვალისწინებით გასაგები იყო, თუ 
რატომ სჭირდებოდა მას თავისი რელიგიის ამგვარი დაცვა, 
მაშინ, როდესაც ამაყად მიყვებოდა, რომ მას თავისი რწმე-
ნის გამო ახლობლებთან ურთიერთობაში ხელი არასდროს 
შეშლია. მაინტერესებდა გამომერკვია, როგორ შეიძლებოდა 
სრულყოფილი სოციალური ურთიერთობების  ჩამოყალიბება 
იქ, სადაც შენს ნაციონალურ ღირსებას ნაკლულად თვლიან 
და ეჭვიანი მზერით უყურებენ. 

ერთ-ერთმა ჩემმა ინფორმანტმა მიამბო, რომ მისი ბავშვო-
ბის პერიოდში (საბჭოთა კავშირის ბოლო წლები), როდესაც 
აჭარელი ცოლად სხვა კუთხის წარმომადგენელს მოიყვანდა, 
ამბობდნენ ხოლმე, რომ ქართველი მოიყვანაო. ეს ადამიანი 
ამგვარ საზოგადოებრივ აღქმებს „ბნელ დროს“, საბჭოთა პერი-



136

ოდს და მისგან მომდინარე არასწორ ნაციონალურ პოლიტი-
კას უკავშირებდა. თუმცა ფაქტია, რომ საზოგადოებრივ ყოფა-
ში ავად თუ კარგად მუშაობდა ისლამის ნაციონალურიდან 
ამოვარდნილის ხატი და ქრისტიანობის ეთნოსთან გაიგივებ-
ის ტენდენციები საზოგადოებაში გაზიარებული იყო. სხვათა 
შორის, დაახლოებით იმავე ასაკის ხოჯამ, როდესაც მუსლი-
მებისა და ქრისტიანების თანაცხოვრების წარსულ გამოცდი-
ლებაზე ჩავეკითხე, მიპასუხა, რომ საბჭოთა პერიოდში პრო-
ბლემას ქმნიდა იმპერიული პოლიტიკა, თუმცა ეს ჩვენს ურთი-
ერთობებზე აბსოლუტურად ვერ ახდენდა გავლენასო. თუმცა 
ის, რომ ქართველები იმპერიული ცენტრის მიერ გავრცელე-
ბულ ამ დისკურსებს იყენებდნენ, ეს უკვე ცენტრის მიერ პერი-
ფერიაზე დისკურსული კონტროლის მოპოვებაზე მიანიშნებს. 
შესაძლოა, ქართველი არ იზიარებდა აჭარლის არაქართვე-
ლად მოხსენიებას, თუმცა, როცა იმპერიული ცენტრი ამ ნარა-
ტივს ნერგავდა, აჭარელი თავის ხვედრს უნებლიეთ ემორჩი-
ლებოდა. ამ ხვედრის გამო აჭარელ მუსლიმს თმენის ვალ-
დებულება ჩამოუყალიბდა.25 ყველაზე განათლებული მუსლი-
მებიც კი, რომლებსაც ვესაუბრე, თითქოს სხვა ქართველე-
ბთან შედარებით უფრო მომთმენები, უფრო დამთმობები, 
უფრო ლოიალურები და უფრო არაამბიციურები იყვნენ. 
მკვლევარი სოფო ზვიადაძე აღწერს, თუ როგორ ჩამოუყა-
ლიბდა აჭარელ მუსლიმს რელიგიის განსხვავებულობის გამო 
საჯარო სივრცეში თმენის ვალდებულება. იგი თავის კვლევა-
ში აღწერს იმ ვითარებას, როცა შუახევის მოსახლეობას ჰე-
სის მშენებლობა არ მოსწონდა; ამ მშენებლობას ადამია-
ნური მსხვერპლიც კი მოჰყვა, თუმცა მუსლიმებისგან პრო-
ტესტი არ გამოთქმულა. „აქ არავინ გააპროტესტებს, სახელ-
მწიფოს აქ არავინ შეეწინააღმდეგება, მუსლიმი ხმამაღლა არა-
ფერს იტყვის“.26 იმ ხმების საფუძველზე, რომელიც ველზე მოვი-
სმინე, რომელიც ისმოდა თუ, პირიქით, ვერ ისმოდა საჯარო 
სივრცეში, ვფიქრობ, ისლამი დღესაც არის არაამბიციური 

25  სოფო ზვიადაძე,  აჭარის ხილული და უხილავი საზღვრები, სოციალური სამარ-
      თლიანობის ცენტრი (თბილისი, 2020), https://socialjustice.org.ge/ka/products/
      acharis-khiluli-da-ukhilavi-sazghvrebi, Accessed: 30 ივლისი, 2024.
26  Ibid 25.



137

რელიგია, რომელსაც, თუკი დაჩაგრავენ, საჯარო სამსახურ-
ში მუსლიმს კარიერულად შეავიწროებენ და მუსლიმებს მეჩე-
თის აშენების უფლებას არ მისცემენ (ამ ფაქტების შესახებ 
საუბრობდნენ ჩემი ინფორმანტები), აქვთ ვალდებულება, რომ 
მოითმინონ, მოითმინონ საკუთარი რელიგიურობის გამო. 

ჩემმა ინფორმანტმა, რომელმაც მიამბო, თუ როგორ მოიხსე-
ნიებდნენ აჭარაში სხვა კუთხის რძალს ქართველად (რაც 
აჭარლის არაქართველობას გამოკვეთდა), გულისტკივილით 
მიამბო კიდევ ერთი ამბავი: როდესაც მან მუსლიმ  ახლობელს 
ჰკითხა, თუ ვინ იყო, მისი აზრით, ყველაზე დიდი ეროვნული 
ფიგურა და რეფორმატორი, მან უპასუხა, ათათურქი იყოო, რაც 
ჩემი ინფორმანტისთვის მეტისმეტად გულდასაწყვეტი აღმო-
ჩნდა. მისი აზრით, როდესაც ქართველი უფრო დიდ პატივს 
მიაგებს თურქს, ვიდრე ქართველს, ეს, მისი აზრით, ქართულ 
ეროვნულ ღირსებას ლახავს. ვფიქრობ, სწორედ ბავშვობი-
დან მოყოლებული, მეხსიერებაში დალექილი ტრავმის - აჭარ-
ლის ქართული იდენტობის ფარგლებიდან განდევნის გამო, 
ეს ადამიანი ორმაგად ცდილობდა, ხაზი გაესვა აჭარელი მუ-
სლიმის ქართველობისთვის და ამ დისკურსის განვითარებ-
ისას მას ანტითურქული ნარატივის შექმნაც დასჭირდა. თუ 
ამ ადამიანის ხმას განვაზოგადებთ, ნათელი გახდება, რომ 
აჭარელი მუსლიმი ახალი მეხსიერების ფორმის შესაქმნე-
ლად ცდილობს ოსმალეთთან ასოცირების გამო ისლამის 
დამაკნინებელ ნარატივს ზემოდან გადააწეროს ანტითურქუ-
ლი ნარატივი და ისლამი თურქული იდენტობის წიაღიდან 
ქართული იდენტობის წიაღში „გადმოიტანოს“. თურქეთისგან 
გამიჯვნით ეს ადამიანი თითქოს ღირსებას უბრუნებდა ისლამს, 
რადგან მას არა მტრის რელიგიასთან, არამედ საკუთარ 
არჩევანთან აკავშირებდა. ჩემი რესპონდენტის ამ ნარატივში 
ისლამის მიღება მხოლოდ რელიგიური არჩევანი იყო და არა 
პოლიტიკური (ოსმალეთის სასარგებლოდ), რაც ხშირად გამ-
ხდარა ისლამის დაკნინების საფუძველი და ზოგჯერ ისლა-
მისადმი ზიზღის მიზეზიც ნაციონალისტურ წრეებში.



138

ალექსანდრე ფრონელი მესხეთში მოგზაურობისას აღწერს 
ფაქტებს, რომ გადასახადების გადაუხდელობის გამო ადამია-
ნები იძულებულნი იყვნენ, მიეღოთ მაჰმადის რჯული, რაც 
ოსმალეთის იმპერიის ძალდატანებით პოლიტიკად იყო მიჩნ-
ეული.27 რადგანაც შუა საუკუნეების რელიგიურ ყოფაში სარწმუ-
ნოება ითვლებოდა ეთნიკურობის მთავარ ინდიკატორად,  გა-
მუსლიმების პროცესს თან სდევდა გათურქების პროცესი, რო-
მელზეც მიზანმიმართულად მუშაობდა როგორც ოსმალეთი, 
ისე რუსული იმპერია თავისი ანტიისლამური და ანტიქართუ-
ლი განწყობებით.  ჩემი ერთ-ერთი რესპონდენტის თქმით,  ნა-
ციონალისტურ წრეებში, განსაკუთრებით ისლამოფობიურად 
განწყობილ პროფესორ-მასწავლებლებში საბჭოთა პერიოდ-
ში გავრცელებული იყო და დღესაც გავრცელებულია ნარა-
ტივი, რომ ისლამი ოსმალეთის იმპერიის მიერ იყო ძალა-
დობით გავრცელებული, რაც ისლამის არალეგიტიმურობას 
უსვამდა ხაზს. მართალია, ისტორიულ წყაროებში საუბარია 
ქართველთა იძულებით გამუსლიმების ფაქტებზე,28 ასევე მუჰა-
ჯირობის პროცესში „საზღვარგარეთიდან მოსული ხოჯების 
მიერ ქართველთა წაქეზების“ შემთხვევებზე,29 თუმცა საუკუ-
ნეთა განმავლობაში ისლამი ადამიანების პირად არჩევანად 
გადაიქცა და ამის გააზრება დისკურსულ დონეზე მე-19 საუ-
კუნეში, ქართულ პუბლიცისტიკაში „ოსმალო საქართველოს“ 
საკითხის წინ წამოწევით დაიწყო.30  უკვე შემდგომ, დამოუკი-
დებელ საქართველოში ისლამი კვლავ ოსმალურ პოლიტიკა-
სთან ლოიალურობასთან გაიგივდა, ქართულ კულტურასთან 
შეუთავსებლად გამოცხადდა და ისლამის ქართული ნაციონა-

27 ალექსანდრე ფრონელი, „ნახული და გაგონილი“ კრებულში „დიდებული მეს-
      ხეთი“, იასონ კერესელიძის გამოცემა (გორი: ქართლი, 1914), გვ. 53-54. 
28   „ქართველთა გამუსლიმება“ ზაქარია ჭიჭინაძის ჩანაწერების მიხედვით (თბილისი:
      არტანუჯი, 2004).
29  ზაქარია ჭიჭინაძე, „მუსულმან ქართველობა და მათი სოფლები საქართველოში“
      (ტფილისი, 1913), გვ. 11.
30  ილია ჭავჭავაძე, „ოსმალოს საქართველო“, გაზეთი ივერია N9, 1877.



139

ლური წიაღიდან რადიკალური გამიჯვნა დაიწყო.31 დღეს კი 
ისლამი ამ დისკურსს იმით უმკლავდება, რომ ისლამს საკუთარ 
ისტორიულ არჩევანად აცხადებს (ინფორმანტების მიხედვით) 
და ემიჯნება ოსმალეთთან ასოცირებისა და „ჩამორჩენილო-
ბასთან“  დაკავშირების32 ყოველგვარ მცდელობას.  ეს დისკურსი 
სწორედ იმის მაგალითია, თუ როგორ მიმდინარეობს ისტო-
რიის გადაწერის, ნარატივების გადაფასების (წარსულის რე-
პრეზენტაცია) და, აქედან გამომდინარე, ქართველი მუსლი-
მის ეროვნულ ჩარჩოში ლეგიტიმაციის პროცესი.  

თუკი ზოგიერთი რესპონდენტი მუსლიმის არაქართველო-
ბის ნარატივს უპირისპირდებოდა, ბევრიც მიზანმიმართულად 
თავს არიდებდა ამ საკითხზე საუბარს. მაგალითად, როდე-
საც ერთ ხოჯასთან 2000-იან წლებში დიდაჭარობის დღე-
სასწაულის დროს ქრისტიანი მღვდლების მიერ ქრისტიანად 
მონათვლის მოწოდების ამბები გავიხსენე, მან მითხრა, არ 
მსმენია, მათ მუსლიმების ქრისტიანულად მონათვლის მოწო-
დებები ჰქონოდათო. როგორც შემდეგ გამოვარკვიე, ჩემმა 
ინფორმანტმა კარგად იცოდა, რომ დიდაჭარობის დღესასწა-
ულზე მღვდლებმა აჭარის „დედასამშობლოსთან დაბრუნე-
ბის“ მოწოდებებით მუსლიმების გაქრისტიანების კამპანიას 
ჩაუყარეს საფუძველი, თუმცა თავისთავად ეს ინფორმაცია, 
მისთვის, როგორც ჩანს, „არასასურველი“ და მის მოწესრიგ-
ებულ თვითაღქმაში ბზარების  შემომტანი აღმოჩნდა; იმდე-
ნად, რომ ამ საკითხის დისკურსიდან საერთოდ გატანა და 
გადამალვა ამჯობინა. თუმცა აჭარაში რომ მუსლიმთა გა-
ქრისტიანების შემთხვევები მრავლადაა და რომ საზოგადოე-
ბის ონტოლოგიურ აღქმებში ეს ხატი საკმაოდ ძლიერია, ამა-
ზე მეტყველებს აჭარულ მითოსში გავრცელებული დიდჯალ-
ის სახე, რომელიც თავად ქრისტიანია და მუსლიმ აჭარლებს 

31  Mathijs Pelkmans, Defending the Border: Identity, Religion, and Modernity in
      the Republic of Georgia ( Ithaca: Cornell University Press, 2006), p. 109.
32   თამთა ხალვაში, სოციალური სამართლიანობის ცენტრი, სირცხვილის პერიფერია
      (თბილისი, 2016) https://socialjustice.org.ge/ka/products/sirtskhvilis-periferia
      ბოლოს შესვლა: 27 ნოემბერი, 2024



140

იძულებით აქრისტიანებს.33 მირჩა ელიადეს მიხედვით, მითი 
ნამდვილი ამბავია, რომელიც გადმოსცემს იმას, რაც საზო-
გადოების სამყაროს აღქმასთან, სააზროვნო ღირებულებე-
ბთან და ონტოლოგიურ ყოფასთან არის დაკავშირებული.34 

აჭარაში ჩემი მოგზაურობა ბათუმის შემდეგ გაგრძელდა ხუ-
ლოში, სადაც ისლამი უფრო მკაფიო და ხილვადია საჯარო 
სივრცეში. ხულოში ერთმა ხოჯამ, რომელმაც ისლამის შესა-
ხებ ცოდნის გაზიარების მოტივაციით კეთილგანწყობილად 
მიმიღო, აღნიშნა, რომ ისლამს პრობლემები არა აქვს, თუ-
მცა, როცა ჩავეძიე, აღნიშნა, რომ ერთ-ერთი პრობლემა, 
რომელიც ისლამს უდგას დღის წესრიგში, ეს არის მეჩეთე-
ბის მშენებლობის პრობლემა, რომელიც, მისი აზრით, ქრისტი-
ანი ძალაუფლების მქონე სასულიერო პირებისგან არის ინ-
სპირირებული. ხოჯა მიზიარებდა  თავის გულისტკივილს იმა-
სთან დაკავშირებით, რომ წვიმასა და თოვლში, სიცხესა თუ 
ქარში მორწმუნეებს ბათუმში ქუჩებში უწევთ ლოცვა და სხვა-
დასხვა პოლიტიკური ძალები მუსლიმებს მეჩეთების მშენე-
ბლობის უფლებას არ აძლევენ. მიუხედავად ამ პრობლემის 
დასახელებისა, ის მაინც ხშირად იმეორებდა, რომ მუსლი-
მებს არ აქვთ პრობლემები და ისინი ჰარმონიულად თანა-
ცხოვრობენ ქრისტიანების გვერდით. მიკვირდა, როგორ შეი-
ძლებოდა, ერთი მხრივ, იმის მტკიცება, რომ ყველაფერი რი-
გზეა და არ არსებობს პრობლემები, ხოლო მეორე მხრივ,  
იმის აღნიშვნა, რომ მუსლიმებს საჯარო სივრცეში სრულფა-
სოვანი ლოცვის შესაძლებლობა არ ეძლევათ. მაგალითად, 
ერთი ინფორმანტი მიყვებოდა, რომ მუსლიმებს ისლამის გა-
მო კარიერული წინსვლის შესაძლებლობა ეზღუდებათ, რომ 

33    თინა შიოშვილი „რელიგიათა შორის ურთიერთობის ასახვა აჭარის ფოლკლორში“. 
კრებულში ქართველი მუსლიმები თანამედროვეობის კონტექსტში. რედ. თინა 
შიოშვილი და რუსლან ბარამიძე, რუსთაველის ფონდი, სსიპ ნიკო ბერძენიშვილის  
ინსტიტუტი, ბათუმი, 2010.

34  Mircea Eliade, „The Structure of Myths“ In Myths and Reality, Trans. Willard R.
      Trask, (New York: Harper & Row, 1963).



141

ადამიანებს გასაუბრებაზე უწევთ დამალონ თავიანთი ისლა-
მური რწმენა. ისლამის გადამალვის ეს კოლექტიური ჩვევა ზო-
გჯერ აუცილებლობით არის განპირობებული, ზოგჯერ კი მუ-
სლიმთა შიშებით, რომ ისინი არასასურველად იქნებიან აღქ-
მულნი საზოგადოების მიერ. ერთი მუსლიმი პრაქტიკოსი მი-
ყვებოდა, რომ, დღესაც კი, ისეთ „ელიტურ“ პროფესიებში, 
როგორიცაა მასწავლებლობა, ლექტორობა, ექიმობა, საჯარო 
მოხელეობა, ადგილს ვერ იმკვიდრებენ მუსლიმები. თითქოს 
ისლამის დემონსტრაციულად საჯარო სივრციდან გადამალვა 
თვალშისაცემი და გააზრებული პასუხია გაუაზრებელ ჩვევაზე, 
როდესაც ისლამი საგულდაგულოდ უნდა გადაემალათ. 

ამ პრობლემების მიუხედავად, მუდმივად გაისმოდა ხმა, რომ 
მუსლიმებსა და ქრისტიანებს თანაცხოვრებისთვის არავითა-
რი ბარიერები არ აქვთ. ალბათ ამ განსხვავებულობის და 
მარგინალიზების საუკუნეების მანძილზე გამოტარებული ტრა-
ვმა იმდენად დამღლელია, რომ მუსლიმ აჭარლებს მის ხაზ-
გასმას ურჩევნიათ მოითმინონ, შენიღბონ და დაფარონ პრო-
ბლემები. ვფიქრობ, ამ ადამიანებმა განსხვავებულობის სი-
მძიმესთან ერთად ცხოვრება უფრო ისწავლეს, ვიდრე ისტო-
რიული წყენებისა და უსამართლობების დავიწყება ან გადა-
ლახვა. როგორც აღმოჩნდა, ჩემი რესპონდენტები განსხვავე-
ბულ გზებს მიმართავდნენ წარსულის ტრავმასთან გასამკლა-
ვებლად: ზოგი ამ ისტორიების უგულებელყოფას და მათ „და-
ვიწყებას“ ამჯობინებდა (სოციალური ამნეზია)35, რათა  ისლა-
მის დევნილობის ხაზგასმას მათში ისტორიულად დალექილი 
ჩაგვრის შიშები არ განეახლებინა, ზოგი, პირიქით, მიზან-
მიმართულად იხსენებდა წარსულის მტკივნეულ ამბებს და 
არასასურველ დისკურსებს ზედ ახალ ნარატივებსა და იდენ-
ტობის ახალ ფორმებს გადააწერდა.36 

35  Maurice Halbwachs, On Collective Memory, ed. And trans. By Lewis A Coster,
  American Journal of Sociology Vol. 99 No 2 (Chicago: University of Chicago  Press,

     1992).
36  Silke Arnold-de Simine, ‘’Memory booms, Meomry Wars and Memory Crisis’’ In

 Mediating Meomry in the Museum: Trauma, Emphaty, Nostalgia, Edited by Sil- 
      ke Arnold-de Simine, Palgrave Maccmillan Memory Studies, (London, 2013), pp

14-19.



142

ჩემდა გასაკვირად, საკვლევ ველზე, კერძოდ კი ხულოში, 
ისეთი ხმებიც მოვისმინე, რომელთა მიხედვითაც, ისლამი, 
დიახაც რომ, უცხოა „ქართული სულისთვის“, რადგან ისლა-
მური წესები ბოლომდე ვერ ადაპტირდება ქართულ ტრადი-
ციებთან. ერთმა ასაკოვანმა მუსლიმმა მამაკაცმა მითხრა, 
ისლამი დიდხანს ეცადა, ფეხი მოეკიდებინა საქართველო-
ში, მაგრამ უკვე რამდენი ხანია ვხედავთ, რომ ეს ვერა და 
ვერ გამოდისო. მიუხედავად იმისა, რომ მეც მუსლიმი ვარ, 
დავრწმუნდი, რომ ქართველისთვის მშობლიური ქრისტია-
ნული რჯულია და „ქართული სული გვიკარნახებს, რომ გავ-
ქრისტიანდეთო“. ისლამის სხვადასხვა გზით მხარდამჭერი 
და დამცველი ხმების მოსმენის შემდეგ ეს ნარატივი ჩემ-
თვის შემაშფოთებელი აღმოჩნდა და ვფიქრობდი, რომ ეს 
ადამიანი სრულიად ამოვარდნილი იყო დისკურსიდან, თუმცა 
შემდგომ გავაანალიზე, რომ ამ ადამიანის ხმაც ჩვეულებრ-
ივი დისკურსული ხმაა, რომელიც  ტრავმასთან გამკლავებას 
დანებებით და ისლამის ნაციონალური დისკურსიდან ამო-
ღებით ცდილობს.  ამ მამაკაცმა ჩემი  შეშფოთების დანახვი-
სას კიდევ ერთხელ განმიმარტა: ხომ გაგიგია, „ჩემი რწმენ-
ის სიწმინდეს და შენი რწმენის სიწმინდეს ჩვენი ძმობის სი-
წმინდე სჯობიაო“.  აქ უკვე ჩემთვის სრულიად ნათელი გახ-
და, რომ აქ სასწორის ორ პინაზე ძმობა (ეროვნული ერთო-
ბა) და რწმენა (ისლამი) იდო.  ამ ადამიანმა „რწმენას“ „ძმობა“ 
არჩია და, თავის მხრივ, ესეც არჩევანია, არჩევანი არა ისლა-
მის „გაძლიერების“, არამედ მისი „უარყოფის“ სასარგებლოდ.  

ინტერვიუების ამ ნაწილის შეჯამებისთვის შეგვიძლია ვთქვათ, 
რომ ისლამის, როგორც ქართულ ნაციონალურ წარმოსახვა-
ში „ნაკლებად შინაურის“, გადაჭარბებულად თუ ვიტყვით, 
„უცხოს“ დაძლევა, ჯგუფის კოლექტიურ აღქმებში მიმდინარე-
ობს განსხვავებული გზებით: ერთი მხრივ, ისლამთან დაკავ-
შირებული ტრავმული ისტორიული მეხსიერების დავიწყებით 
(სოციალური ამნეზია), მეორე მხრივ, ისლამთან დაკავშირე-
ბული რიტორიკის გაძლიერებით და მისი ეროვნულ ერთი-
ანობაში შემოტანით (მეხსიერების რეპრეზენტაცია) და ბო-



143

ლოს, ყველაზე პესიმისტური გზით - ისლამის უარყოფით (გა-
ქრისტიანებით) და მისი ეროვნულ ერთობაში,  „დედაეკლესი-
ის წიაღში  დაბრუნებით“.37 

სიჩუმესა და ისლამის უარყოფის რიტორიკაში ზოგჯერ მქუ-
ხარე ხმებიც გაისმოდა. უმეტესად ხოჯები და სასულიერო 
პირები აღნიშნავდნენ, რომ, მიუხედავად ისტორიული მძიმე 
ხვედრისა, დღეს ისლამი ძლიერდება განათლების შემოტა-
ნით. მათი ამოცანით, ისლამი აჭარაში არ უნდა იქცეს მემკვი-
დრეობით რელიგიად, რომელსაც მხოლოდ ინერციით იღებენ, 
არამედ ისლამი უნდა იყოს გააზრებული არჩევანი. ამისთვის 
კი მუსლიმები საგანმანათლებლო მისიებს აქტიურად ახო-
რციელებენ. უფრო მეტად მაღალმთიან აჭარაში მეჩეთებსა 
და ჯამეებთან ახლოს აქვთ საზაფხულო სკოლები, ბეჭდა-
ვენ საბავშვო წიგნებს და აქვთ ამბიცია, რომ ისლამი აჭარა-
ში წიგნიერი უნდა გახდეს.  ერთმა რესპონდენტმა დანანე-
ბითა და ამავდროულად ამბიციურად  აღნიშნა: „თუკი საბჭოთა 
რეპრესიებმა განათლებული მუსლიმებისგან გაწმინდა აჭარა, 
დღეს აჭარაში ისლამი განმანათლებლობით უნდა დაბრუ-
ნდეს“. 

ინტერვიუების დროს მოსმენილი, ხშირად წინააღმდეგობრივი 
ისტორიების (სოციალური ამნეზია, ისტორიის რეპრეზენტაცია, 
უარყოფა) ანალიზისას ამეკვიატა სურვილი,  დამედგინა: რო-
გორ შეიძლება, რომ არაცნობიერად საკუთარ რელიგიას ნა-
ციონალური ღირსებისთვის ნაკლებად შესაფერისად თვლი-
დე და, ამავდროულად, თავს დაფასებულად, ღირსეულად 
და სხვა ჯგუფებთან მიმართებით მაინც თანასწორად მიიჩნე-
ვდე?! ხომ არ იმალება მუსლიმების თვითაღქმის კონცეფცი-
ებში ისეთი მრავალშრიანი და წინააღმდეგობრივი კონტე-

37  1989 წლის 19 აპრილს, როდესაც პატრიარქი ილია II აჭარაში ჩავიდა, ხალხს 
ქრისტიანობის „გამოღვიძების“ მნიშვნელობაზე მიუთითა: „ჩვენ ვიმყოფებით

  წმინდა მიწაზე, სადაც პირველად დაირწა აკვანი ქრისტიანობისა. აჭარა არის ჩვე-
       ნი განმანათლებელი. პირველი ქრისტიანები აჭარაში ეწამნენ“. 



144

ქსტები, რომლებიც ისლამს, როგორც გარიყულს და ინტე-
გრირებულს, მარგინალურს და დაფასებულს, ისე არაამბი-
ციურს და ამაყს ხდის ერთდროულად?! ხომ არ ხდება ისლა-
მურ კოლექტიურ მეხსიერებაში იმგვარი სქემატური თხრო-
ბითი დისკურსის შექმნა,38 რომლის ფარგლებშიც წინააღმდე-
გობები ერთდროულად და დისონანსურად თანაარსებობენ?

ჩემთვის, როგორც ,,ნაწილობრივ შინაურისთვის” (partial insid-
er), რომელიც მაინც დისტანციურად აკვირდებოდა მუსლი-
მი თემის კოლექტიურ მეხსიერებაში თავმოყრილ წინააღმდე-
გობებს, აშკარა და ტენდენციური აღმოჩნდა შემდეგი:  ისლა-
მი ზოგიერთ ხმაში დათრგუნული და მოკრძალებული იყო, 
ზოგჯერ კი ამაყად და ამბიციურად გამოიყურებოდა. ისლამი 
ერთდროულად მეტყველებდა ჩაგრულის ენით, ზოგჯერ კი 
მიზანდასახულად და ნაციონალურ დისკურსში მიღებულად 
გამოიყურებოდა. ისლამმა აჭარაში დროთა განმავლობა-
ში სხვადასხვა პოლიტიკური რეჟიმის პირობებში ზვავივით 
აიკრიფა რთული გამოცდილებები და დღეს მისი ხმა ხში-
რად ურთიერთსაწინააღმდეგო და დიქოტომიურია. სწორედ 
ტრავმაზე პასუხია ის, ერთი შეხედვით, წინააღმდეგობრივი 
ხმები, რომლებიც დღეს აჭარაში ისმის ისლამის რეპრე-
ზენტაციისას. აჭარის დღევანდელი მუსლიმური ყოფისა და 
აჭარელი მუსლიმის იდენტობების შფოთვის გასააზრებლად 
ამჟამად წარსულში უნდა ვიმოგზაუროთ და გავაანალიზოთ, 
თუ რა გამოცდილებები შეიძინა აჭარელი მუსლიმის კოლე-
ქტიურმა მეხსიერებამ სხვადასხვა დროს სხვადასხვა კრიზი-
სისა და „მეხსიერების რეჟიმების“39 პირობებში. 

38  James Wertsch and Nutsa Batiashvili, ‘’Mnemonic communities and conflict:
       Gerogia’s National narrative Template’’ In Trust and conflict, Ed by Ivana Mark-
      ova and Alex Gillespie  (London and New York, Routledge, 2011), pp 37-48.
39  Katherine Hodkin and Susannah Radstone, Regimes of memory, 1st edition
      (Routledge, 2003).



145

წარსულის გააზრებისათვის: 
როგორ და რატომ ჩამოყალიბდა აჭარაში 

რელიგიური სირცხვილის გრძნობა

რუსული იმპერიის და პირველი რესპუბლიკის პერიოდი - 
სირცხვილი რელიგიის, ერისა და იმპერიის მიჯნაზე

ისტორიული ექსკურსისთვის უნდა აღინიშნოს, რომ აჭარა, 
მე-16 საუკუნიდან მოყოლებული, ოსმალეთის  იმპერიის შემა-
დგენლობაში იმყოფებოდა, თუმცა ისლამის გავრცელება იქ 
სისტემურად მე-19 საუკუნიდან იწყება. რუსეთ-ოსმალეთის 
ომებში რუსეთის წარმატებამ შეცვალა აჭარის გეოპოლიტი-
კური მნიშვნელობა და იქ ისლამის გაძლიერებას შეუწყო ხე-
ლი. შედეგად აჭარაში ისლამური კულტურული ფორმები თან-
დათან გაძლიერდა: დაიწყო მიგრაციები აჭარასა და სტამ-
ბოლს შორის, ადგილობრივმა მცხოვრებლებმა გადაირქვეს 
ქართული სახელები და თურქული სახელები დაირქვეს, ჩა-
დრისა და ჰიჯაბის ტარება ადგილობრივი ჩაცმულობის 
სტანდარტად გადაიქცა, ქართულმა ენამ დაკარგა ფუნქცია 
საჯარო სფეროში და თურქული ენა რეგიონის ლინგვა-
ფრანკად გადაიქცა.40 

რუსეთ-ოსმალეთის ომების დროს მუსლიმი აჭარლების გარკვე-
ულმა ნაწილმა ოსმალეთის მხარე დაიჭირა. ამ პირობებში 
გიაური, როგორც არამუსლიმი, აჭარელთა რადიკალურად, 
პანთურქულად განწყობილი ნაწილისთვის უკვე რუსეთთან 
ერთად ქართველიც გახდა. ამ მიზეზების გამო ნელ-ნელა 
დაიწყო ქართულ ნაციონალურ ერთობაში ჰომოგენურობის 
რღვევა და აჭარელ მუსლიმებში ქართულ იდენტობასთან  

40     Giorgi, Kazbegi, Tri Mesiatsa v Turetskoi Gruzii. Tbilisi. Reprinted in Georgian  (Batu-
      mi: Ach’ara, 1995).



146

თანდათანობითი დაცილების პროცესი.41 1878 წელს აჭარის 
რუსეთის იმპერიაში გადასვლის პერიოდისთვის საქართვე-
ლოში გაძლიერებული იყო ეროვნულ-განმათავისუფლებე-
ლი მოძრაობა, რომლისთვისაც აჭარა მიიჩნეოდა „დაკარ-
გულ“ რეგიონად, რომელიც ქართველი ერის შემადგენლო-
ბაში უნდა დაბრუნებულიყო.42 გაზეთ „ივერიაში“ აჭარის 
რუსეთის იმპერიის ფარგლებში ინკორპორაციის შესახებ 
ილია ჭავჭავაძე წერდა: „ბერლინის ხელშეკრულებამ საუ-
კეთესო საქმე გაგვიკეთა: ჩვენი სისხლისმიერი ძმები დაგვი-
ბრუნდნენ, ჩვენი ცივილიზაციის აკვანი, ჩვენი ანტიკური სა-
ქართველო გაერთიანდა“. მიუხედავად ეროვნული მოძრაო-
ბის მიერ „აჭარის დაბრუნების“ უდიდესი კამპანიის წამოწყე-
ბისა, თავად მოსახლეობის განწყობა განსხვავებული იყო.  
ქართული ლიბერალური ინტელიგენციისთვის შოკისმომგვრე-
ლი აღმოჩნდა, რომ ძმობის იდეას აჭარელი მუსლიმებს შო-
რის ენთუზიაზმი არ გამოუწვევია43. პირიქით, 1878-სა და 
1880 წლებში ადგილობრივი მოსახლეობის დიდმა ნაწილმა 
თავშესაფრის ძიება დაიწყო ოსმალეთის იმპერიაში. რასა-
კვირველია, მუჰაჯირობის პროცესს ჰქონდა რელიგიური წინა-
პირობები: მუსლიმ ქართველობას ეგონა, რომ რუსული კოლო-
ნიური მმართველობის პირობებში მათი ცხოვრება შეუძლე-
ბელი იქნებოდა, რადგან რუსეთი მუსლიმებს ქრისტიანობაზე 
დაბრუნებას აიძულებდა.44 გარდა ამისა,  პრესაში აღნიშნუ-
ლი იყო სხვა ეკონომიკურ-პოლიტიკური მოტივები: აჭარელი 
ელიტის დიდმა ნაწილმა დაკარგა ოფიციალური თანამდებო-
ბები, ოსმალეთი კი მიგრირებულ აჭარლებს გადასახადე-
ბისა და სამხედრო სამსახურისგან გათავისუფლებას ჰპირ-

41   W.E. Allen, and P. Muratoff, Caucasian Battlefields: A History of the Wars on the
      Turco-Caucasian Border, 1828–1921 (Nashville: Battery Press, 1953).
42  Ronald Grigor Suny, The making of Gergoan nation, 2nd edition (Blooming-
       stone and Indianapolis, Indiana University Press, 1994).
43  Mathijs Pelkmans, Defending the Border: Identity, Religion, and Modernity in
      the Republic of Georgia (Ithaca: Cornell University Press, 2006), PP 97-98.
44  ს. მეგრელიძე, აჭარის წარსულიდან (მუჰაჯირობა 1878-1882 წლებში) (თბილისი,
      გამომცემლობა მეცნიერება, 1964).



147

დებოდა.45 ფაქტობრივად, აჭარლების მიგრაციას, რომელიც 
დიდწილად სოციალური და ეკონომიკური მოტივები ჰქონ-
და, ამძაფრებდა რელიგიური განსხვავებაც, რაც, საბოლოოდ, 
ოსმალური ლოიალობისთვის ხელსაყრელ პირობებს ქმნიდა. 

ქართველი ანთროპოლოგი თამთა ხალვაში თავის დისერტა-
ციაში აღნიშნავს, რომ აჭარელ მუსლიმებში სირცხვილის 
განცდის კულტივირება პირველად რუსული იმპერიის კვალ-
დაკვალ იწყება და თავდაპირველად ის ორ იმპერიულ გზა-
ჯვარედინზე ყოფნასთან არის დაკავშირებული. მაშინდელი 
პრესა მუჰაჯირობის მასშტაბურ პროცესს მოლებისა და თურ-
ქი აგიტატორების მოქმედებას მიაწერდა და, შესაბამისად, 
მუსლიმური შიშები რუსეთის იმპერიის მიმართ, ე.წ. „რჯულის 
შეცვლის შიში“ სამარცხვინო გამოცდილებად ჩაითვალა.46 
მუსლიმთათვის ახალი იმპერიის, რუსეთის ფარგლებში ცხო-
ვრება არ აღმოჩნდა სასურველი იმ ფონზე, როცა ახალი 
იმპერიის ფარგლებში ცხოვრება ქართულ წიაღში დაბრუნე-
ბის შესაძლებლობას იძლეოდა. ოსმალო აგიტატორთა მო-
წოდებებზე, რომ „რუსები რჯულს შეგიცვლიან, გაგაქრისტია-
ნებენო“ მუსლიმმა ქართველებმა ოსმალეთში გადასახლების 
გადაწყვეტილებით უპასუხეს. ახალ იმპერიაში დანარჩენ საქა-
რთველოსთან ერთად ცხოვრებაზე უარის თქმა ქართულ კო-
ლექტიურ მეხსიერებაში არაპირდაპირ მუსლიმთა „ჩამორჩე-
ნილობას“, „არაცივილიზებულობას“ დაუკავშირდა.47 მიუხედა-
ვად მუსლიმი აგიტატორების დადანაშაულებისა, მუსლიმი 
ქართველების როლი მუჰაჯირობის პროცესში მაინც მკა-

45   ირაკლი ბარამიძე, მუჰაჯირობა და მუჰაჯირობასთან დაკავშირებული პოლიტიკური
პროცესები სამხრეთ-დასავლეთ საქართველოში: მიზეზები და სოციალური 
ასპექტები (მე-19 საუკუნის 70-90-იანი წლები, კრებულში ,,კულტუროლოგიური 
და ისტორიულ-ეთნოგრაფიული ძიებანი საქართველოში”. რედ. დ. ხახუტაიშვილი 
და ვ. შამილაძე (ბათუმი: გამომცემლობა აჭარა, 1996).

46  თამთა ხალვაში, სოციალური სამართლიანობის ცენტრი, სირცხვილის პერიფერია
(თბილისი, 2016) https://socialjustice.org.ge/ka/products/sirtskhvilis-periferia 
ბოლოს შესვლა: 27 ნოემბერი, 2024.

47  Bruce Grant, The Captive and the Gift: Cultural Histories of Sovereignty in Rus-
      sia and the Caucasus (Ithaca: Cornel University Press, 2009).



148

ფიოდ დაფიქსირდა. ქართული  ლიბერალური ინტელიგენ-
ციის აზრით, სწორედ მუსლიმთა შიშები იყო მუსლიმი და 
ქრისტიანი ქართველების მიერ ერთმანეთის ვერაღიარების 
მთავარი ბარიერი. ალბათ სწორედ რუსეთის იმპერიისადმი 
შიში იყო პირველი „სამარცხვინო“ გამოცდილება, რომელიც 
მუსლიმთა კოლექტიურ ცნობიერებაში სირცხვილის განცდად 
დაილექა. 

ქრისტიან და მუსლიმ მოძმეებს შორის იდენტობის კრიზისის 
დასაძლევად ეროვნულმა  მოძრაობამ დისკურსულ დონეზე 
დაგმო ქართულ ნაციონალურ წიაღში მხოლოდ ქრისტიანის 
არსებობის ნარატივი, ქმედით დონეზე კი აჭარლების მიგრა-
ციის წინააღმდეგ გამოვიდა და რუსეთი აიძულა, მუსლიმე-
ბის უფლებების გარანტია შეექმნა  აჭარის ტერიტორიაზე 
(დაწესდა მუსლიმური სასამართლოები, რომლებიც განიხი-
ლავდნენ ოჯახურ და ქონებრივ დავებს შარიათის წესის მი-
ხედვით, დააბრუნა მუსლიმები მაღალ ადმინისტრაციულ თანა-
მდებობებზე და მუსლიმებისთვის გადასახადებიც შეამცი-
რებინა). თუმცა ამანაც კი ვერ შექმნა კარგი პირობები 
,,სამუსლიმანო საქართველოში’’ ისლამის არსებობისთვის. 
ქართველი მკვლევრები და მოღვაწეები გაკვირვებულები 
იყვნენ იმით, თუ რამდენად არ არსებობდა აჭარაში ერთიანი 
გაზიარებული ნაციონალური იდენტობა. ქართველი ისტორი-
კოსი დიმიტრი ბაქრაძე 1880-იან წლებში აჭარაში მოგზა-
ურობის შესახებ წერდა, რომ აჭარაში ფართოდ იყო გავრცე-
ლებული რელიგიური რადიკალიზმი: „ყველა საკითხს, რო-
მელიც არ ეხება რელიგიას, აჭარელი რელიგიური კუთხით  
განიხილავდა; ყველა საკითხზე საუბარს რელიგიურ თემაზე
დააბრუნებდა“.48 

საინტერესოა აჭარელი მუსლიმის სირცხვილის გრძნობის 
დინამიკა და კონტექსტის ტრანსფორმაცია პირველი დამო-

48  Mathijs Pelkmans, Defending the Border: Identity, Religion, and Modernity in
       the Republic of Georgia (Ithaca: Cornell University Press, 2006), p 99. 



149

უკიდებელი რესპუბლიკის პერიოდში. საქართველოს დამო-
უკიდებლობას აჭარა რთულ ვითარებაში შეხვდა. 1918 წლის  
მარტის ბრესტ-ლიტოვსკის ზავის თანახმად, ბათუმის ოკრუ-
გი რუსი ჯარებისგან უნდა გაწმენდილიყო და იგი ხელახლა 
გადადიოდა ოსმალეთის შემადგენლობაში.49 ამავდროულად 
XX საუკუნის დასაწყისი დიდი სოციალური და პოლიტიკური 
ძვრების პერიოდი იყო დანარჩენ საქართველოშიც. რუსე-
თის იმპერიის შემადგენლობაში მყოფი ნაციონალისტური და 
სოციალისტური მოძრაობები რუსეთის იმპერიის წინააღმდეგ 
ილაშქრებდნენ და ეროვნული დამოუკიდებლობის ფორმატს
მოითხოვდნენ. ლიბერალური ინტელიგენციის წარმომადგენ-
ლები, რომელთა წევრიც იყო აჭარელი მუსლიმი ბეგი მემედ 
აბაშიძე, მოითხოვდნენ რუსეთის იმპერიის ფარგლებში საქარ-
თველოს ეროვნულ-კულტურულ ავტონომიას. მემედ აბაშიძე 
საქართველოს ეროვნული ავტონომიის ფარგლებში აჭარის 
კულტურულ ავტონომიასაც მოიაზრებდა. თუმცა, მეორე 
მხრივ, არსებობდნენ პროთურქული ორიენტაციის მუსლიმი 
ქართველები, რომლებმაც მესხეთში საქართველოს ფარგლე-
ბიდან გამოყოფის მოთხოვნით სამოქალაქო ომი გააჩაღეს 
1918-1919 წლებში. სწორედ ამ გზაჯვარედინზე, რუსული 
იმპერიისა და დამოუკიდებელი ერის გზაგასაყარზე მდგომ
ქართველებში ეროვნული ფორმატი პროგრესულ მიმართუ-
ლებად იყო მოაზრებული, ხოლო ამ კონტექსტში აჭარის პრო-
თურქული ორიენტაციის მუსლიმები კიდევ ერთხელ დაფი-
ქსირდნენ ქართველი ერის „შემარცხვენელ“, „არაცივილი-
ზებულ“ ნაწილებად. მემედ აბაშიძე თავის პუბლიკაციებში 
იმ მუსლიმებს, რომლებიც დამოუკიდებელ საქართველოში 
გაერთიანებას ემხრობოდნენ, „პროგრესულებად“ მოიხსენი-
ებდა, ხოლო ვინც ოსმალეთის იმპერიის ფარგლებში მოი-
აზრებდა აჭარის ავტონომიას, მათ ფანატიკოსებს, თურქო-
ფილებსა და „შემარცხვენლებს“ ეძახდა. ნიშანდობლივია, 

49  უჩა ბლუაშვილი, მესხეთის სახელოვანი შვილები, რედ. ცირა მესხიშვილი (თბი-
      ლისი, 2008).



150

რომ, თუკი რუსეთის იმპერიის ფარგლებში მუსლიმი ქარ-
თველი „შემარცხვენლად“ ჩაითვალა ოსმალურ-ისლამური 
ორიენტაციის გამო, ამჟამად „ჩამორჩენილობა“ ეროვნული 
ფორმატისგან გადახვევას და აჭარის იმპერიულ ოსმალურ 
ფორმატში წარმოსახვას დაუკავშირდა. მემედ აბაშიძის აზრ-
ით, ის მუსლიმობა, რომელიც აჭარის პოლიტიკურ მომავალს
არა ქართული ეროვნული პროექტის, არამედ თურქეთის 
ავტონომიად მოიაზრებდა, იყვნენ თურქი აგიტატორების 
პროპაგანდის მსხვერპლნი და საფრთხეს უქმნიდნენ თანა-
ცხოვრების ერთიან ფორმატს ქართველი ერის ჩარჩოში,
რაც მას „არაცივილიზებულად“ მიაჩნდა.50

„არაცივილიზებულობის“ მარკერი, რომელიც თურქეთის ფარ-
გლებში დარჩენის მომხრეებს მიეწერათ, იმთავითვე აზიანე-
ბდა და იმიჯს ულახავდა აჭარელ „პროგრესულ“ ინტელიგენ-
ციასაც. რაც უფრო მეტად არცხვენდნენ მათ, ვინც აჭარის 
ოსმალეთში ინტეგრაციას უჭერდა მხარს, მით მეტად არ-
ცხვენდნენ საკუთარ თავსაც ამ მემკვიდრეობაში უნებლიე 
მონაწილეობისთვის. მემედ აბაშიძემ და „სამუსლიმანო საქა-
რთველოს განმათავისუფლებელმა კომიტეტმა“, მართალია, 
აჭარის ისლამურ მემკვიდრეობასთან ერთად ერის სხეულში 
ინტეგრაციაზე ბევრი იმუშავეს და საბოლოოდ წარმატებასაც 
მიაღწიეს, მაგრამ ოსმალურ-ისლამური მემკვიდრეობა და 
„თურქოფილი“ მუსლიმები მაინც ბარიერს წარმოადგენდნენ, 
რაც ისლამს იმიჯს ულახავდა და მის საერთო ეროვნულ სხე-
ულში მიღებას ეღობებოდა წინ. ასეთ ვითარებაში იმპერიისა 
და ერის გზაგასაყარზე არსებული ხალხისთვის, ისლამი აღმო-
ჩნდა ის, რაც სირცხვილის წყაროდ გადაიქცა არა თავის-
თავად რელიგიის, არამედ პროგრესული ერი-სახელმწიფოს 
მოდელისგან გამიჯვნის გამო. სხვა სიტყვებით, სირცხვი-

50  Tamta Khalvashi, ‘’Peripheral Affects: Shame, publics and performance on the
     margins of the republic of of Georgia’’ (PhD diss., University of Copenhagen, 
      Faculty of Social Science, 2015), ISBN 978-87-7611-926-3.



151

ლის ენა ხელახალი კონტექსტით სწორედ მაშინ ჩნდება აჭა-
რაში, როდესაც მუსლიმური აჭარა რეგრესულ ძალად ჩაი-
თვალა ოსმალური ორიენტაციის გამო. „შევიგნოთ, რომ მხო-
ლოდ საქართველოსთან გაერთიანება მოგვანიჭებს ბედნიე-
რებას. თუ ამას არ ვიზამთ, მტრებს გავახარებთ, სამუდა-
მოდ შერცხვენილები ვიქნებით, მონობის უღელს დავიდ-
გამთ კისერზე და საშვილიშვილოდ თავი მოგვეჭრება”,51 წერ-
და მემედ აბაშიძე „სამუსლიმანო საქართველოში” გამო-
ქვეყნებულ წერილში. მიუხედავად „სირცხვილის” ამ გამო-
ცდილებისა, სამუსლიმანო საქართველოს განმათავისუფლე-
ბელმა კომიტეტმა აჭარის მეჯლისში უმრავლესობა მოიპო-
ვა და 1920 წელს აჭარა დამოუკიდებელი საქართველოს ნა-
წილი გახდა. თუმცა „სირცხვილის” ჩამოწმენდა მუსლიმურმა 
აჭარამ ბოლომდე ვერ მოასწრო, რადგან 1921 წელს წითელ-
მა არმიამ დამოუკიდებელი საქართველოს ხანმოკლე ეპოქა 
დაასრულა. 52

მუსლიმი აჭარლის კოლექტიური მეხსიერება ,,სამუსლიმანო 
საქართველოში’’ სწორედ ამ იმპერიათა ურთიერთჭიდილსა 
და იმპერიასა და ერს შორის გზაჯვარედინზე ყოფნის კონტექსტ-
ში დაიწერა. ასე იყო თუ ისე, ისლამი და ოსმალური მემ-
კვიდრეობა იყო ის, რაც მუსლიმ ქართველს „სირცხვილის“ 
რუბრიკას უღვივებდა და „არაცივილიზებულობასა” და „პრო-
გრესს” შორის შემაფერხებელ ძალად აღიმართებოდა ორ
საქართველოს შორის. მუსლიმურ-ოსმალური მემკვიდრეო-
ბის გამო  აჭარელი მუსლიმი გრძნობს ისტორიულ პასუხის-
მგებლობას, იგი დღემდე ებრძვის ისლამის „ჩამორჩენილო-
ბასთან“ დაკავშირებულ იარლიყებს და ცდილობს ისლამის 

51  შეტანილია ნარგიზ აბაშიძის და თეიმურაზ კომახიძის მიერ გამოცემულ კრებულში
     „სამუსლიმანო საქართველო: 1919-1921“, (გამომცემლობა „აჭარა“, 2008), გვ 17.
52  Tamta Khalvashi, ,,Peripheral Affects: Shame, publics and performance on the
      margins of the republic of of Georgia” (PhD diss., University of Copenhagen,
       Faculty of Social Science, 2015), ISBN 978-87-7611-926-3.



152

გაცივილიზებულებას. სწორედ სირცხვილისა და ღირსების ეს 
ურთიერთშეზრდილი აფექტები გამოსჭვიოდა აჭარელი მუ-
სლიმების დამოკიდებულებებიდან, რომლებიც ბარიერებ-
საც აღგვიმართავდა და გვაახლოებდა კიდეც. ერთმა ჩემმა 
რესპონდენტმა ძალიან ნერვიულად აღნიშნა: „მე რატომ უნდა 
ვაგო პასუხი იმის გამო, რომ  ჩემი წინაპრები გამუსლიმდნენ, 
მე ხომ ეს რწმენა წინაპრებისგან გადმომეცაო“. ისლამი თი-
თქოს ბარიერია, რომელიც კოლექტიურ მეხსიერებაში ტრა-
ვმულ გამოცდილებებად დაილექა და რომელმაც თავის თავ-
შივე შექმნა იზოლაციის და სიჩუმის გამოცდილება. დღეს 
აჭარელი მუსლიმის დარცხვენილი, ვერგათამამებული მზე-
რა ალბათ აჭარის ზუსტად ამ ურთიერთმონაცვლე რთულ  
პეიზაჟებს უყრის თავს ახლა უკვე დამოუკიდებელი საქართვე-
ლოს ავტონომიურ  რეგიონში.

  საბჭოთა პერიოდი - რეპრესირებული და დათრგუნული
  რელიგია

მოსაზრება, რომ აჭარლები არასდროს ყოფილან  რეალურად 
მუსლიმები, ქართულ ნაციონალურ დისკურსში საკმაოდ პოპუ-
ლარულია. ამ ნარატივის საფუძველი ისაა, რომ საბჭოთა პე-
რიოდში ჩამოყალიბდა იდეოლოგიური ეთნიკური ნაციონალი-
ზმი, რომელმაც რელიგიური საკრალურობის ფორმები შეი-
ძინა და ისინი უმეტესად ქრისტიანობისგან ისესხა. ამგვარ-
მა ნაციონალიზმმა კი ისლამი ეროვნული წიაღიდან თანდა-
თანობით განდევნა.

მუსლიმური ინსტიტუტების ნგრევითა და ისლამის საჯარო სი-
ვრციდან განდევნით, საბჭოთა კავშირმა შეამცირა ისლამის 
წილი ქართულ ნაციონალურ წარმოსახვაში. ამასთანავე საბჭ-
ოთა პერიოდში შეიქმნა ბევრი ისეთი საყრდენი, რომელმაც 
ბიძგი მისცა ქრისტიანობის აღმავლობას პოსტსაბჭოთა პერი-
ოდში. ამის ერთ-ერთი მიზეზი მუსლიმთა რეპრესიები იყო, 
რომლის ფარგლებში აჭარა, ერთი მხრივ, დიდწილად გაი-
წმინდა მუსლიმი მოსახლეობისგან (გადასახლება, დახვრე-



153

ტა), მეორე მხრივ კი, დაითრგუნა ამ რელიგიის საჯარო სი-
ვრცეში არსებობის შესაძლებლობაცა და სურვილიც.  ამ ტერო-
რისთვის აჭარაში გაჩნდა ისლამის  დადანაშაულების ლატენ-
ტური განცდა.53 

საბჭოთა ტერიტორიულ-ადმინისტრაციული მოწყობის წესმა
დიდი გავლენა იქონია საქართველოში ეთნიკური თუ რელი-
გიური კულტურების ჩამოყალიბებასა და განვითარებაზე, რა-
დგან სსრკ ადმინისტრაციული მოწყობის წესი გულისხმობ-
და ხალხების დაყოფას სსრკ-ს მოკავშირე რესპუბლიკებად 
(SSRs), ავტონომიურ რესპუბლიკებად (ASSRs) და ავტონომიურ 
ოლქებად. კორენიზაციის პოლიტიკის ფარგლებში ეთნიკური 
ნიშნით წარმართული ეს რანჟირება ეხებოდა ხალხთა ტიტუ-
ლატურის განსაზღვრას და ამა თუ იმ ჯგუფის პოლიტიკური 
და კულტურული განვითარების ხარისხსაც.54

საბჭოთა ავტონომიური სოციალისტური რესპუბლიკები (ASS-
Rs) სპეციფიკურ ადგილს იკავებდნენ საბჭოთა ადმინისტრა-
ციულ მოწყობაში. ისინი პირდაპირ კი არ იყვნენ დაქვემდე-
ბარებულები საბჭოთა კავშირს (USSR), არამედ მოკავშირე
საბჭოთა სოციალისტურ რესპუბლიკებს (SSRs) ექვემდებარე-
ბოდნენ. მოკავშირე საბჭოთა რესპუბლიკები ეთნიკურად გან-
საზღვრულნი იყვნენ და შედგებოდნენ ტიტულარული ნაცი-
ებისგან, ხოლო მათზე დაქვემდებარებული ავტონომიების 
ხალხებს ნაკლები სტატუსი ჰქონდათ ტიტულარულ იერარ-
ქიაში. ეს სუბორდინაციული პრინციპი ქმნიდა დაპირისპირ-
ებას უმრავლესობის (მოკავშირე რესპუბლიკებს) და უმცირე-
სობის ჯგუფებს (ავტონომიურ რესპუბლიკებსა და ოლქებს)  
შორის. მიუხედავად იმისა, რომ ავტონომიური რესპუბლიკები 

53  Mathijs Pelkmans, Defending the Border: Identity, Religion, and Modernity in
       the Republic of Georgia (Ithaca: Cornell University Press, 2006).
54  Graham Smith, Post-colonialism and Borderland Identities in  Nation-Build-
       ing in Post-SovietBorderlands. Ed. By Grahem. Smith et.al (Cambridge Univer-
       sity Press, 1998).



154

ოფიციალურად მოკავშირე რესპუბლიკებს ექვემდებარებო-
დნენ, ავტონომიების ლიდერებს მოსკოვისთვის უნდა მიემა-
რთათ მთელი რიგი საკითხების გადასაჭრელად. შესაბამი-
სად, მოსკოვი გამოდიოდა უმცირესობების უფლებების მაკონ-
ტროლებლად მოკავშირე რესპუბლიკისთვის, რაც ერთგვარ 
იერარქიას ქმნიდა ავტონომიას, მოკავშირე რესპუბლიკასა და 
ფედერალურ ცენტრს  შორის. 55 

საბჭოთა კავშირის მიერ აჭარაზე კონტროლის მოპოვება იმაში 
გამოიხატებოდა, რომ სხვა ავტონომიებთან შედარებით, აჭა-
რის ავტონომია არ შექმნილა აჭარის მოსახლეობის ეთნიკური 
ან კულტურული განსხვავებულობის ნიადაგზე, არამედ ეს იყო 
რელიგიური ავტონომია, რომელიც  თურქეთსა და საბჭოთა კა-
ვშირს შორს პოლიტიკური მოლაპარაკებების შედეგად შე-
იქმნა. აჭარის ავტონომიის რელიგიური საფუძვლის გამო აჭა-
რას ნაკლები ხარისხის ავტონომიურობა მიენიჭა, ვიდრე ეს 
სხვა ავტონომიების შემთხვევაში იყო. შესაბამისად, საბჭოთა 
კავშირმა აჭარაზე კონტროლის მექანიზმები ძირითადად თა-
ვისთვის შემოინახა.56

ტერიტორიულ-ადმინისტრაციული მოწყობის ამ სპეციფიკამ 
აჭარის ავტონომიაში შედეგები სხვადასხვა მიმართულებით 
დაგვანახა: აჭარაში ძალაუფლების სათავეში მხოლოდ არა-
აჭარელი ქართველები იყვნენ (რომლებიც ცალკე ჯგუფად 
იყვნენ მოხსენიებულნი საბჭოთა აღწერებში 1932 წლამდე), 
რომლებიც საგანგებოდ ჩამოჰყავდათ აჭარაში დანარჩენი 
საქართველოდან და რომლებსაც ნაკლები პროფესიული კვა-
ლიფიკაცია გააჩნდათ. ბათუმის კომუნისტურ პარტიას 1922 
წლისთვის მხოლოდ ერთი აჭარელი წარმომადგენელი ჰყა-

55 Krista Goff, A. Nested Nationalism: Making and Unmaking Nations in the
Soviet Caucasus (Cornell University Press, 2020), http://www.jstor.org/sta-
ble/10.7591/j.ctvxbpfkn

56  Mathijs Pelkmans, Defending the Border: Identity, Religion, and Modernity in
      the Republic of Georgia (Ithaca: Cornell University Press, 2006).

https://www.jstor.org/stable/10.7591/j.ctvxbpfkn
https://www.jstor.org/stable/10.7591/j.ctvxbpfkn


155

ვდა, რომელიც შემდგომი წმენდის შემდეგ თანამდებობი-
დან გაათავისუფლეს. ეს ყველაფერი ნიშნავდა იმას, რომ მუ-
სლიმი აჭარაში სოციალურ და კულტურულ უმცირესობაში 
მოექცა.57 ამით საბჭოთა ხელისუფლება სანდო საბჭოთა მო-
ქალაქეების თავმოყრას ცდილობდა პერიფერიულ აჭარაში,
რომელსაც ახლა უკვე კაპიტალისტური თურქეთი ესაზღვრ-
ებოდა, რაც სოციალისტური საბჭოთა კავშირის პოლიტიკას 
მუსლიმური აჭარის მიმართ ერთიორად მარგინალურს ხდიდა. 

საბჭოთა პერიოდამდე აჭარლები განათლებას უმეტესად თუ-
რქულ და არაბულ ენებზე იღებდნენ. ეს საბჭოთა პერიოდ-
ში ქმნიდა ბარიერს, რომ მათ აჭარის მმართველობაში მიე-
ღოთ მონაწილეობა და შეექმნათ ადგილობრივი ინტელექტ-
უალური ელიტა. ამის სანაცვლოდ, სხვა ქართველები მიდი-
ოდნენ ბათუმში იმ ეკონომიკური სარგებლის მისაღებად, რაც, 
წესით, ადგილობრივი ჯგუფის ხელში უნდა ყოფილიყო. ეს 
თავისთავად ბზარს აჩენდა აჭარის ადგილობრივ მოსახლე-
ობასა და დანარჩენ ქართველებს შორის.58

კომუნისტების ბრძოლა ისლამის წინააღმდეგ იმაშიც გამო-
ვლინდა, რომ ადგილობრივ კადრებად დანიშნული იყვნენ 
მხოლოდ ქრისტიანები, ისინი, ვისაც, ჰქონდა მკვეთრი ანტი-
ისლამური და ანტითურქული განწყობები. დერლუგიანი წერს, 
რომ მუსლიმების წინააღმდეგ განსაკუთრებული სასტიკი რე-
პრესიები მიმდინარეობდა აჭარაში. 172 მედრესე და 158 მე-
ჩეთი ან განადგურდა ან საწყობებად და საქონლის სადგომ-
ებად გადაკეთდა, ხოჯები და მოლები რეპრესირებულნი იქნენ. 
1930 წლებში დაიწყო რელიგიური სკოლების დახურვაც და 
ამავე წელს დაიწყო ჩადრების იძულებითი მოხსნის კამპანია. 
რამდენიმე სოფელში ქალებს იძულებით ხდიდნენ ჩადრს და 

57   Mathijs Pelkmans, Defending the Border: Identity, Religion, and Modernity in
       the Republic of Georgia (Ithaca: Cornell University Press, 2006).
58   Ibid 57.



156

ცეცხლში წვავდნენ. ფიზიკური რეპრესიები წარმოადგენდა 
ძირითად ფაქტორს, რის გამოც ისლამი „საშინაო მოხმარ-
ების“ რელიგიად იქცა. ამას ხელს უწყობდა ისიც, რომ სა-
ზღვარი საბჭოთა კავშირსა და თურქეთს შორის ჩაკეტილი 
იყო, რაც მაღალმთიან აჭარას სხვა მუსლიმური ცენტრები-
სგან იზოლაციაში აქცევდა.59 თუკი ცარისტული მმართველ-
ობის პერიოდში ბევრი მუსლიმი იღებდა განათლებას სტა-
მბოლში, საბჭოთა მმართველობის დროს ეს შეუძლებელი 
გახდა. მეორე მსოფლიო ომის შემდეგ იწყება მუსლიმების 
მასობრივად გადასახლება შუა აზიაში იმ მიზეზით, რომ 
სოციალისტური რუსეთის პერიფერიასა და დემოკრატიულ 
გზაზე შემდგარ თურქეთს შორის მოქცეულ საზღვარზე ცხოვ-
რობდნენ პრობლემური რელიგიის ადამიანები, რომლებიც 
თურქეთთან იყვნენ დაკავშირებულნი და ისინი ამ პრობლე-
მური ზონიდან უნდა მოეშორებინათ. მათთვის, ვინც გადა-
სახლებას გადაურჩა და აჭარაში დარჩა, ისლამი საჯარო სი-
ვრციდან საოჯახო სივრცეში გადავიდა. ისლამური რელი-
გიური პრაქტიკების არსებობა უფრო მეტად მაღალმთიან 
აჭარაში იყო შესაძლებელი, ვიდრე ადმინისტრაციულ ქალა-
ქებში, რადგან იმპერიული ცენტრი პერიფერიის ქალაქებს  
უფრო აკონტროლებდა. რელიგიური რიტუალების აღსრუ-
ლება ჩუმად, სახლის პირობებში იყო შესაძლებელი, რადგა-
ნაც ზემო აჭარა მოწყვეტილი იყო მუსლიმურ ცენტრებთან 
კომუნიკაციას. ისლამი იმდენად იზოლირებული იყო, რომ 
ადგილობრივი სასულიერო პირები დამოუკიდებლად, მთვა-
რის ტრაექტორიის მიხედვით ადგენდნენ რელიგიური დღე-
სასწაულების აღნიშვნის თარიღებსაც.60 

59  Georgi M. Derlugian, ’’The Tale of Two Resorts: Abkhazia and Adjara before and
since the Soviet Collapse’’, in The Myth of „Ethnic Conflict“: Politics, Econom-
ics, and „Cultural“ Violence,  eds. Beverly Crawford and Ronnie D. Lipschutz,  
Berkeley: International and Area Studies, University of California at Berkeley, 
1998, 261–92

60  Mathijs Pelkmans, Defending the Border: Identity, Religion, and Modernity in
       the Republic of Georgia (Ithaca: Cornell University Press, 2006).



157

საბჭოთა პერიოდში ისლამის ხილული სივრციდან გაქრო-
ბასთან ერთად მისი დაკნინება  მეხსიერების პოლიტიკის გზი-
თაც წარიმართა. საბჭოთა ნომენკლატურის დაკვეთით უნდა
დაეწერათ ახალი ისტორია, რომლის მიხედვითაც აჭარა-
ში ისლამის გავრცელება აიხსნებოდა არა სოციალურ-
ეკონომიკური ფაქტორებით გამოწვეული ნებაყოფლობითი  
არჩევანით, არამედ ისლამი ოსმალეთის მხრიდან ძალადო-
ბრივ და  თავსმოხვეულ „არჩევანს“ დაუკავშირდებოდა.61 ამა-
ვე დისკურსის ნაწილი იყო ისიც, რომ მუჰაჯირობა იყო 
ოსმალეთის მიერ ძალადობრივად გამოწვეული მიგრაცია.  
წარსულის ამ ფორმებმა ქართულ კოლექტიურ მეხსიერება-
ში, ერთი მხრივ, ანტიოსმალური რიტორიკა გაამძაფრა,
ხოლო მეორე მხრივ, ისლამი საქართველოსთან შეუთავსე-
ბლად, არალეგიტიმურად გამოაცხადა. ოსმალური პერიოდი 
ქართულ ისტორიოგრაფიაში აღიბეჭდა, როგორც „ოქროს 
ხანის“ ანტიპოდი, რომელმაც დაასრულა დამოუკიდებელი 
საქართველოს არსებობა.62 როდესაც ერთ-ერთი პირველი 
ეკლესია გაიხსნა აჭარაში, ადგილობრივი გაზეთი წერდა: 
„მართალია, მტერმა მრავალჯერ დაგვამარცხა, მაგრამ ჩვენ 
მტვრისაგან აღვსდექით, როგორც ფენიქსი“.

წარსულის ამ ვერსიების შემოტანით, რუსული იმპერიის პე-
რიოდში ისლამთან დაკავშირებულ სირცხვილის განცდას კი-
დევ სხვა რუბრიკაც დაემატა. ყველაფერი ოსმალური დემო-
ნიზებულად შეირაცხა: ოსმალო - მტერთან, ისლამი - 
ძალადობის ინსტრუმენტთან, ხოლო მუსლიმი - არაღიარ-
ებულ ქართველთან ასოცირდა. უფრო რადიკალური ფორ-
მით თუ ვიტყვით, იმპერიულ და საბჭოთა ნარატივში მუსლიმი 
ქართველი საერთოდაც თურქთან, „თათართან“ გაიგივდა. 

61   ს. ჯაფარიძე, „თურქთა ბატონობის დროინდელი აჭარის სოციალურ-ეკონომიკური
ცხოვრების ზოგიერთი საკითხი“, კრებულში სამხრეთ-დასავლეთ საქართველოს 
მოსახლეობის კულტურისა და ყოფის საკითხები, 1978, გვ 101-116.

62  ხარიტონ ახვლედიანი, საბჭოთა ხელისუფლების დამყარება აჭარაში: 1917-1921.
      ბათუმი, 1971, გვ 14.



158

ამ პროპაგანდამ გარკვეულწილად ქართველებშიც მოიკიდა 
ფეხი. თანამედროვე საქართველოშიც შევხვდებით ადამია-
ნებს, რომლებიც აჭარელს „თათართან“ აიგივებენ, რაც იმის 
ნიშანია, რომ იმპერიული პოლიტიკის ნარჩენები საზოგადო-
ებაში ჯერ კიდევ ცოცხალია.63

ერთი მხრივ, ისლამის, როგორც მტრის რელიგიის და მუს-
ლიმი ქართველის, როგორც ეროვნულ ერთობაში „არაღია-
რებული შინაურის“  ნარატივი კონსტრუირდა საბჭოთა პერი-
ოდში, ხოლო მეორე მხრივ, ისლამის საჯაროობიდან გან-
დევნამ და მუსლიმთა მიმართ გადაჭარბებულმა რეპრესი-
ულმა ფორმებმა ისლამის ჩაგრულობის, განდევნილობის ხა-
ტი შექმნა. ისლამი იყო ის „უცხო“, რომლის გამოც აჭარა 
განსაკუთრებულად კონტროლდებოდა იმპერიული ცენტრი-
სგან. „მეხსიერების რეჟიმმა“ შექმნა, ერთი მხრივ, ისლამის 
დემონიზებისა და ეროვნული იდენტობის წიაღიდან მისი დე-
მონსტრაციული გაძევების ხატი, მეორე მხრივ კი მუსლიმი 
აჭარლების ცნობიერებას სამუდამოდ დააჩნია ტერორის, 
დევნის, დასჯის კოლექტიური შიშისა და სირცხვილის გან-
ცდა. საბჭოთა სეკულარულ სისტემაში, როგორც ჩანს, მაინც
მოიძებნა ადგილი რელიგიისთვის, კერძოდ, ისლამური ტერო-
რისთვის. იმპერიათა მთელი ამ ჩახლართული პოლიტიკის 
შედეგია, როგორი უნდობელი პერსპექტივითაც არის ისლა-
მი დანახული საზოგადოებაში. როგორც ჩემმა ერთ-ერთმა 
რესპონდენტმა აღნიშნა, მისთვის ხშირად უთქვამთ, რომ „სი-
რცხვილია, კიდევ მუსლიმი იყო 21-ე საუკუნეში“. 

დამოუკიდებლობის წლები - „სირცხვილია, კიდევ მუსლიმი იყო 
21-ე საუკუნეში“

საბჭოთა პერიოდის „ლიბერალიზაციისა და გლასნოსტის“ 
პოლიტიკის ფარგლებში შედარებით შერბილდა რელიგიებ-
ზე, მათ შორის, ისლამზე ზეწოლაც და რელიგიურმა პრაქტი-
კებმა ნელ-ნელა სახლიდან საჯარო სივრცეში გადაინაცვლა. 

63  თამთა ხალვაში, სოციალური სამართლიანობის ცენტრი, სირცხვილის პერიფერია
(თბილისი, 2016) https://socialjustice.org.ge/ka/products/sirtskhvilis-periferia 
ბოლოს შესვლა: 27 ნოემბერი, 2024.



159

თუმცა აჭარაში ისლამის გაძლიერების წინააღმდეგ გამოვი-
დნენ ის აჭარლები, რომლებიც სოციალურ-პოლიტიკურ ასპა-
რეზზე დაწინაურდნენ და პრესის საშუალებით ავრცელებდნენ 
ნარატივს, რომლის მიხედვითაც ისლამს უწოდებდნენ წარსუ-
ლის ნარჩენებს, იმ ლაქას, რომელიც მალე უნდა ჩამორეცხი-
ლიყო.64

დამოუკიდებლობის მოპოვებიდან მალევე იწყება ისლამისა 
და ქრისტიანობის ახალი გეოგრაფიული გადანაწილება აჭა-
რაში. ნაციონალისტურმა ხელისუფლებამ, რომელმაც საბჭო-
თა კავშირისგან მემკვიდრეობით მიიღო ეთნიკური ნაციონა-
ლიზმის ფორმები, მას რელიგიური ნაციონალიზმის ელფე-
რიც შესძინა და ისლამის არსებობას აჭარაში კიდევ უფრო 
გამოაცალა საფუძველი. ზვიად გამსახურდიას ნათქვამი ფრა-
ზა - „აჭარლებო, თქვენც ქართველები ხართ“ - რეალურად 
წარმოადგენდა არა აჭარის ინტეგრაციისკენ მოწოდებას, არა-
მედ ჩაითვალა, რომ იყო „ც“, იყო ერთგვარი  დამატება, რო-
მელიც მუსლიმს ეროვნულ დანამატად აქცევდა და მეორე-
ხარისხოვნად აგრძნობინებდა თავს უკვე დამოუკიდებელ 
საქართველოში.65

დამოუკიდებლობის მოპოვების შემდეგ ასლან აბაშიძის მმა-
რთველობის პერიოდში იწყება ეკლესიების მასშტაბური მშე-
ნებლობა და მუსლიმთა მასობრივი მონათვლა. 2001 წელს
მართლმადიდებელი ეკლესიის მღვდელმთავრები დემონსტრა-
ციულად ჩავიდნენ ქრისტიანობის აჭარიდან გავრცელების 
საიუბილეო თარიღის აღსანიშნად აჭარის მაღალმთიან სო-
ფელ დიდაჭარაში, სადაც მოსახლეობის ფაქტობრივად სრუ-
ლი უმრავლესობა მუსლიმი იყო.66 გაქრისტიანების მასო-

64  Mathijs Pelkmans, Defending the Border: Identity, Religion, and Modernity in
       the Republic of Georgia (Ithaca: Cornell University Press, 2006).
65   თამთა ხალვაში, სოციალური სამართლიანობის ცენტრი, სირცხვილის პერიფერია

(თბილისი, 2016) https://socialjustice.org.ge/ka/products/sirtskhvilis-periferia 
ბოლოს შესვლა: 27 ნოემბერი, 2024.

66  Mathijs Pelkmans, ‘’Religios Crossings and conversins on the Muslim-Christian 
frontier in Georgia and Kyrgyzstan’’ in the Anthropological Journal of European 
cultures Volume 19 (2) (Jerghahn Journals, 2010), ISSN 1755-2923.



160

ბრივი ტალღა აჭარაში სხვადასხვა მოტივს აერთიანებდა: 
წმინდად რელიგიურს, სოციალურს, კულტურულს და, რა თქმა 
უნდა, ნაციონალურს. ყველა ამ მიზეზთან ერთად, რასაკვი-
რველია, მუსლიმის მიერ საზღვრის გადალახვის სურვი-
ლიც უნდა დავინახოთ. მუსლიმი აჭარლისთვის საზღვრის 
გადალახვა მხოლოდ იმ წიაღში „დაბრუნებით“ იყო შესა-
ძლებელი, რომელშიც „პირველად დაირწა აკვანი ქრისტია-
ნობისა“. აჭარა ამჟამადაც დაბრუნების უზარმაზარმა ტალ-
ღამ მოიცვა, ოღონდ ეს უკვე არა ტერიტორიული, არამედ 
რელიგიური დაბრუნება იყო „დედაეკლესიის წიაღში“.67  პოსტ-
საბჭოთა ეროვნულ ფორმატში სრული ინტეგრაციისთვის სა-
ჭირო იყო არასასურველი წარსულის დავიწყება და ამის სა-
ნაცვლოდ ისეთი ისტორიებისა და რელიგიური სახეების 
მობილიზება, რომელიც აჭარის ისლამურ ,,სამარცხვინო’’ მე-
მკვიდრეობას ნაწილობრივ მაინც გადაწონიდა. ამ რიტორი-
კაში აჭარამ ქართული ეთნორელიგიური ნაციონალიზმისთვ-
ის საკრალური ადგილი დაიკავა. აჭარა ქართულ ნაციონა-
ლურ წარმოსახვაში დაუკავშირდა ქართველთა განმანათლე-
ბელ სივრცეს, სადაც ანდრია პირველწოდებულმა პირველად 
იქადაგა და სადაც პირველი ქრისტიანები ეწამნენ.68  ისლამის 
ისტორიას ზემოდან გადაეწერა რელიგიური ნაციონალიზმ-
ის ახალი პროექტი, რამაც მუსლიმებს ონტოლოგიური სა-
ყრდენი გამოაცალა. 1990-იანი წლებიდან იწყება მასობრივი 
ნათლობების ტალღა აჭარაში, რომელსაც პატრიარქი ილია 
II ედგა სათავეში. ნათლობების მასობრიობას იმხელა აღტყი-
ნება მოჰყვა აჭარაში, რომ მონათვლა პრესტიჟულ, მოდე-
რნულ ფენომენად ჩაითვალა. რელიგიურმა ტრანსფორმა-
ციამ არა მხოლოდ საკრალური, არამედ სოციალური ღირ-
სების მოპოვების შინაარსი შეიძინა. ეს ნათლობები აჭარის-
თვის ეროვნული ღირსების „დაბრუნების“ აქტად გაფორ-

67  ეს სიტყვები ილია II-მ წარმოთქვა აჭარაში მოგზაურობისას 1989 წელს.
68  თამთა ხალვაში, სოციალური სამართლიანობის ცენტრი, სირცხვილის პერიფერია

(თბილისი, 2016) https://socialjustice.org.ge/ka/products/sirtskhvilis-periferia 
ბოლოს შესვლა: 27 ნოემბერი, 2024



161

მდა69; მან ალუზია გააჩინა აჭარის ტერიტორიულად სა-
ქართველოს წიაღში ერთხელ უკვე გამოცდილ დაბრუნებას-
თან და მეორე დაბრუნება საამაყო, ტრიუმფალურ აქტად
ჩაითვალა. ისლამური წარსულის გადამალვითა და ქრისტია-
ნობის დედარელიგიად წარმოჩენით ხდება ქრისტიანობის 
ეთნოსთან გაიგივება. აჭარაშიც და დანარჩენ საქართველო-
შიც გაჩნდა აზრი, რომ მუსლიმები მხოლოდ მოხუცები არიან,
მომავლის რელიგია ქრისტიანობაა და ისლამი მხოლოდ 
წარსულის „ლაქაა“, რომელიც ამახინჯებს ჰომოგენურ ნაც-
იონალურ სხეულს. ბენედიქტ ანდერსონის ერი-სახელმწიფოს 
კონცეფციის მიხედვით, ნაციონალიზმი და წარმოსახვითი 
საზოგადოება საუკეტესოდ ჰომოგენურ პირობებში რეალიზ-
დება,70 ამიტომ ისლამი, როგორც  „სხვა“ არის  ადგილიდან 
ამოვარდნილი, გნებავთ გადასალახი ფენომენი. 

ჩემი  ერთი ინფორმანტი, ახალგაზრდა მუსლიმი პრაქტიკოსი 
იხსენებდა, თუ როგორ დარბოდნენ მოსანათლი ბავშვების 
სიით სკოლაში მასწავლებლები, როგორ უჩენდნენ ბავშვებს 
ისლამისადმი ზიზღს იმის გამო, რომ, მაგალითად, ისლამში 
მრავალცოლიანობის პრაქტიკა იყო მიღებული, რაც, მათი 
აზრით, ქართულ ღირსებას შეურაცხყოფდა. მასწავლებლე-
ბი, საბჭოთა ნომენკლატურის თუ ინტელიგენციის წარმო-
მადგენლები აქტიურად იყვნენ ჩართული გაქრისტიანების 
კამპანიაში. ერთმა ინფორმანტმა მიამბო, როგორ სთავაზო-
ბდნენ მისი ნაცნობი მაღალი თანამდებობის პირები ნათლი-
ობას და კარიერულ წინსვლას იმ შემთხვევაში, თუ ქრისტი-
ანად მოინათლებოდნენ. დღესაც, როდესაც საჯარო სამსა-
ხურში მოხვედრის პირობა ქრისტიანობაა, აშკარა ხდება, 
რომ, მიუხედავად სხვადასხვა ფორმით არსებული პროგრე-

69 სოფო ზვიადაძე,  აჭარის ხილული და უხილავი საზღვრები, სოციალური სა-
მართლიანობის ცენტრი (თბილისი, 2020), https://socialjustice.org.ge/ka/prod-
ucts/acharis-khiluli-da-ukhilavi-sazghvrebi, Accessed: 30 ივლისი, 2024.

70  Benedict Anderson, ’’Imagined Communities’’ in Reflections on the Origins and
      Spread of Nationalism (London: Verso, 2006).



162

სისა, აჭარაში მუსლიმობა ჯერ კიდევ ჩრდილქვეშ მოქცეუ-
ლი და გადასალახი თუ არა, მოსათმენი მდგომარეობაა.71 
აჭარაში დღეს აქა-იქ შეხვდებით ორი სახელის მქონე მუსლი-
მებსაც. ერთი სახელი მათი ისლამური იდენტობის, ხოლო 
მეორე - ოფიციალური სახელი, ქართული იდენტობის აღმნი-
შვნელია. ამ ორმაგ იდენტობაში იბრძვის მუსლიმი დღესაც, 
სადაც იგი მუსლიმიცაა  და ქართველიც, ოღონდ არა ერთად, 
არამედ ცალ-ცალკე.

ტრავმული მემკვიდრეობის გადალახვის ცდები: 
გაზვიადებული ოპტიმიზმი და ლატენტური სირცხვილის 

განცდა

სირცხვილის მთელი ეს მოზაიკა, რომელიც წარსულში მოგზა-
ურობისას გადაგვეშლება თვალწინ, გვაჩვენებს ისლამის ტრა-
ვმების მთელ წყებას. მრავალმხრივი ისტორიული შტორმის 
პირობებში მუსლიმი ქართველების ცნობიერებაზე მრავალი 
დევნა, უარყოფა და ძალაუფლების ცენტრების მიერ შთაგონე-
ბული არასასურველობის ტრავმა აღიბეჭდა. ვფიქრობ, კულტუ-
რული ტრავმის კონცეპტუალური მიდგომა კარგად წარმოა-
ჩენს აჭარაში ისლამზე თავსდატეხილ ისტორიულ ტრაგიკულ 
ხვედრს და დევნილის კოლექტიური მეხსიერების ბუნებას. 
კულტურული ან კოლექტიური ტრავმის კონცეპტი სოციალუ-
რი მეცნიერებების ფარგლებში კვლევით მეთოდოლოგიად 
1960-იან წლებში ჩამოყალიბდა დასავლურ აკადემიურ წრე-
ებში. იგი აღნიშნავდა ომგამოვლილი ან მასშტაბური ტრაგი-
კული მოვლენების შედეგად ჩამოყალიბებული საზოგადოე-
ბის მძიმე დეპრესიულ მდგომარეობას. უმეტესად ეს კონ-
ცეპტი ჰოლოკოსტის, ვიეტნამის ომის საშინელება გამოვლი-
ლი ან ყოფილი ჯარისკაცების მძიმე მდგომარეობას დაუკა-
ვშირდა. ამ თვალსაზრისით, ქართველ მუსლიმს არ გამო-
უვლია ტრავმასთან დაკავშირებული ისეთი ტრაგიკული მოვ-

71  Ibid 72.



163

ლენა, როგორიც ჰოლოკოსტი იყო, მაგრამ აჭარელი მუსლი-
მის ტრავმული და მრავალმხრივ ტრაგიკული მემკვიდრ-
ეობა საკუთარ წიაღში გაჩენილმა ონტოლოგიურმა ბზარე-
ბმა, გაუცხოებამ, ჩაგვრის შიშმა, გარიყულობამ და ნაციონა-
ლურ წიაღში უარყოფის  სოციალურ-ეკონომიკურმა, სხეულე-
ბრივმა და მენტალურმა ფორმებმა შექმნა. ტრაგიკული აჭა-
რის ბედში სწორედ შინაგანი რღვევა, ახლობლისგან (ქრისტი-
ანი ქართველისგან) მიყენებული ტკივილი და მისგან უარ-
ყოფა აღმოჩნდა. ამ გარედან თავსდატეხილ ტრაგიკულ ბედს 
ამძიმებდა ისიც, რომ მუსლიმს თავად უწევდა სამშობლოს 
მიტოვება და თავის გადასარჩენად კულტურულ-ენობრივი 
იდენტობის შეცვლა. ამ პირობებში მუსლიმი აჭარლის საკუ-
თარ თავთან (ქართველის იდენტობასთან) გაუცხოება აღმო-
ჩნდა ამ თემის შინაგანი კრიზისების წყარო, რომლის აღსა-
წერადაც მე გამოვიყენებ კოლექტიური ტრავმის  კონცეფციას. 

კულტურული ტრავმის თეორიების მიხედვით, კოლექტიური 
ტრავმა უკავშირდება მასშტაბური მოვლენების შედეგად იდენ-
ტობის შეცვლის მდგომარეობას. კოლექტიური იდენტობის შე-
ცვლა, მყარად ფესვგადგმული თვითაღქმის კონცეფციის ნგრე-
ვა და ახლით შეცვლის საჭიროება განაპირობებს შიშს, გაუ-
რკვევლობას და დაუდგენელ ახალ რეალობასთან ადაპტაც-
იის სირთულეს, ე.წ. ეგზისტენციალური სასამართლოს წინა-
შე დგომას.72 ღირებულებების გადაფასება, მათი ხელახლა 
განსაზღვრა და ახალი იდენტობის ფორმირება განსაკუთრ-
ებით აქტუალური ხდება კონფლიქტების დროს, როდესაც 
ჯგუფი ხელახლა განსაზღვრავს, ვინ არის და საით მიდის.73 
ჰირსბერგერის მიხედვით, ტრავმირებულ ჯგუფში ხდება მნი-
შვნელობების ხელახლა განსაზღვრა და მათი კორექცია. ეს 
მნიშვნელობები კოლექტიურ მეხსიერებაში გადაიწერება და

72  Jeffrey Alexander,  Toward a theory of cultural trauma (England: University of
      California, 2004).
73  Gilad Hirschberger, „Collective Truma and the Social constructio of meann“ in
      Frontiers in Psichology  vol 9, N 144 (2018).



164

ყალიბდება თაობათაშორისი ,,კოლექტიური მე” (trans-gener-
ational collective self), რომლის საშუალებითაც ტრავმული მე-
ხსიერება თაობიდან თაობას გადაეცემა.

აჭარის მუსლიმი თემის მაგალითზე ვხედავთ, თუ როგორაა  
ფაქტობრივად სამსაუკუნოვანი ტრავმული კოლექტიური მეხსი-
ერება აკუმულირებული ქართველ მუსლიმებში, როგორ აისა-
ხება ეს მემკვიდრეობა პირდაპირ თუ ირიბად მუსლიმთა თვით-
იდენტიფიკაციაზე, ისლამის საზოგადოებრივ ცხოვრებაზე, სა-
ჯარო სივრცეში მისი ადგილზე, თუნდაც აჭარის მსხვილი 
ქალაქების, მაგალითად, ბათუმის იერსახეზე.74 კოლექტიური 
მეხსიერება ცნობიერადაც და სხეულებრივადაც ინახავს ტრავ-
მულ მემკვიდრეობას, ყოფით დონეზე იგი ჯგუფის მიერ გა-
ცხადებულ დისკურსებში, შინაგანად კი სხეულებრივ აფექტებ-
ში ვლინდება. ჰირსბერგერი ავითარებს თეორიას, რომ ტრა-
ვმული მოვლენის დროს „მსხვერპლი ჯგუფი“ მეხსიერებას იმ-
გვარად ავითარებს, რომ თავის გადარჩენას შეუწყოს ხელი.75 
ირვინ-ზერეცკა საუბრობს კულტურული ტრავმის დროს მსხვე-
რპლისა და დამნაშავის ოპოზიციურ მიმართებებზე ტრავმა-
სთან. იგი ამბობს, რომ მსხვერპლს ტრავმის დროს თავისი 
ჩაგრულობის გაზვიადება და საკუთარი თავის „ვიქტიმიზაცია“ 
(victimization) ახასიათებს. იგი საუბრობს მსხვერპლის მხრი-
დან დამნაშავისა და ჩაგრულის ოპოზიციური კატეგორიებს 
შექმნის ტენდენციაზე,  რათა აიგოს სამყაროს  სტრუქტურირე-
ბის ნათელი ხედვა. მკვლევრის თვალსაზრისით, მსხვერპლი 
ჯგუფები ტრავმის გადატანისთვის, ერთი მხრივ, იყენებენ 
ტრავმის კარგად  დამახსოვრების და მასზე ხშირად საუბრ-
ის სტრატეგიას, ხოლო მეორე მხრივ, მისგან ყურადღების 
გადატანას და ამ მეხსიერების დავიწყებას ამჯობინებენ.76

74 სოფო ზვიადაძე,  აჭარის ხილული და უხილავი საზღვრები, სოციალური სამა-
რთლიანობის ცენტრი (თბილისი, 2020), https://socialjustice.org.ge/ka/prod-
ucts/acharis-khiluli-da-ukhilavi-sazghvrebi, Accessed: 30 ივლისი, 2024.

75  Gilad Hirschberger, „Collective Truma and the Social constructio of meanng“ in
      Frontiers in Psichology  vol 9, N 144 (2018).
76  Iwona, Irwin-Zarecka, Frames of remembrance: the dynamics of collective
      memory (London: New Brunswick, 1994).



165

აჭარელი მუსლიმის მეხსიერების სპეციფიკა, ჰოლოკოსტისა 
და ომისშემდგომი საზოგადოებებისგან განსხვავებით, არის 
ის, რომ აჭარელი მუსლიმი დღეს ტრავმის გადალახვას არა 
თავის მსხვერპლად წარმოჩენით (victimization), არამედ, პი-
რიქით, „დევიქტიმიზაციითა“ და  ისლამის ნაციონალურ დის-
კურსში ჩაწერით ცდილობს. განხილული ტრავმის თეორიე-
ბისგან აჭარელი მუსლიმის მდგომარეობის კონცეპტუალუ-
რი განსხვავებულობა გასაგებიცაა, რადგან მუსლიმისთვის 
ქრისტიანი/ქართველი არ იყო და არც ახლაა ბინარული ოპო-
ზიცია, პირიქით, ისლამი ყოველთვის ისეთ შეხების წერტი-
ლებს ქმნიდა ქრისტიანობასთან, რომ მათი გვერდიგვერდ 
მშვიდობიანი თანაარსებობა შესაძლებელი ყოფილიყო.   
    
ჩემი რესპონდენტები იხსენებდნენ, თუ როგორ თამაშობდნენ 
ერთ ეზოში ქრისტიანი და მუსლიმი ბავშვები, როგორ ჰყა-
ვდათ განსხვავებული რელიგიის თანაკლასელები, მეგობრე-
ბი და ოჯახის წევრებიც კი და თანაცხოვრების პრაქტიკამ მათ 
ერთმანეთის მიღება და ერთმანეთის განსხვავებულობისთვის 
თვალის გასწორება ასწავლა. მეტიც, ასწავლა არა მხოლოდ 
ერთმანეთის მიღება, არამედ თანაცხოვრებისას მათ საერთო 
კულტურული ელემენტების, ტრადიციების, კულტურული ცხო-
ვრების სინკრეტული ფორმების შექმნისკენ უბიძგა. აჭარელ 
ქრისტიანს და მუსლიმს საერთო ყოფა ერთმანეთთან აკა-
ვშირებდა, ხოლო  ის, რაც მათ გახლეჩისკენ უბიძგებდა, იყო 
იმპერიული პოლიტიკა და ძალაუფლების ცენტრები. ამ გამო-
ცდილების ფონზე აჭარელი მუსლიმი დღეს ქრისტიანისგან 
და ნაციონალური ერთობისგან არა გამიჯვნას, არამედ მის 
წიაღში შესვლას და უფრო ღირსეული ადგილის დამკვიდრე-
ბას ცდილობს. მუსლიმი ქართველისთვის ამ ისტორიულ 
ტრავმაში არ არსებობს  ცალსახად „დამნაშავე“ (perpetrator) 
და „მსხვერპლი“ (victim) მხარე, როგორც, მაგალითად, ომის 
საზოგადოებებშია. აჭარელი მუსლიმისთვის „დამნაშავის“ მხა-
რეს არ არის ქრისტიანი ქართველი, მის აღქმაში ქრისტი-
ანი დღეს ძმაა და ძმა იყო გაუცხოების ყველაზე მტკივ-
ნეულ დროსაც - რუსული იმპერიის პერიოდში, როდესაც 



166

საქართველოსთან ძლივს დაბრუნებული მუსლიმები ახლა 
უკვე თავისი ნებით იხიზნებოდნენ ოსმალეთში და როცა ამა-
ზე საპასუხოდ ქართულმა ინტელიგენციამ მუსლიმი ქართვე-
ლების  შესანარჩუნებლად „დაკარგული ძმების“ დისკურსი 
შექმნა. მუსლიმი აჭარლისთვის ტრავმა იმპერიათა პოლი-
ტიკის წყალობით „შინაურ სხვასთან“ (ქრისტიან ქართველ-
თან) დაცილებას, მისი წიაღისგან ამოგლეჯას უკავშირდე-
ბა, შესაბამისად, ტრავმა სწორედ მასთან გაწყვეტილი სიმე-
ბის გამთელებით და ერის წიაღში ისლამისთვის ახალი 
ადგილის დამკვიდრებით უნდა გადაილახოს. 

ჯეფრი ალექსანდერის აზრით,  კოლექტივისთვის ტრავმის და-
ძლევის ძირითადი გზა არის თვითშეგნების მოწესრიგება. 
„ტრავმა უნდა გადაწყდეს არა საგნების სწორად განლაგებით 
ბუნებაში, არამედ საგნების სწორად განლაგებით თვითშეგნე-
ბაში“.77 კოლექტიურ დონეზე თვითშეგნების მოწესრიგება სწო-
რედ კოლექტიური მეხსიერების გადახედვა - არასასურველი 
ფორმების ამოშლა და მასში სასურველი ვერსიის ინიექციაა. 
ჯგუფის თვითშეგნება იზომება იმით, თუ როგორია მისი თვით-
აღქმა და, შესაბამისად, ტრავმის დასაძლევად ჯგუფები მიმა-
რთავენ მეხსიერების მოწესრიგებას, მის აგებას დღევანდე-
ლი საჭიროებების შესაბამისად. 78

ზემოთ განხილული ინტერვიუების ფარგლებში გამოიკვეთა, 
რომ დღეს მუსლიმი აჭარლები კოლექტიური ტრავმის გადა-
ლახვის გზაზე დგანან. მათში ბოლომდე კიდევ არ არის და-
ძლეული წარსულის ტრავმა, რომელიც სარწმუნოების გამო 
მუსლიმმა აჭარლებმა განიცადეს სხვადასხვა დროსა და ადგი-
ლას: იქნებოდა ეს ნებსითი თუ უნებლიე გამუსლიმების ტა-
ლღა, რუსული იმპერიის საზღვრებში აჭარის დაბრუნება და 

77  Alexander, Jeffrey. Toward a theory of cultural trauma. England: University of 
      California, 2004.
78  Jan Assmann,  ‘’Memory and culture’’ in memory of history. Edited by Dmitri 
      Nikulin (Oxford: Oxford University press, 2015). 



167

მასზე საპასუხოდ, მუჰაჯირობის კამპანია, დამოუკიდებლობ-
ის მიჯნაზე ერსა და იმპერიას შორის საზღვარზე ყოფნა თუ
საბჭოთა და პოსტსაბჭოთა საქართველოში ქართული ერო-
ვნული დისკურსის ქრისტიანობასთან გაიგივება,  რამაც  ადგი-
ლი აღარ დატოვა აჭარაში ისლამის არსებობისთვის. ველ-
ზე დაკვირვებამ აშკარა გახადა, რომ მუსლიმ თემში ისლამ-
ზე ხაზგასმა ჯერ კიდევ აღვივებს სირცხვილის აფექტს, რომე-
ლიც განსხვავებული სხეულების, იდეების, გამოცდილებებ-
ის და ადგილების შეჯახებისას აქტიურდება. როგორც აფე-
ქტის თეორეტიკოსი ელსფეთ ფრობინი წერს, სირცხვილის 
აფექტს აქვს უნარი შეაღწიოს ჩვენს სხეულებში, შეცვალოს ჩვე-
ნი გონება, გარდაქმნას საკუთარი თავის აღქმა და საკუთარი 
კავშირი წარსულთან.79 

ინფორმანტების კოლექტიური მეხსიერების შინაარსების და-
კავშირება ტრავმის კონცეფციასთან გვიჩვენებს, რომ  მუსლი-
მი ქართველები ტრავმის დასაძლევად მართლაც მიმართავენ  
„წარსულის მოწესრიგების“ გზას, რაც ჯეფრი ალექსანდერის 
არგუმენტია. საველე მასალების მიხედვით, მეხსიერების რე-
ვიზია და ,,წარსულის მოწესრიგება’’ მუსლიმებში არ არის სწორ-
ხაზოვანი პროცესი და ის ზოგჯერ ურთიერთსაწინააღმდე-
გო რიტორიკის ფონზე მიმდინარეობს. ქართულ ნაციონალურ 
ერთობაში ინტეგრაციის გზას ისლამი ორი მეთოდით: ერთ 
მხრივ, დავიწყებისა და ამნეზიის, მეორე მხრივ კი, ისლამის 
საჯარო სიცრცეში მეტად გამოჩენით და მისი ეროვნულ  დი-
სკურსში ჩართვით, ანუ მეხსიერების რეპრეზენტაციით ცდი-
ლობს. ამ განსხვავებულ გზებზე ისლამი მკვეთრად განსხვავე-
ბული პერსპექტივით მოჩანს: მოჩანს როგორც ჩუმი და გარი-
ყული, ისე  ამაყი და მებრძოლი ერთდროულად. ისლამი ხან 
დუმს და ცდილობს საკუთარი ხმის მიჩქმალვას, რათა მისი
დევიანტურობა არ გამომზეურდეს უნებურად; ხან კი მეტის-

79  Elspeth Probyn, ‘’Writing Shame.’’ In The Affect Theory Reader, Ed by M. Gregg
      and J.G. Seigworth (Durham: Duke University Press, 2010), p. 75.



168

მეტად წელგამართული ამაყად ცდილობს საკუთარი იდენ-
ტობის ნაციონალურ დისკურსში წარმოსახვას. ამ ორი გზით
ააქტიურებს  ისლამი თაობათა შორის ,,კოლექტიურ მეს” (trans-
generational collecitove self)80 და როგორც ელსფეთ ფრო-
ბინი ამბობს, ამ გზით იცვლება ,,სირცხვილსა’’ და ,,ღირსე-
ბას’’ შორის მოქცეული ქართველი მუსლიმის გონება; სწო-
რედ სირცხვილითა და ისტორიული ჩაგვრით ნაკარნახევი ში-
ში უბიძგებს მას, რომ უფრო ხილვადი იყოს, რომ მისი ხმაც 
ჟღერდეს იქ, სადაც მრავალფეროვანი საქართველოა. 

ერთი მუსლიმი პრაქტიკოსი საუბრობდა, რომ თანდათან ქა-
რთული საზოგადოება უფრო ტოლერანტული ხდება, ქართვე-
ლებმა აღმოაჩინეს, რომ არსებობენ მუსლიმი ქართველები, 
მათთან მეგობრობენ, ერთად ცხოვრობენ, რაც ხელს უწყობს 
ისლამზე დამაკნინებელი შეხედულებების შეცვლასო. მისი აზ-
რით, დღეს მუსლიმები უმეტესად არიან ახალგაზრდები, რა-
დგან ახალ თაობებში ისლამი განმანათლებლობით ძლიერ-
დება. არსდება საზაფხულო სკოლები, სადაც ბავშვებს ისლამს
და არაბულს შეასწავლიან, მუსლიმთა სამმართველო მუშა-
ობს საგანმანათლებლო პროექტებზე და გამოსცემს წიგნებს, 
ეს ყველაფერი კი ისლამის გაძლიერებას,  ცნობიერად გან-
ვითარებას და მისთვის სირცხვილის ლაქების ჩამორეცხვას 
ემსახურება. ერთი ჩემი რესპონდენტის აზრით, დღეს განა-
თლებულ ისლამში საკმაოდ ძლიერია ხმა, რომ ისლამი ისტო-
რიულად არა თავსმოხვეული რელიგია, არამედ აჭარლების 
წინაპართა არჩევანი იყო. ეს დისკურსი, რომელიც საბჭო-
თა დისკურსის გადაწერას ცდილობს, ისლამს უფრო ამაყს 
და თავდაჯერებულს ხდის და შესაძლოა, ზოგჯერ გაზვიადე-
ბულად ოპტიმისტურსაც. 

კიდევ ერთი ფაქტორი, რომლის საშუალებითაც ისლამი „ღირ-
სების მოპოვებას“ ცდილობს, არის საზიარო ყოველდღიუ-
რი სოციალურ-კულტურული პრაქტიკები. კვლევის შედეგად 

80  Gilad Hirschberger, „Collective Truma and the Social constructio of meanng“
      in Frontiers in Psichology  vol 9, N 144 (2018).



169

გამოიკვეთა, რომ ოჯახების შიგნით და ოჯახებს შორის 
ქრისტიანების და მუსლიმების თანაცხოვრების მშვიდობიანი 
პრაქტიკები, ერთმანეთის დღესასწაულების აღნიშვნის ტრა-
დიცია, საერთო სოციალური რიტუალები: ქორწინებები, და-
კრძალვები და დღესასწაულების აღნიშვნის სინკრეტული ფო-
რმები სწორედ ის პრაქტიკებია, რომლებიც შესაძლებელს 
ხდის თანაცხოვრებას ორი რელიგიის პირობებში. ერთი ჩე-
მი ინფორმანტის მიხედვით, დღეს ისლამში ქრისტიანული და 
ქართული ყოფისთვის დამახასიათებელი ტრადიციები და რი-
ტუალური პრაქტიკები ინტეგრირდება. მაგალითად, მუსლიმ 
მამაკაცს ზემო აჭარაში უმეტესად ქრისტიანული ტრადიციით, 
ტანსაცმლით კრძალავენ და არა სუდარით, როგორც ეს 
ისლამშია მიღებული. ასევე, მუსლიმები აღარ უჭერენ მხარს 
შვილებისთვის ორი სახელის დარქმევას, რადგან ორი სახე-
ლი მათი ისლამური იდენტობის ხაზგასმას და ქართულის-
გან გამიჯვნას  ახდენდა. ისლამის მხრიდან, ქრისტიანობის 
მიბაძვა, სოციალურ-კულტურულ ფორმებში ერთგვარი მიმი-
კრია, დომინანტ ჯგუფთან ინტეგრაციის და ტრავმული წარ-
სულის მოწესრიგების ერთ-ერთი ფორმაა. ეს კულტურული 
და ყოფითი პრაქტიკები ერთგვარი „მნემონიკური ხიდის“81 
როლს ასრულებს რელიგიურად დაყოფილი საზოგადოებებ-
ის გაერთიანებაში, რაც ისლამისთვის შესაძლებელს ხდის,
ჩამოიხსნას გარიყულობის დაღი და დაუახლოვდეს/დაემსგა-
ვსოს ნაციონალურ სხეულს.

საბოლოოდ უნდა ითქვას, დღეს მუსლიმი ქართველისთვის 
ტრავმის გადალახვის მიზეზიცა და მიზანიც ქართულ ნაციონა-
ლურ ერთობაში მეტად გაწევრიანება და უფრო ამაყად და-
ბრუნებაა. სირცხვილის დაძლევით, რომელიც თავის თავში 
ატარებს ღირსების მოპოვების სურვილსაც და რომელიც მუ-
სლიმი აჭარლის ნაციონალური თვითშეგნების ფუნდამენტია,  
უფრო მეტად ვუახლოვდებით ღირსების განმტკიცების მდგო-

81  Eviatar Zerubavel, Time Maps: Collective Memory and The Social Shape of the 
      Past (Chicago: University Press of Chicago, 2003).



170

მარეობას. სტატიაში განხილული დისკურსების მიხედვით, 
ისლამის ის ხმა, რომელიც თვალს არიდებს პრობლემებს, 
რომელიც ჩუმი და თითქოს უხილავია, კვლავ სირცხვილის 
რუბრიკას ააქტიურებს და ისტორიულად შექმნილი ნაკლებად 
მიღებულის, შერცხვენილის ჩრდილქვეშ რჩება. ხოლო ის დის-
კურსი, რომელიც თვალს უსწორებს პრობლემებს, რეფლე-
ქსირებს წარსულის ტრავმებზე და რომელიც ისლამის გაძლი-
ერებისთვის მებრძოლად გამოიყურება, უფრო მეტად აძლიე-
რებს ღირსებისკენ მიმავალ დისკურსს. მართალია, სირცხვ-
ილი და ღირსება ერთი აფექტის ორი შემადგენელი და 
ერთმანეთის კვების წყაროა, მაგრამ ისლამი დღეს ამა თუ 
იმ დისკურსში, ვფიქრობ, ერთ-ერთი მათგანის მხარეს უფრო 
იხრება: ან სირცხვილის ენით გვესაუბრება, ან სირცხვილის 
დაძლევის და ღირსების მოპოვების რუბრიკას ააქტიურებს 
მეტად. სირცხვილი-ღირსება - ეს ერთი ტრავმული მემკვი-
დრეობის ორი პოლუსია, თუმცა სხვადასხვა დროსა და სხვა-
დასხვა რეალობის ფარგლებში მასში ხან სირცხვილის აფე-
ქტი მძლავრობს, ხანაც ღირსებისკენ სწრაფვა ხდება უფრო 
ხმამაღალი გამოხატვის ენა. დაბოლოს, ეთნოგრაფიულ ველ-
ზე გამოიკვეთა, რომ დღეს ისლამი, შესაძლოა, ვერ არის 
ისეთი ამაყი და მქუხარე, როგორც ქრისტიანობა, რომ გა-
ქრისტიანებული აჭარლები ბევრად უფრო ამაყად და თავდა-
ჯერებულად გამოიყურებიან, თუმცა ისლამი ავლენს ამბი-
ციას, რომ მას ნაციონალურ წიაღში მეტი ლეგიტიმაცია, მე-
ტად მოშინაურება, ღირსების მეტად მოპოვება და საჯარო 
სივრცეში მეტი ხილვადობა უნდა.

 დასკვნისთვის 

ჩემ მიერ საველე კვლევის ფარგლებში ნანახმა და გაგონილმა 
ამბებმა თვალწინ გადამიშალა ისლამის მეხსიერების მთელი 
ტრავმები. ველზე ჩასვლამ და ისლამთან შეხებამ ჩემსა და 
ჩემს ველს შორის აღძრა აფექტების მთელი ლანდშაფტი, 
რომელიც  ისტორიულად გამოცდილი და „განცდილი“ ტრავ-
მების გახსენებით და ერთმანეთის, როგორც „ნაწილობრივ 



171

ახლობლის“ (partial insider) წინაშე დგომის შფოთით იყო გან-
პირობებული. როგორი რთულიცაა აჭარის წარსული, ისეთივე 
მრავალსახოვანი იყო ველზე ჩვენი შფოთი და ნერვიულობა.  

ველზე ყოფნისას ჩემი, როგორც ქრისტიანი მკვლევრისა და 
მუსლიმი თემის ურთიერთმიმართებამ მრუდედ და მცირე მა-
სშტაბით, მაგრამ მაინც აირეკლა მუსლიმი თემის ისტორიული 
გამოცდილება. კოლექტიური მეხსიერების ფორმები, რომლე-
ბიც მუსლიმ აჭარლებში გამოვლინდა, ასახავს მუსლიმი თე-
მის თვითიდენტიფიკაციის ფორმებს და აჩვენებს, თუ როგორ
მიმდინარეობს რელიგიური უმცირესობის დომინანტ ქრისტია-
ნულ თემთან და ქართულ ნაციონალურ დისკურსთან  ინტეგრა-
ციის პროცესი. კოლექტიური მეხსიერების რეპრეზენტაციისას 
მუსლიმ თემში გამოვლინდა წინააღმდეგობრივი დისკურსუ-
ლი ფორმები: ერთი მხრივ, წარსულის პრობლემების მიჩქმა-
ლვისა და გადამალვის, ანუ, როგორც მას ვუწოდეთ, კოლე-
ქტიური ამნეზიის, ისე წარსულის მეხსიერების რევიზიის, ანუ
მეხსიერების იმპერიულ ფორმებზე ახალი მეხსიერების გა-
დაწერის ტენდენციები. ამ ნარატივებში ისლამი საკმაოდ წინა-
აღმდეგობრივ სურათს ქმნის: ერთი მხრივ, ის არის ჩუმი და
არაამბიციური, მეორე მხრივ  კი ამაყი და ღირსეული ერთ-
დროულად. ისლამი, როგორც ისტორიულად „ნაკლებად ში-
ნაური“ და ნაციონალურ სხეულში არცთუ ისე მიღებული ფო-
რმა, დღეს ამ განსხვავებული გზებით, მდუმარებითა და ნა-
კლებად ხილვადობით, მეორე მხრივ, კი ხმამაღალი რიტო-
რიკით და ამბიციით ცდილობს მოიპოვოს, ანდა დაიბრუ-
ნოს ღირსება და ჩამოიწმინდოს საუკუნეთა განმავლობაში 
დაგროვილი სირცხვილის ტრავმა.

სირცხვილის რუბრიკა აჭარაში სხვადასხვა ისტორიული ფორ-
მაციის კონტექსტში ჩამოყალიბდა. რუსეთისა და ოსმალეთის 
იმპერიების მიჯნაზე, კოლონიური ძალების მიერ მრავალ-
ჯერ აყრილი, პოლიტიკურ სამიზნედ გამოყენებული და საქა-
რთველოდან გასახლებული ქართველი მუსლიმები რელი-
გიური ნიშნით ბრძოლაში მრავალჯერ აღმოჩენილან. ასეთ 



172

პირობებში სირცხვილი ოსმალური და რუსული იმპერიების 
გზაჯვარედინზე რელიგიური განსხვავებულობის შინაარსს ატა-
რებდა, შემდეგ ერისა და იმპერიის მიჯნაზე წარმოქმნილი 
პროგრესული იდეებისაგან გამიჯვნის, ანუ „ჩამორჩენილო-
ბის“ მნიშვნელობად განისაზღვრა, ბოლოს კი ქართველი ერ-
ის სხეულიდან განდევნის ტრავმაში გარდაისახა. ერის სხეუ-
ლიდან ამოვარდნილი ისლამი იმითაც დაითრგუნა, რომ და-
იწყო მისი მასობრივი განდევნა, ამჯერად არა მხოლოდ დი-
სკურსიდან, არამედ სოციალური სივრციდანაც; ეს იმ პირო-
ბებში, რომელშიც ისლამის უარყოფა და ქრისტიანად მონა-
თვლა „დედასამშობლოსთან“ დაბრუნების ღირსეულ აქტად 
ჩაითვალა.

ისტორიის კვალდაკვალ დაგროვებულ არაერთ ტრავმას დღეს 
ისლამი სხვადასხვა  სახით უმკლავდება: ერთი მხრივ, ტრა-
ვმული მეხსიერების დავიწყების, ანუ კოლექტიური ამნეზიის 
გზით, რაც ისლამს მდუმარედ, დათრგუნულად და არაამბი-
ციურ ხმად აქცევს, მეორე მხრივ კი ისტორიის გადაწერისა 
და რეპრეზენტაციის გზით, რომლის ფარგლებშიც ისლამი 
უფრო ამაყად, ოპტიმისტურად და ამბიციურად გამოიყურება. 
კვლევაში განხილული კონცეფციის მიხედვით, ისლამი, რომე-
ლიც მდუმარეა და გაურბის პრობლემებზე საუბარს, კვლავ 
სირცხვილის რუბრიკას ააქტიურებს. ხოლო ის დისკურსი, 
რომელშიც ისლამი ამაყად საუბრობს გამოწვევებზე და გამო-
სავლის ძიების პროცესშია, ღირსების მოპოვების კონცეპტ-
ით არის დახასიათებული. ჩემმა საველე კვლევამ, რომლის 
განზოგადებაც, შესაძლოა, არ იყოს მართებული და, პირი-
ქით, ველზე მოპოვებული ინფორმაცია დამატებითი კვლევის 
საჭიროებასაც ქმნიდეს, აჩვენა, რომ სირცხვილი-ღირსების 
გზაზე, სირცხვილის ენა დღეს შედარებით ითრგუნება და 
მას ანაცვლებს ღირსების რუბრიკა, როგორც, თავის მხრივ, 
სირცხვილის დაძლევის მოტივაცია. როგორც ერთ-ერთმა 
მუსლიმმა მითხრა: „თუკი საბჭოთა რეჟიმმა განათლებული 
მუსლიმებისგან გაწმინდა აჭარა, დღეს ისლამი საზოგადოე-
ბაში დაბრუნებისთვის განმანათლებლობით იბრძვის“. 



173

ისტორიულად განცდილი სირცხვილისა და მარგინალობის 
გამოცდილება აჭარელ მუსლიმ თემს ალბათ კიდევ ერთხელ 
ახსენებს, რომ, რადგან აჭარას აქვს გამოცდილება რამდენიმე 
დაბრუნების ქართულ ისტორიულ მიწებთან და „დაკარგული 
ძმების“ ნაციონალურ წიაღში შემომტკიცების, ამიტომ ისლა-
მის მოშინაურება და მისთვის არაცივილიზებულობის ლაქის 
ჩამოწმენდა ამ გამოცდილებების ფონზე ოპტიმისტურად და 
გაკვალულ გზად მოჩანს. მართალია, მე, როგორც მკვლე-
ვარმა, ხანმოკლე კვლევის ფარგლებში ბოლომდე ვერ შევ-
ძელი ველზე ნდობის მოპოვება, მაგრამ საჯარო სივრცესა და 
სახელმწიფოებრივ ასპარეზზე ნამდვილად დიდი შესაძლე-
ბლობა არსებობს იმისათვის, რომ მრავალჯერ „დაკარგუ-
ლმა“ ძმებმა მოშინაურებისკენ მიმავალი გზა ამჯერადაც 
ღირსეულად გაიარონ. ველზე შეგროვებულმა ინფორმაციამ 
დამანახა, რომ მოშინაურებისკენ სწრაფვა ჯერ კიდევ მიმდი-
ნარე გზაა, რომ კიდევ ბევრია გასაკეთებელი მანამ, სანამ
იმედია, რომ მესამედ და საბოლოოდ მოხდება „სამუსლი-
მანო საქართველოს“ შემომტკიცება ქართულ ნაციონალურ 
საზღვრებში.



ფოტო მასალა: თამარ გოგიჩაძე



174

ახვლედიანი, ხარიტონ. საბჭოთა ხელისუფლების დამყარება აჭარაში: 
1917-1921. ბათუმი, 1971.

ბარამიძე, რუსლან. რედ. თინა შიოშვილი. ქართველი მუსლიმები თანა-
მედროვეობის კონტექსტში. ბათუმი, 2010.

ბარამიძე, ირაკლი. მუჰაჯირობა და მუჰაჯირობასთან დაკავშირებული 
პოლიტიკური პროცესები სამხრეთ-დასავლეთ საქართველოში: მიზე-
ზები და სოციალური ასპექტები (მე-19 საუკუნის 70-90-იანი წლები 
კრებულში კულტუროლოგიური და ისტორიულ-ეთნოგრაფიული ძიებანი 
საქართველოში. რედ. დ. ხახუტაშვილი და ვ. შამილაძე. ბათუმი: გამო-
მცემლობა აჭარა, 1996.

ბლუაშვილი, უჩა. მესხეთის სახელოვანი შვილები. რედ. ცირა მესხიშვილი. 
თბილისი, 2008.

მეგრელიძე, ს. აჭარის წარსულიდან (მუჰაჯირობა 1878-1882 წლებში). 
თბილისი: გამომცემლობა მეცნიერება, 1964.

ზვიადაძე, სოფო. აჭარის ხილული და უხილავი საზღვრები. სოციალური 
სამართლიანობის ცენტრი. 2020.

სანიკიძე, გიორგი. ისლამი და მუსლიმები თანამედროვე საქართველოში. 
თბილისი, 1999.

ფრონელი, ალექსანდრე. „ნახული და გაგონილი“ კრებულში დიდებული 
მესხეთი. იასონ კერესელიძის გამოცემა. გორი: ქართლი, 1914.

ყაზბეგი, გიორგი. სამი თვე ოსმალეთის საქართველოში. ბათუმი, 1977. 

შიოშვილი, თინა.„რელიგიათა შორის ურთიერთობის ასახვა აჭარის 
ფოლკლორში“კრებულში ქართველი მუსლიმები თანამედროვეობის კონ-
ტექსტში. რედ. თინა შიოშვილი და რუსლან ბარამიძე, რუსთაველის 
ფონდი, სსიპ ნიკო ბერძენიშვილის ინსტიტუტი, ბათუმი, 2010.

ხალვაში, თამთა. სირცხვილის პერიფერია. სოციალური სამართლია-
ნობის ცენტრი, 2016. https://emc.org.ge/2016/03/28/%

ზაქარია ჭიჭინაძის ჩანაწერების მიხედვით. ქართველთა გამუსლიმება.  
თბილისი: არტანუჯი, 2004.

ჭიჭინაძე, ზაქარია. მუსულმან ქართველობა და მათი სოფლები საქა-
რთველოში. ტფილისი, 1913.

ჯაფარიძე, ს. „თურქთა ბატონობის დროინდელი აჭარის სოციალურ-
ეკონომიკური ცხოვრების ზოგიერთი საკითხი“. კრებულში სამხრეთ-
დასავლეთ საქართველოს მოსახლეობის კულტურისა და ყოფის საკი-

ბიბლიოგრაფია

https://socialjustice.org.ge/ka/products/sirtskhvilis-periferia?fbclid=IwY2xjawJSFiJleHRuA2FlbQIxMAABHXeXHOI2RzA2DVbpJ7JCmUl_PGW_xz6Ud_MrCMfGOfF4xSfO-oDSxTeMeg_aem_EOsIffi6QURuTJZ0YzcdGA


175

თხები, 1978. 

Alexander, Jeffrey. Toward a theory of cultural trauma. England: 
University of California, 2004.

Allen, W.E.D. and P. Muratoff. Caucasian Battlefields: A History of the 
Wars on the  Turco-Caucasian Border, 1828–1921. Nashville: Battery 
Press, 1953.

Anderson, Benedict. Imagined Communities: Reflections on the Origins 
and Spread of Nationalism. London: Verso, 2006.

Assmann, Jan. „Memory and culture“ in memory of history. Edited by 
Dmitri Nikulin. Oxford: Oxford University press, 2015. pp. 325

Assmann, Jan. „Collective memory and Cultural Identity“ in  New German 
Critique No.65. Culural History/Cultural studies. Duke University Press, 
1995. 

Batiashvili Nutsa,  The anthropology of anxiety in a Small Country 
(Pennsylvania: University of Pennsylvania Press, მზადდება გამოსაცემად).

Burke, Peter.  „History as a social memory“ in Varieties of cutural history.
Ithaca, NY: Cornell University Press, 1989.

Cliffod, James. Introduction: Partial truths. In writig culture. In The 
poetics and politics of Anthropology. Eds by J. Cliffod and G.E. Marcus. 
Berkeley: University of California Press, 1986.

Derlugian, Georgi M. The Tale of Two Resorts: Abkhazia and Ajaria 
Before and Since and the Soviet Collapse. Global, Area, and International 
Archive. USA: 1998. მოპოვებულია წყაროდან: http://www.escholarship.
org/uc/item/5q17j1wk (Accessed 30 July, 2024).

Derlugian, Georgi M.: The Tale of Two Resorts: Abkhazia and Adjara 
before and since the Soviet Collapse in: Beverly Crawford and Ronnie D. 
Lipschutz (eds.): The Myth of „Ethnic Conflict“: Politics, Economics, and 
„Cultural“ Violence, Berkeley: International and Area Studies, University 
of California at Berkeley, 1998, 261–92.

Douglas, Mary. Purity and Danger: An anasysis of the concepts of 
pollution and the taboo London and New York: Routledge, 1991.

Deleuze, Gill and Felix Guattari. A Thoisand plateaus: capitalism and 
schizophrenia. London: Continuum, 2004.

Eliade, Mircea. „The Structure of Myths“ In Myths and Reality, Trans. 
Willard R. Trask. New York: Harper & Row, 1963.

Frank, Adam J., and Elizabeth A. Wilson. A Silvan Tomkins Handbook: 

http://www.escholarship.org/uc/item/5q17j1wk
http://www.escholarship.org/uc/item/5q17j1wk


176

Foundations for Affect Theory. University of Minnesota Press, 2020.  
https://doi.org/10.5749/j.ctv182jthz (Accessed 30 July, 2024).

Goff, Krista. Nested Nationalism: Making and Unmaking Nations in the 
Soviet Caucasus. Cornell University Press, 2020. http://www.jstor.org/
stable/10.7591/j.ctvxbpfkn

Grant, Bruce. The Captive and the Gift: Cultural Histories of Sovereignty 
in Russia and the Caucasus. Ithaca: Cornel University Press, 2009.

Halbwachs, Maurice. On Collective Memory. By Lewis A Coster. American 
Journal of Sociology Vol. 99 No 2. Chicago: University of Chicago Press, 
1992.

Hirschberger, Gilad. „Collective Truma and the Social constructio of 
meanng“ in Frontiers in Psichology 9: 144 (2018).

Hodkin, Katherine and Susannah Radstone. Regimes of memory. 1st 
edition. Routledge. 2003.

Irwin-Zarecka, Iwona. Frames of remembrance: the dynamics of collective 
memory. London: New Brunswick, 1994.

Khalvashi, Tamta. Peripheral Affects: Shame, Publics and Performance 
on the Margins of the Republic of Georgia. University of Chopenhagen, 
2015.

Louis, Edourad. Hitory of violence. Translated from french by Lorin Stein.  
New York: Macmillan. 2016.

Manning, Paul. Strangers in a Strange Land: Occidentalist Publics and 
Orientalist Geographies in Nineteenth Century Georgian Imaginaries. 
Brighton, MA: Academic Studies Press, 2012.

Mostashari, Firouzeh. Colonial Dilemmas: Russian Policies in the Muslim 
Caucasus. In Of Religion and Empire: Missions, Conversions, and 
Tolerance in Tsarist Russia, edited by R. Geraci and M. Khodarkovsky. 
Ithaca: Cornell University Press, 2001. 

Mostowlansky, Till and Andrea Rota. „Emic and Etic“. In The open 
Encyclopedia of Anthropology, Edited by Felix Stein, S. Lazar, M. 
Candea H. Deimberger, J. Robins. Facsimile of the first edition  In the 
Cambridge Encyclopedia of Anthropology. 2020. Online: http://doi.
org/10.29164/20emicetic. Accessed: 27 November, 2024.

Pelkmans, Mathijs. Defending the Border: Identity, Religion, and 
Modernity in the Republic of Georgia. Ithaca: Cornell University Press, 
2006. 

Pelkmans, Mathijs.Religion, Nation and State in Georgia: Christian 

https://doi.org/10.5749/j.ctv182jthz
http://www.jstor.org/stable/10.7591/j.ctvxbpfkn
http://www.jstor.org/stable/10.7591/j.ctvxbpfkn
http://doi.org/10.29164/20emicetic
http://doi.org/10.29164/20emicetic


177

Expansion in Muslim Ajaria, Journal of Muslim Minority Affairs № 22, 2, 
2002. 

Pelkmans, Mathijs. „Religios Crossings and conversins on the Muslim-
Christian frontier in Georgia and Kyrgyzstan“ in the Anthropological 
Journal of European cultures Volume 19 (2). Berghahn Journals, 2010. 
ISSN 1755-2923, PP 109-110, 118. Accessed: 27 November, 2024.

Probyn, Elspeth. „Writing Shame“. In The Affect Theory Reader. Edited 
by M. Gregg and J.G. Seigworth. Durham: Duke University Press, 2010.

Said, Edward. Orientalism. London: Penguin Books, 2003.

Smith, Graham. Post-colonialism and Borderland Identities in  Nation-
Building in Post-SovietBorderlands. Ed. By Grahem. Smith et.al. 
Cambridge University Press, 1998.

Spicak, Gayatri Chakravorty. Can the subaltern speak? Harvard Uni-
versity pres, 1999

Thrift, Nigel. Non-representational theory: scape/politics/affect. 
London:Routledge, 2008. 

Tomkins, Silvan. Affect Imagery Consciousness. Springer. Vol III, 1991.

Wertsch, James and Nutsa Batiashvili. „Mnemonic communities and 
conflict: Gerogia’s National narrative Template“ In Trust and conflict, 
Edited by Ivana Markova and Alex Gillespie  (London and New York, 
Routledge, 2011),

Zerubavel, Eviatar. Time Maps. Collective Memory and The Social Shape 
of the Past. Chicago: University Press of Chicago, 2003.

Yashin, Navoro. Life is dead here: sensing the political in no man’s land. 
Anthropological theory 3, 107-25.


	Blank Page

