
N8, 2025

Orbeliani
 სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტის აკადემიური ჟურნალი

Academic Journal of Sulkhan-Saba Orbeliani University 



 

ISSN 2667-9124
9772667912002

Content of this journal is licensed under a Creative Commons Licence Attribution 4.0 
International License except where otherwise noted. For more information about  
the Creative Commons Licence, please visit: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

orbeliani

ᲛᲗᲐᲕᲐᲠᲘ ᲠᲔᲓᲐᲥᲢᲝᲠᲘ: ვაჟა ვარდიძე (სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი)
ᲐᲦᲛᲐᲡᲠᲣᲚᲔᲑᲔᲚᲘ ᲠᲔᲓᲐᲥᲢᲝᲠᲘ: დიმიტრი გეგენავა (სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი, 

საქართველო)

ᲡᲐᲠᲔᲓᲐᲥᲪᲘᲝ ᲡᲐᲑᲭᲝ: ბერნჰარდ უდე (ალბერტ ლუდვიგის ფრაიბურგის უნივერსიტეტი), გოჩა 
ბარნოვი (სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი), ნუგზარ ბარდაველიძე (საქართველოს 
ტექნიკური უნივერსიტეტი), თამთა მიქაბერიძე (სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი), 
გიგი ყუფარაძე (გრიგოლ რობაქიძის სახელობის უნივერსიტეტი), შოთა შაბურიშვილი 
(ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი), თამარ ქობულაძე 
(სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი), მაია მაჭავარიანი (კავკასიის უნივერსიტეტი), 
გია ნოდია (ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი), გიორგი გორაძე (სულხან-საბა ორბელიანის 
უნივერსიტეტი), თეა სამჭკუაშვილი (გრიგოლ რობაქიძის სახელობის უნივერსიტეტი), მარიამ 
ჯიქია (საქართველოს ტექნიკური უნივერსიტეტი), პაატა ჯავახიშვილი (ივანე ჯავახიშვილის 
სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი), პეტროს ათ. პანაიოტოპულოსი 
(თესალონიკის არისტოტელეს უნივერსიტეტი, საბერძნეთი), პროტოპრესვიტერი ვასილიოს 
ა. გეორგოპულოსი (თესალონიკის არისტოტელეს უნივერსიტეტი, საბერძნეთი), იოანე ანტ. 
პანაიოტოპულოსი (ათენის ეროვნული და კაპოდისტრიული უნივერსიტეტი, საბერძნეთი), 
იოანა პიეჩოვიაკ-ლამპარსკა (ტორუნის ნიკოლას კოპერნიკის სახელობის უნივერსიტეტი, 
პოლონეთი), იაროსლავ კრაიკა (მარია სკლოდოვსკა-კიურის უნივერსიტეტი, პოლონეთი), 
რაფალ ვჟეჩიონეკი (ჟელონა გორას უნივერსიტეტი, პოლონეთი)

EDITOR IN CHIEF: Vaja Vardidze (Sulkhan-Saba Orbeliani University)

EXECUTIVE EDITOR: Dimitry Gegenava (Sulkhan-Saba Orbeliani University, Georgia)
EDITORIAL BOARD: Bernhard Uhde (Albert Ludwig University of Freiburg), Gocha Barnovi (Sulkhan-Saba 

Orbeliani University), Nugzar Bardavelidze (Georgian Technical University), Tamta Mikaberidze  
(Sulkhan-Saba Orbeliani University), Gigi Kuparadze (Grigol Robakidze University), Shota 
Shaburishvili (Ivane Javakhishvili Tbilisi State University), Tamar Kobuladze (Sulkhan-Saba 
Orbeliani University), Maia Machavariani (Caucasus University), Ghia Nodia (Ilia State University), 
George Goradze (Sulkhan-Saba Orbeliani University), Tea Samchkuashvili (Grigol Robakidze 
University), Mariam Jikia (Georgian Technical University), Paata Javakhishvili (Ivane Javakhishvili 
Tbilisi State University), Protopresbyter Vasileios A. Georgopoulos (Aristotle University of 
Thessalonica, Greece), Petros Ath. Panagiotopoulos (Aristotle University of Thessalonica, 
Greece), Ioannes Ant. Panagiotopoulos (National and Kapodistrian University of Athens, Greece),  
Joanna Piechowiak-Lamparska (Nikolas Copernicus University in Torun (Poland), Jarosław Krajka 
(Maria Curie-Skłodowska University, Poland), Rafał Wrzecionek (University of Zielona Góra, Poland)

ᲢᲔᲥᲜᲘᲙᲣᲠᲘ ᲠᲔᲓᲐᲥᲢᲘᲠᲔᲑᲐ ციცინო ხითარიშვილი
COPY EDITOR Tsitsino Khitarishvili

სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 2025
Sulkhan-Saba Orbeliani University Press, 2025



III

orbeliani

ᲬᲘᲜᲐᲗᲥᲛᲐ

საერთაშორისო ჟურნალ „ორბელიანის“ ეს სპეციალური ნომერი აერთიანებს 
სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტის მიერ ორგანიზებული ეროვნული კონ-
ფერენციის – „ფუტუროლოგია და იმედი: პროგნოზები, შესაძლებლობები, გა-
მოწვევები“ – ფარგლებში  მომზადებულ მასალებს. კონფერენცია 2025 წლის 2 
ივნისს ჩატარდა კავკასიის ლათინ კათოლიკეთა სამოციქულო ადმინისტრაციისა 
და სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტის ერთობლივი ინიციატივით რომის 
კათოლიკე ეკლესიის საიუბილეო წლის აღსანიშნავად. ვინაიდან აწ განსვენებუ-
ლმა პაპმა ფრანცისკემ საიუბილეო წლის მთავარ თემად იმედი შეარჩია, კონფე-
რენციის მიზანი იყო, შეექმნა ერთგვარი სადისკუსიო სივრცე იმედისა და  მომა-
ვლის პროგნოზების მულტიდიციპლინური პერპექტივიდან განსახილველად. 

ჟურნალში თავმოყრილ სტატიებში განხილულია როგორც ქართულ, ასევე 
მსოფლიო გამოცდილებაში დამუშავებული ფუტუროლოგიური ხედვები და მოდე-
ლები, ნაშრომების დიდი ნაწილი ფოკუსირებულია ქართული გამოცდილების ანა-
ლიზზე. ასეთი მიდგომა  ქმნის  ფუტუროლოგიური  დისკურსის გეოგრაფიული, 
სამეცნიერო  და მეთოდოლოგიური საზღვრების გაფართოებისა და ქართული გა-
მოცდილების გლობალურ კონტექსტში ჩართვის  შესაძლებლობას. 

იმედს ვიტოვებთ, რომ ეს გამოცემა თავის წვლილს შეიტანს ეროვნულ კო-
ნტექსტში მომავლის წარმოდგენების გააზრებისა და მასთან დაკავშირებული 
საკითხების კვლევის პროცესში და გახდება საინტერესო და მნიშვნელოვანი რე-
სურსი როგორც სხვადასხვა დისციპლინის მკვლევრებისა და სტუდენტებისთვის, 
ასევე ნებისმიერი  დაინტერესებული პირისთვის, ვისაც სურს იმედის, მომავლისა 
და მასთან დაკავშირებული სოციალური, პოლიტიკური, კულტურული,  ეთიკური 
და თუ სხვა საკითხების შესწავლა. 



IV

 
orbeliani

PREFACE

This special issue of the international journal Orbeliani brings together materials 
prepared within the framework of the national conference “Futurology and Hope: 
Forecasts, Opportunities, Challenges.” The conference was held on June 2, 2025, 
as a joint initiative of the Apostolic Administration of Latin Catholics in Caucasus and 
Sulkhan-Saba Orbeliani University, to mark the Jubilee Year of the Catholic Church. 
Since the late Pope Francis chose hope as the central theme of the Jubilee Year, 
the conference aimed to create a forum for discussion in which hope and projections 
about the future could be examined from a multidisciplinary perspective.

The articles collected in this issue address futurological visions and models de-
veloped both in Georgian and in global experience, with a large portion of the con-
tributions focusing on the analysis of the Georgian context. This approach makes 
it possible to broaden the geographical, scholarly, and methodological boundaries 
of futurological discourse and to place Georgian experience within a global frame-
work.

We hope that this publication will contribute to the process of reflecting on 
conceptions of the future in the national context and to the study of related issues, 
and that it will serve as an engaging and valuable resource for researchers and 
students across disciplines, as well as for any interested reader who seeks to ex-
plore hope, the future, and the social, political, cultural, ethical, and other questions 
connected to them.



V

ᲡᲐᲠᲩᲔᲕᲘ

რუსუდან ასათიანი	 1

ᲔᲜᲘᲡ ᲙᲠᲘᲖᲘᲡᲘ ᲗᲐᲜᲐᲛᲔᲓᲠᲝᲕᲔ ᲛᲡᲝᲤᲚᲘᲝᲨᲘ

Rusudan Asatiani	 11

THE CRISIS OF A LANGUAGE IN THE MODERN WORLD

ცირა კილანავა	 12

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ  
(ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ

Tsira Kilanava	 35

MODELS OF THE NATIONAL FUTURE IN COLONIAL PERIOD  
(19TH CENTURY) GEORGIAN POETRY

მაია ჯალიაშვილი	 37

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲔᲑᲘ ᲓᲐ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲔᲑᲘ ᲓᲠᲝᲘᲡ ᲔᲠᲗᲘᲐᲜᲝᲑᲘᲡ ᲙᲝᲜᲢᲔᲥᲡᲢᲨᲘ  
(ᲗᲐᲛᲠᲘ ᲤᲮᲐᲙᲐᲫᲘᲡ ᲠᲝᲛᲐᲜ „ᲩᲕᲔᲜ, ᲗᲣᲠᲛᲔᲚᲔᲑᲘᲡ“ ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ)

Maia Jaliashvili	 52

PEOPLE AND EVENTS IN THE CONTEXT OF THE UNITY OF TIME  
(BASED ON TAMRI PKHAKADZE’S NOVEL „WE, THE TURMELS”)

მზია ჯამაგიძე	 53

ᲞᲝᲡᲢᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲣᲢᲝᲞᲘᲐᲜᲘᲖᲛᲘ, ᲐᲚᲝᲥᲠᲝᲜᲘᲖᲛᲘ ᲓᲐ  
ᲜᲐᲪᲘᲝᲜᲐᲚᲣᲠᲘ „ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲒᲐᲮᲡᲔᲜᲔᲑᲐ” ᲘᲝᲐᲜᲔ-ᲖᲝᲡᲘᲛᲔᲡ ᲢᲔᲥᲡᲢᲘᲡ –  
„ᲥᲔᲑᲐᲲ ᲓᲐ ᲓᲘᲓᲔᲑᲐᲘ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚᲘᲡᲐ ᲔᲜᲘᲡᲐᲲ“ – ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ

Mzia Jamagidze	 67

POSTCOLONIAL UTOPIANISM, ALLOCHRONISM, AND THE RECOLLECTION  
OF NATIONAL FUTURE IN IOANE-ZOSIME’S TEXT „PRAISE AND EXALTATION  
OF THE GEORGIAN LANGUAGE“

დავით ბარათაშვილი	 68

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ  
ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ

orbeliani



VI

 

Davit Baratashvili	 82

AN ANALYSIS OF APOCALYPTIC BELIEFS BASED ON THE MYTH  
OF GILGAMESH AND ATTITUDE AND SET THEORY

თამთა ამირანაშვილი	 84

ᲛᲐᲠᲒᲐᲠᲔᲢ ᲔᲢᲕᲣᲓᲘᲡ „ᲝᲠᲘᲥᲡᲘ ᲓᲐ ᲙᲠᲔᲘᲙᲘ“ – ᲞᲝᲡᲢᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ  
ᲠᲔᲐᲚᲝᲑᲐ ᲑᲘᲝᲢᲔᲥᲜᲝᲚᲝᲒᲘᲣᲠ ᲔᲞᲝᲥᲐᲨᲘ

Tamta Amiranashvili	 95

MARGARET ATWOOD’S „ORYX AND CRAKE”:  
POSTHUMAN REALITY IN A BIOTECHNOLOGICAL AGE

მანანა კვატაია	 96

ᲛᲘᲙᲠᲝᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲤᲡᲘᲡ ᲙᲝᲜᲪᲔᲞᲢᲘᲡ ᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ  
ᲞᲠᲝᲒᲜᲝᲖᲘᲠᲔᲑᲘᲡ ᲞᲐᲠᲐᲓᲘᲒᲛᲣᲚᲘ ᲛᲝᲓᲔᲚᲘ 

Manana Kvataia	 108

PARADIGMATIC MODEL OF HUMANISTIC FORECASTING  
OF THE MICRO-APOCALYPSE CONCEPT

ეკატერინე ჭუმბურიძე-შეწირული	 109

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲘᲡ ᲢᲠᲐᲜᲡᲤᲝᲠᲛᲐᲪᲘᲐ ᲡᲮᲔᲣᲚᲘᲡ ᲪᲕᲚᲘᲚᲔᲑᲘᲓᲐᲜ ᲛᲘᲡᲘ ᲑᲣᲜᲔᲑᲘᲡ 
ᲛᲝᲓᲘᲤᲘᲙᲐᲪᲘᲐᲛᲓᲔ XXI ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ ᲤᲠᲐᲜᲒᲣᲚ ᲓᲐ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲓᲘᲡᲢᲝᲞᲘᲐᲨᲘ

Ekaterine Chumburidze-Shetsiruli	 120

HUMAN TRANSFORMATION: FROM BODILY ALTERATION  
TO THE MODIFICATION OF HUMAN NATURE IN 21ST-CENTURY FRENCH  
AND GEORGIAN DYSTOPIAN LITERATURE

ლევან გელაშვილი	 121

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ

Levan Gelashvili	 148

GENRE MARKERS OF SCIENCE FICTION AND THE EARLY PHASE  
OF GEORGIAN SCIENCE FICTION

orbeliani



1

რუსუდან ასათიანი*

ᲔᲜᲘᲡ ᲙᲠᲘᲖᲘᲡᲘ ᲗᲐᲜᲐᲛᲔᲓᲠᲝᲕᲔ ᲛᲡᲝᲤᲚᲘᲝᲨᲘ

ენის საკომუნიკაციო ფუნქცია გულისხმობს არა მხოლოდ ინფორმაციის 
შემცველი შეტყობინების გადაცემას, არამედ ამ შეტყობინების დეკოდირება-
გაგებას. რომან იაკობსონის მიხედვით, კომუნიკაციის განსახორციელებლად, 
აქტორების (resp. ადრესანტი და ადრესატი) და თავად გადასაცემი ინფორმა-
ციის გარდა, აუცილებელია საერთო კულტურული ფონის (resp. კონტექსტის, 
დისკურსის) არსებობა.1 

ᲤᲘᲒᲣᲠᲐ 1. ენის ფუნქციების ამსახველი იაკობსონისეული სქემა

ნებისმიერი საკომუნიკაციო სისტემის ერთეული – ნიშანი – მხოლოდ სოცი-
უმში ფუნქციონირებს და ამ სისტემით მოსარგებლე ინდივიდთა საერთო დის
კურსს ქმნის.

თავად ნიშანი, ფ. დე სოსიურის მიხედვით, რთული ფსიქო-ფიზიოლოგიური 
დინამიკური პროცესის შედეგია: შეგრძნებებიდან მიღებული აღქმა-წარმოდგენე-
ბის აბსტრაჰირებითა და კატეგორიზაციით ყალიბდება აბსტრაქტული, ზოგადი 
ცნება – კონცეპტი.2 სწორედ ამგვარი კონცეპტების (resp. აღსანიშნი) მონიშვნა-

*	 ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის ასოცირებუ
ლი პროფესორი, https://orcid.org/0009-0002-1469-9003

1	 Jacobson, 1960,  353.
2	 Saussure, 2011, 66.

orbeliani

ადრესანტი
ექსპრესიული

ადრესანტი
კოსატიური

კონტექსტი
რეფერენციული

შეტყობინება
პოეტური

კონტაქტი
ფატური

კოდი
მეტალინგვისტური



2

რ უ ს უ დან    ასათიანი      

კოდირება (resp. მარკირება) ხდება გარკვეული, ასევე სპეციფიკური ნიშნებისგან 
განზოგადებული, აბსტრაქტული სამეტყველო ბგერით (ფონემით), რაც ქმნის 
ენობრივი ნიშნის მატერიალურ ფორმას (resp. აღმნიშვნელს). ამგვარად, ნიშანი 
მოიაზრება როგორც ფორმისა (resp. აღმნიშვნელის) და შინაარსის (resp. აღსა-
ნიშნის) სიმბიოზური მთლიანობა.

უფრო დაწვრილებით, ფსიქო-ფიზიოლოგიური დინამიკური პროცესი შემდეგ 
საფეხურებს მოიცავს: 

1. 	 სინამდვილის ობიექტით/მოვლენით გამოწვეული გრძნობის ორგა-
ნოების გაღიზიანების შედეგად წარმოიქმნება ფიზიოლოგიური ინ-
ფორმაცია შეგრძნებების სახით; 

2. 	 ეს ფიზიოლოგიური ინფორმაცია გადაეცემა ცენტრალურ ნერვულ 
სისტემას (resp. ტვინს), სადაც ამ შეგრძნებების ერთიანი აღქმის 
საფუძველზე ეს გაღიზიანება გარდაიქმნება ფსიქიკურ ინფორმა-
ციად და ფორმირდება წარმოდგენა;

3. 	 წარმოდგენების შედარება-შეპირისპირების საფუძველზე, მსგავ-
სება-განსხვავებულობების დაფიქსირებით ხორციელდება წარმო-
დგენებისათვის მთავარი, სხვა საგნებისაგან გამომაცალკევებელი 
ნიშან-თვისებების აბსტრაჰირება – ნიველირდება ყოველი არარე-
ლევანტური კონკრეტული ნიშან-თვისება და რჩება მხოლოდ საე-
რთო და რელევანტური. ასე ფორმირდება კონკრეტული წარმოდგე-
ნებისგან აბსტრაჰირებული ცნება, კონცეპტი; 

4. 	 ეს კონცეპტები, კვლავ ფსიქიკური პროცესების შედეგად, სტრუქ-
ტურირდება კატეგორიების იერარქიული სისტემის სახით;

5. 	 ამგვარად ორგანიზებულ კონცეპტებს მონიშნავს აბსტრაჰირებულ 
ბგერათა (resp. ფონემათა) „შერჩეული-შეთანხმებული“ მიმდე-
ვრობა და 

6. 	 იქმნება ნიშანი, რომელიც სოციალიზაციის შედეგად ენის ერთიან 
დისკურსში იწყებს ფუნქციონირებას. (ფიგურა 2.)

თუმცა, აღქმა – განსაკუთრებით ისეთი, რომელიც აბსტრაქტულ ცნებებს 
შეესაბამება და არ აქვს შესაბამისი დენოტატი – მანიპულირებადია, რადგან 
გრძნობის ორგანოებით მიღებული შეგრძნებები ძირითადად სუბიექტურია და 
აღქმა  წარმოდგენა გარკვეულწილად ინდივიდუალურია. მაგ., ნიშანი სიყვა-
რული მიემართება კონცეპტს, რომელიც ყოველდღიურ გაგებაზე დაფუძნებით 
გულისხმობს ძლიერ და პოზიტიურ ემოციურ და ფსიქიკურ მდგომარეობას, ყვე-

ლაზე ამაღლებული სათნოებიდან ან კარგი ჩვევებიდან, ღრმა ინტერპერსონა-



3

ლური სიყვარულიდან დაწყებული, უმარტივეს სიამოვნებამდე. 1990-იან წლებში 
ქართველმა ფილოსოფოსმა და პოლიტიკოსმა მერაბ მამარდაშვილმა თავის სა-
ჯარო გამოსვლებში აღნიშნა, რომ საბჭოთა დისკურსში ეტაპობრივად შეიცვალა 
ტექსტის ინტერპრეტაციის საერთო დისკურსი და, მაგალითად, წინადადებამ მე 
მიყვარს ჩემი ლიდერი საერთო კონვენციური კონცეპტუალური მნიშვნელობის 
პარალელურად შეიძინა იმდროინდელ რეალურ ფაქტებზე დაფუძნებული ინტერ
პრეტაცია და აღქმულ იქნა წინადადებად მე ვარ ჩემი ლიდერის მონა. ამრიგად, 
ნიშანმა შეიძინა ორი მნიშვნელობა: 1. სიყვარული-1, როგორც მას იზიარებდა 
სოციალურ ჯგუფთა დიდი ნაწილი; და 2. სიყვარული-2, როგორც ის ფუნქციო-
ნირებდა მხოლოდ კონკრეტული სოციალური ჯგუფის წარმომადგენლებისთვის, 
რომელთაც საბჭოთა რეალობაში დისიდენტებს უწოდებდნენ. შესაბამისად, 
ერთი ნიშანი სიყვარული დაიშალა და ერთსა და იმავე გამოხატულებას (resp. 
ფონემათა მიმდევრობას ს-ი-ყ-ვ-ა-რ-უ-ლ-ი) ორი აღსანიშნი გაუჩნდა, რომელ-
თაგან ერთ-ერთმა შეიძინა ახალი, დისიდენტური შინაარსი: გიყვარს, ე.ი. ხარ 

ᲤᲘᲒᲣᲠᲐ 2. ნიშნის ფორმირების ფსიქო-ფიზიოლოგიური პროცესის 
ამსახველი სოსიურისეული სქემა

ᲔᲜᲘᲡ ᲙᲠᲘᲖᲘᲡᲘ ᲗᲐᲜᲐᲛᲔᲓᲠᲝᲕᲔ ᲛᲡᲝᲤᲚᲘᲝᲨᲘ

ცენტრალური ნიშნის სისტემა – ფაზა 
ცნობიერება 

ფსიქიკური ინფორმაცია 
აღსანიშნი ↔ აღმნიშვნელი

დაუნაწევრებელი  
ხმიანობა

წარმოდგენა1, წარმ.2, 
წარმ.3 ... წარმ.n

ცნება ფონემა

აკუსტიკური
ხატი

ფიზიოლოგიური 
ინფორმაცია

ფიზიოლოგიური 
ინფორმაცია



4

რ უ ს უ დან    ასათიანი      

მონა და ამ დისიდენტურ დისკურსში სიყვარული გაიგივდა მონობასთან; ანუ, 
გაჩნდა ნიშანი ორი აღსანიშნით (resp. კონცეპტით), რომელიც განსხვავებული 
შინაარსებით დღესაც ფუნქციონირებს გარკვეულ ორ ქვედისკურსში: საერთო 
დისკურსი დაშლილია და ერთი ქვედისკურსის შინაარსი უპირისპირდება მეორე 
ქვედისკურსში შეძენილ შინაარსს. ნიშნის ასეთი დეკონსტრუქცია მანიპულირე-
ბადიც შეიძლება გახდეს: თუ სოციუმს მივაწოდებთ ახალ, თუნდაც მოდელირე-
ბულ ფაქტებს, სოციუმის ის ნაწილი, რომელიც ამ „ფაქტების“ გავლენის ქვეშ 
სხვადასხვა ფაქტორის გამო მოექცევა, თავისთავად აღმოჩნდება ახალ ქვე-
დისკურსში. (ფიგურა 3.)

ᲤᲘᲒᲣᲠᲐ 3. ქვედისკურსში „დეკონსტრუირებული“ ნიშანი:  
რენე მაგრიტის ტილო

კულტურული რევოლუციები გარკვეუწილად ცვლიან ნიშანთა სისტემებს: 
მოდერნიზმსა და პოსტმოდერნიზმს შორის არსებული სპეციფიკური მსოფლხედ-
ვიდან თუ სამყაროსადმი დამოკიდებულებიდან გამომდინარე, შესაძლებელია ამ 
ორ მიმდინარეობას შორის განსხვავება სემიოტიკური ნიშნის თეორიის ჭრილში 
გავაანალიზოთ და გავიაზროთ. 

შეიძლება ითქვას, რომ მოდერნიზმისთვის დამახასიათებელია ნიშნის გა-
მოხატულების პლანთან დაკავშირებული ექსპერიმენტების შედეგად ფორმის 



5

ნგრევა: აბსტრაქციონიზმი, კუბიზმი, ფუტურიზმი, დადაიზმი, ავანგარდიზმი, 
სიმბოლიზმი და სხვ., თუმცა შინაარსის პლანის მთლიანობა საერთო დისკურსი-
სათვის ძირითადად შენარჩუნებულია და მხოლოდ სუბიექტური ინტერპრეტაცი-
ების ჩარჩოებში ექცევა. 

ᲤᲘᲒᲣᲠᲐ 4. მოდერნიზმის ნიმუში: პიკასოს გერნიკა

ხოლო პოსტმოდერნიზმის ძირითადი მახასიათებელია შინაარსის პლანთან 
დაკავშირებული ექსპერიმენტული მანიპულაციები და ნიშნის ფორმაც სწორედ 
ამ მიზანს ემსახურება: ტექსტის ეკლექტიზმი და ინტერტექსტუალობა, ტექსტის 
დეკონსტრუქცია და დეცენტრალიზაცია (მყარი შინაარსების მოშლა), ქაოსი და 
ჰიპერრეფლექცია, ავტორსა და ამ ტექსტის შემქმნელს შორის ზღვრის მოშლა, 
ზედროული და ზესივრცული პროექციები, რეალობის ირონიზაცია და საერთო-
დაც მისი უარყოფა და სხვ. ამ პროცესის ლოგიკური დასასრულია ერთიანი 
დისკურსის გაქრობა: დივერგენციის შედეგად ქვედისკურსებად დანაწევრებული 
შინაარსის პლანის რღვევის ლოგიკური შედეგია საერთო სოციუმისთვის ერთი-
ანი შინაარსის პლანის სრული მოშლა და გაქრობა. (ფიგურა 5.) 

პოსტმოდერნული ნიშნის ფორმა არა კონცეპტთან, არამედ დისკურსულად 
დანაწევრებული აღქმებით მიღებულ წარმოდგენათა სპეციფიკურ კონასთან ამყა-
რებს სიმბიოზურ კავშირს და ამ კონკრეტულ ქვედისკურსში ჩამოყალიბებული 
ცნებების მარკირებას ახდენს, რაც შეუძლებელს ხდის ენის მთავარი, საკომუნი-
კაციო ფუნქციის რეალიზებას, რადგანაც ტვინი ერთიანად რეაგირებს შემეცნე-
ბით პროცესებზე და ანალიტიკურ განსხვავებას ხელოვნებასა (რომლისთვისაც 
ორივე ეს მიმდინარეობა ჭეშმარიტად აღმაფრენის და წარმოსახვების ფანტას-
მაგორიული შესაძლებლობებით ადამიანის ცნობიერების განვითარების წყაროა) 

ᲔᲜᲘᲡ ᲙᲠᲘᲖᲘᲡᲘ ᲗᲐᲜᲐᲛᲔᲓᲠᲝᲕᲔ ᲛᲡᲝᲤᲚᲘᲝᲨᲘ



6

რ უ ს უ დან    ასათიანი      

და ცხოვრებას შორის თანდათანობით აუქმებს (რაც უკვე დასაფიქრებელ, სახი-
ფათო ტენდენციებს შეიცავს): თუ კონკრეტული წარმოდგენების აბსტრაჰირება, 
ანუ კონცეპტუალიზაცია, ერთი ენის მატარებლებს შორის უნიფიცირებული 
არაა, სპეციფიკურ დისკურსებში მოქმედი სპეციფიკური აღქმა-წარმოდგენებით 
კომუნიკაცია ერთ ენაზე მოსაუბრე ადამიანებს შორისაც კი შეუძლებელი ხდება 
და ნიშნის დეკოდირება-იდენტიფიცირება მხოლოდ დანაწევრებულ დისკურ-
სებში, ქვესოციუმებშია შესაძლებელი. ასეთ დისკურსებს შორის კომუნიკაცია 
„თარგმანს“ უფრო ემსგავსება და, ამდენად, ბუნებრივად უკავშირდება ჩვეულებ-
რივ მოტივაციას: უნდა კი ვინმეს რაიმე ტექსტის „თარგმნა“-გაგება? შინაარსის 
პლანის ამგვარი მანიპულაციები უკვე სცდება სუბიექტური ინტერპრეტაციების 
ჩარჩოებს და ნიშნის საერთო დისკურსის ფარგლებში ფაქტობრივად მთლიანად 
ანგევს შინაარსის პლანს.

მოდერნიზმსა და პოსტმოდერნიზმს შორის სხვაობის შესახებ ზემოთ შე-
მოთავაზებული, სემიოტიკურ ჩარჩოში განზოგადებული მსჯელობა შეიძლება 
შემდეგი ფიგურის სახით შევაჯამოთ: (ფიგურა 6.)

ᲤᲘᲒᲣᲠᲐ 6. ნიშანი მოდერნიზმსა და პოსტმოდერნიზმში

ᲤᲘᲒᲣᲠᲐ 5. პოსტმოდერნიზმის ნიმუში: ჯოზეფ ჰაველის ტილო

აღსანიშნი

აღმნიშვნელი 

აღსანიშნი

აღმნიშვნელი 



7

პოსმოდერნულ სამყაროში ენის ეს მდგომარეობა, ვ. ფონ ჰუმბოლდტის თე-
ორიული მიდგომით, ფაქტობრივად უფრო მძაფრ სურათს იძლევა: იქმნება ვირ-
ტუალური პარალელური სამყაროები.3

საზოგადოდ, ინფორმაცია სამი სახით არსებობს:
(1)	 პირველი – ობიექტურ რეალობაში საგნისა თუ მოვლენის სახით (A);

(2)	 მეორე – ადამიანის ცნობიერებაში კონცეპტების სახით (B);

(3)	 მესამე – ენობრივ ფორმაში, კომუნიკაციისას (C).

ეს ფორმები ურთიერთდაკავშირებული, მეტიც, ურთიერთგანპირობებულია 
და ერთმანეთის გარეშე არც არსებობენ: სინამდვილის ყოველ მოვლენას (A) ცნო-
ბიერებაში სპეციფიკური კონცეპტუალური სტრუქტურა (B) შეესაბამება, რომე-
ლიც გარკვეული ენობრივი ფორმებით (C) რეალიზდება. „სინამდვილე“ განსა-
ზღვრავს აღქმა-წარმოდგენას და მისი გავლით ენობრივ სისტემასაც, რაც, თავის 
მხრივ, უკუგავლენას ახდენს მასზე. ცნობიერებით გაშუალებული ყოველი ენა 
თავისი ნიშნებით სპეციფიკურად ანაწევრებს სინამდვილეს, გარკვეულ ურთიერ-
თმიმართებებს ამყარებს მის ელემენტებს შორის და, შეიძლება ითქვას, კიდევაც 
ქმნის ჩვენს აღქმაში არსებულ სინამდვილეს (ეს, განსაკუთრებით, მხატვრულ 
ლიტერატურას ეხება); ანუ, ენასა და სინამდვილეს შორის ურთიერთშექცევადი 
კავშირია, რომელიც გაშუალებულია ცნობიერებით. 

ᲤᲘᲒᲣᲠᲐ 7. ინფორმაციის სამი ფორმა

ჰუმბოლდტის მიხედვით ენა ქმნის სინამდვილეს, რამდენადაც ის ადამია-
ნური აქტივობის, შემოქმედების შედეგი (resp. Ergon) კი არ არის, არამედ თავად 
არის შემოქმედი (resp. Energeia).4 ე.ი., შეიძლება ითქვას, რომ პოსტმოდერნულ 
სამყაროში ქვედისკურსებად დეკონსტრუირებული შინაარსის პლანის შედეგად, 

3	 Humboldt, 1999, 58-59.
4	 იქვე, 50-80.

ᲔᲜᲘᲡ ᲙᲠᲘᲖᲘᲡᲘ ᲗᲐᲜᲐᲛᲔᲓᲠᲝᲕᲔ ᲛᲡᲝᲤᲚᲘᲝᲨᲘ

B – ცნობიერება

C – ენაA – „სინამდვილე“



8

რ უ ს უ დან    ასათიანი      

ფაქტობრივად, იქმნება ვირტუალური სამყაროები და ამგვარად დივერგირებულ, 
ვირტუალურ სივრცეში მყოფ ადამიანებს შორის კომუნიკაცია გართულებულია.

ენას ეს თვისებები ყოველთვის ახასიათებდა, მაგრამ ტექნოლოგიების (მე-
დია, კინო, ინტერნეტი, სოციალური ქსელები, ხელოვნური ინტელექტი) განვითა-
რების შედეგად, განსაკუთრებით დღევანდელ, თანამედროვე სოციუმში, იქმნება 
ქაოტური მდგომარეობა: შეგრძნების ორგანოებისადმი გაჩენილი „უნდობლობისა 
და სკეფსისის“ პირობებში – არ გვჯერა იმის, რაც გვესმის; უკვე გვაეჭვებს ისიც, 

რასაც ვხედავთ; ვიცით, რომ შესაძლებელია სუნებით და გემოებით მანიპულა-

ციაც – სოციუმის გარკვეულ ფენებს თავსმოხვეული „ინტერპრეტაციები“ საფრ-
თხეს უქმნიან ნიშნის ზოგად საკომუნიკაციო ფუნქციას. სოციუმის გარკვეული 
ჯგუფებით შემოფარგლულ, ლამის ინდივიდებამდე დაყვანილ ქვედისკურსებში 
არსებული საკომუნიკაციო სივრცე, განსაზღვრული სპეციფიკური აღქმა-წარმო-
დგენებით, დანაწევრებული ვიწრო, ე.წ. „ვირტუალურ“, სივრცეებად, სადაც ნი-
შანი სხვადასხვაგვარ შინაარსებს უშვებს (არა ინტერპრეტაციის, არამედ უკვე 
კონცეპტუალური სხვაობების სახით), ანგრევს ენის საკომუნიკაციო ფუნქციას 
და ადამიანების ერთიან სურათს სინამდვილეზე. პარალელური სამყაროების არ-
სებობა ფანტასტიკის სფეროდან თუ ფიზიკის თეორიული შესაძლებლობებიდან 
პოსტმოდერნულ პროექციაში ლამის ნამდვილ „სინამდვილედ“ იქცევა. 

ენა ამ ქაოსისგან თავის დაღწევას ცდილობს და ენის რეფერენციული, ნო-
მინაციური ფუნქციის შესანარჩუნებლად აყალიბებს გარკვეულ დისკურსულ მა-
რკერებს. ამის ნიმუშად შეიძლება დავასახელოთ ახალგაზრდების (და უკვე არა 
მხოლოდ) მეტყველებაში დაფიქსირებულ ე.წ. tag-ტიპის ფრაზული გამონათქვამი 
ოღონდ მართლა, რომელსაც ფაქტობრივად დაკარგული აქვს თავისი პირდაპირი 

მნიშვნელობა და ქცეულია დისკურსის ფუნქციონალურ ელემენტად და გვეუბ-

ნება: ნუ მოახდენ ინფორმაციის ინტერპრეტირებას და ქვეტექსტების ძებნას, გა-
იგე ტექსტი ენის ნიშნების საერთო, საზოგადო მნიშვნელობით!

მაგალითები: 
– თბილისში წვიმს, ოღონდ მართლა! 
– კინოში წავიდეთ, ოღონდ მართლა! 
– გამოცდაზე ვერ გამოვედი იმიტომ, რომ ბებია გარდამეცვალა, ოღონდ 

მართლა! 
– ეს გოგონა მომწონს, ოღონდ მართლა! 
– ეს სიმართლეა, ოღონდ მართლა! 

და სხვ. 



9

ამ სახის დიკურსული მარკერები არა მხოლოდ ქართულში, არამედ სხვა ენებ-
შიც ფიქსირდება, რასაც სპეციალური კვლევა სჭირდება.

„საკომუნიკაციო სისტემის გადასარჩენად“ და ამ პარადოქსული სიტუაციი-
დან გამოსავლის საპოვნელად (ადამიანი ხომ სოციალური არსებაა და ენობრივი 
კომუნიკაცია მისი ძირითადი და სხვა ცოცხალი არსებებისგან განმასხვავებელი 
ნიშანიცაა?) ამგვარი მარკერიც არ აღმოჩნდა საკმარისი და, ენისადმი გაჩე-
ნილი სკეფსისის ფონზე, ენის რეფერენციული ფუნქციის შესანარჩუნებლად, 
ვაკვირდებით საინტერესო ტენდენციებს: სამეტყველო ბგერაზე დაფუძნებული 
ტრადიციული საინფორმაციო სისტემის (resp. ენის) მისწრაფებას, ერთი მხრივ, 
მინიმალიზაციისკენ – იგულისხმება მოკლე ტექსტური შეტყობინებები, გრამა-
ტიკული ნორმების ნიველირება, უსრული წინადადებების სიჭარბე, ე.წ. საკვანძო 
სიტყვებით კომუნიკაცია და სხვა ამგვარი – და, მეორე მხრივ, ვიზუალიზაციის-
კენ – კომუნიკაციისას სულ უფრო და უფრო მეტად ინფორმაციის კოდირების 
ვიზუალური ფორმების გამოყენება: უშუალო საუბრის ნაცვლად მობილურებით 
კომუნიკაცია, ტექსტური მოხსენებების ნაცვლად საკვანძო სიტყვებით მოწო-
დებული პრეზენტაციები, ვერბალური ტექსტის ნაცვლად ინფორმაციის კოდი-
რებისათვის იმოჯებისა თუ მემოჯების, მოკლე ვიდეოკლიპებისა თუ ტიკ-ტოკის 
ტიპის სემიოტიკური სისტემების გამოყენება, რის საშუალებასაც თანამედროვე 
კომპიუტერული ტექნოლოგიები და მასმედიაში დომინანტური ტელესივრცე 
იძლევა – თითქოს თავისთავად მართლდება პოსტმოდენრიზმის ძირითადი 
კრედო: ყველაფერი შესაძლებელია! ოღონდ ახლა არა მხოლოდ კულტურაში, 
არამედ ყოველდღიურ ცხოვრებაშიც.

ენა ამ კომუნიკაციური კრიზისისგან თავის დასაღწევად და თავის რეფე-
რენციული, ნომინაციური ფუნქციის შესანარჩუნებლად კიდევ ერთ ხერხს მი-
მართავს: ის იწყებს დეკონსტრუირებული ნიშნის დანგრეული ფორმისა (resp. 
მოდერნი) თუ დანგრეული შინაარსის (resp. პოსტმოდერნი) ახლებურ რეკონსტ-
რუქციას, რაც მეტამოდერნიზმის მთავარი მახასიათებელია. მეტამოდერნიზმი 
ცდილობს შეავსოს „ცარიელი“ შინაარსის პლანი პლურალურობის შენარჩუნე-
ბით იმგვარად, რომ თუნდაც საპირისპირო მნიშვნელობებს ერთ ოქსიმორონულ 
აღსანიშნ-კონცეპტად აერთიანებს: გმირი-მხდალი, ბოროტი-კეთილი, სიცოცხლე-

სიკვდილი და ა.შ. იგი მოიცავს პარადოქსებს, ალტერნატიულ რეალობებს, მრა-
ვალფეროვან (თუნდაც საპირისპირო) ემოციებს, რომლებიც ბუნებრივად ახლავს 
ცხოვრებას. მეტამოდერნიზმმა, როგორც ტენდენციამ, თავისი პლურალისტური 
იდენტიფიკაციით მოახდინა ისეთი მგრძნობელობის სახელდება, რომელსაც ბე-

ᲔᲜᲘᲡ ᲙᲠᲘᲖᲘᲡᲘ ᲗᲐᲜᲐᲛᲔᲓᲠᲝᲕᲔ ᲛᲡᲝᲤᲚᲘᲝᲨᲘ



10

რ უ ს უ დან    ასათიანი      

ვრი ცალ-ცალკე აკვირდებოდა, ახლა კი ეს განსხვავებულობები შეიძლება განი-
ხილებოდეს როგორც შემეცნების ერთი, მთლიანი საგანი.

ᲤᲘᲒᲣᲠᲐ 8. მეტამოდერნული ნიშანი

 

ადამიანები ისწრაფვიან კომუნიკაციისკენ და ითხოვენ ცვლილებებს. მე-
ტამოდერნიზმი ცდილობს გადალახოს კომუნიკაციური კრიზისი მსოფლიოს 
პლურალისტური დიქოტომიის ასახვით, თუმცა, მეორე მხრივ, ის ხელს უწყობს 
ამბივალენტური და ფსიქიკურად პრობლემური კონცეპტების ჩამოყალიბებას 
და ფაქტობრივად მხოლოდ „ილუზიურ“ საკომუნიკაციო სივრცეს ქმნის: ასეთი 
„გამაერთიანებელი“ ოქსიმორონული მნიშვნელობები შესაძლებელს კი ხდის 
„კომუნიკაციას“ (ფაქტობრივად, „ვირტუალურ კომუნიკაციას“), მაგრამ ამგვარი 
კომუნიკაცია „ვირტუალურ“ რეალობებს შორის მყარდება და ენის ნომინაციური 
ფუნქცია კვლავ გასაჭირში რჩება.

გამოყენებული სამეცნიერო ლიტერატურა

	 Humboldt W. Von, On Language: On the Diversity of Human Language Construction 
and Its Influence on the Mental Development of the Human Species, Translated by 
P. Heath, Edited by M. Losonsky, 2nd Ed., Cambridge University Press, 1999

	 Jacobson R., Closing Statement: Linguistics and Poetics, in: Style in Language, Edited 
by Th. A. Sebeok, Technology Press of Massachusetts Institute of Technology, 1960 

	 Saussure F. De, Course in General Linguistics, Translated by R. Harris, Edited by Ch. 
Bally, A. Sechehaye, A. Riedlinger, Columbia University Press, 2011

„ცუდი“/
„კარგი“

ცუდი ან
კარგი



11

Rusudan Asatiani*

THE CRISIS OF A LANGUAGE  
IN THE MODERN WORLD

Abstract

The sign, as a symbiotic unity of content and expression, undergoes a certain 
deconstruction in different directions in the modern world: 1. Modernism is charac-
terised by the destruction of form caused by experiments related to the expression: 
abstractionism, cubism, futurism, dadaism, avant-gardism, symbolism, etc.; although 
the whole social discourse’s content is mostly preserved and it disrupts only within 
the framework of subjective interpretations. As for 2. Postmodernism, experimental 
manipulations are related to the content of a sign: eclecticism and intertextuality, 
deconstruction and decentralisation, disruption of solid content, chaos and hyper-re-
flection, breaking the boundary between the author and readers, temporal and su-
pra-spatial projections, the ironic reflection of reality, and even its general rejection, 
etc. The logical end of this process is the disappearance of the unified content and 
common discourse. The Credo of postmodernism is: Everything is possible! As a re-
sult of such divergence, the content of a sign is defined within sub-discourses, which 
actually create „virtual worlds”. Communication between people in these divergent, 
virtual spaces is hindered and almost impossible. The language tries to escape from 
this crisis and to maintain the communicative function of the language. This is the 
main attempt of 3. Metamodernism. It tries to fill the „empty” content by keeping 
plurality, sometimes uniting opposite meanings into one oxymoronic concept: he-
ro-cowardly, evil-God, sunny-night, dead-alive, etc. It encompasses the paradoxes, 
alternate realities, and emotional swings accompanying life. However, on the other 
hand, metamodernism promotes the setting up of ambivalent and mentally problem-
atic concepts and factually creates the illusion of communication: Such oxymoronic 
meanings make possible communication, but only between the „virtual” realities.

Keywords: Semiotic Sign, Modernism, Postmodernism, Metamodernism, Oxy-
moron.

* 	 Associate Professor of Ivane Javakhishvili Tbilisi State University. https://orcid.org/0009-
0002-1469-9003 

ᲔᲜᲘᲡ ᲙᲠᲘᲖᲘᲡᲘ ᲗᲐᲜᲐᲛᲔᲓᲠᲝᲕᲔ ᲛᲡᲝᲤᲚᲘᲝᲨᲘ



12

ცირა კილანავა*

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ 
ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ

I. შესავალი

„დაიბეჭდა მანიფესტი და გამოსცეს რა ბრძანება,
როს ვიხილეთ, წარვიკითხეთ, ცეცხლმან გვიყო გულსა დება,
გვაქვნდა მარად გლოვნა, ოხვრა, არა სად ჩნდა ლხინი-შვება,
მადლი ღმრთისა, მისი იყოს წადილი და მისი ნება.“

				    გაბრიელ რატიშვილი1

მე-19 საუკუნე საქართველოში ბაგრატიონთა ათასწლოვანი სამეფო მმართვე-
ლობის იძულებითი გაუქმებით დაიწყო: 1801 წელს ქართულ მხარესთან შეუთა-
ნხმებლად გამოიცა რუსეთის იმპერატორ ალექსანდრე I-ის მანიფესტი, რომ-

*	 ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის ასისტენტ-პროფესორი. https://orcid.org/0000-
0001-9752-9661

1	 რუსეთის იმპერიაში იძულებით გადასახლებულ ქართველ ბატონიშვილთა (კონკრეტუ-
ლად, იოანე ბატონიშვილის) მხლებლის, მწერლისა და ადიუტანტის, გაბრიელ რატიშვი-
ლის, მრავალმხრივ საყურადღებო პროზაულ თხზულებაში „მცირედი რაიმე მოთხრობა 
როსსიისა“ (იხ., შადური 1962, 156-301) ჩართული ეს სტროფი 16-მარცვლიანი წყობითა 
და ციტირების სახით პირდაპირ უკავშირდება შოთა რუსთველის „ვეფხისტყაოსანს“ 
(რატიშვილს, შაირის გარდა, ჩართული აქვს ჩახრუხაული და ფისტიკაურიც); კერძოდ, 
უცხო მოყმის გაუჩინარებით დეპრესიაში ჩავარდნილი როსტევანის სიტყვებს: „ბრძანა: 
ღმერთსა მოეწყინა აქამდისი ჩემი შვება,/ ამად მიყო სიამისა სიმწარითა დანავღლება,/ 
სიკვდილამდის დამაწყლულა, ვერვის ძალ-უც განკურნება. მასვე მადლი! ესე იყო წა-
დილი და მისი ნება“. სალექსო საზომისა და ლექსიკურ დონეზე ინტერტექსტურობის 
გარდა, ჩემი დაკვირვებით, რატიშვილის მიერ ქართველთა მძიმე ემოციური მდგომა-
რეობის (შოკის, უიმედობის, გლოვის…) რეპრეზენტაცია სწორედ როსტევანის და-
ნაღვლების ეპიზოდის მიხედვით შემთხვევითი არაა და საჭიროებს კონტექსტუალი-
ზებას. ღვთის ნების უზენაესობასა და გარდაუვალობას აღიარებენ და მის მიმართ 
მორჩილებას ექსპლიციტურ დონეზე გამოხატავენ პოემის სხვა პერსონაჟებიც (მაგ., 
ავთანდილი, ფრიდონი…), მაგრამ როსტევანი ამ სიტყვებს ამბობს თავისი უშედეგო 
და მსხვერპლიანი მცდელობების შემდეგ; უცხო მოყმის გამოჩენითა და უგზოუკვლოდ 
გაქრობით გამოწვეული ნაღველი მეფეს მარადიულ სატანჯველად ესახება და გარე-
მოებისადმი შემგუებლობა აქ მისი საბოლოო დანებების, უღონობის მაჩვენებელია, 
მაგრამ არა – არჩევანი. ამ კონტექსტში „მასვე მადლი!“ სიმწრით ნათქვამი სიტყვებია. 
აღნიშნულის გათვალისწინებით, რატიშვილისეული ფორმულირება უნდა აჩვენებდეს 
ქართველთა (უპირველესად, ბაგრატიონთა სამეფო ოჯახისა და მისი წრის) უღონობას, 
მცდელობათა უშედეგობასა და საბოლოო დანებებას. 

orbeliani



13

ლითაც ჯერ აღმოსავლეთი საქართველოს (ქართლ-კახეთის სამეფოს), შემდეგ კი 
დასავლეთი საქართველოს ანექსია2 და სრული კოლონიზება მოხდა. ამით, სხვა 
წინმსწრებ წერილობით თუ ზეპირ შეთანხმებებთან ერთად, უხეშად დაირღვა 
რუსეთის იმპერიასთან თანაბარუფლებიანი პოლიტიკური (სამეგობრო) კავში-
რის ხელშეკრულებაც, რომელიც გეორგიევსკის ციხესიმაგრეში ოფიციალურად 
1783 წელს გაფორმდა.3 სახელმწიფოებრიობაწართმეულ საქართველოში თავი-
დანვე დაიწყო ანტირუსული აჯანყებები (1802, 1804, 1812, 1819-1820… წ.წ.), 
თუმცა რუსულმა იმპერიალისტურმა რეჟიმმა ისინი სასტიკად ჩაახშო4; სპონტა-
ნური აჯანყებების5 შემდეგ გეგმაზომიერად მომზადდა 1832 წლის შეთქმულე-

2	 ჯერ რუსეთის იმპერიის, შემდეგ კი საბჭოთა რეჟიმის მკაცრი იდეოლოგიის გავლენით, 
ეს მოვლენა ფასდებოდა, როგორც საქართველოს ფიზიკურად გადარჩენის უალტერ-
ნატივო გადაწყვეტილება, როგორც ისლამური იმპერიებისგან მომდინარე რეალური 
საფრთხისგან თავდაცვის ერთადერთი საშუალება. ამ ფონზე, იჩქმალებოდა მთელი 
რიგი ისტორიული პროცესებისა და დოკუმენტებისა, რომელთა გაუთვალისწინებლა-
დაც შეუძლებელია ასეთი მასშტაბური ისტორიული მოვლენის რეკონსტრუირება და 
მისი ადეკვატური შეფასება. მიზანმიმართულად გავრცელებული მცდარი/მიკერძოე-
ბული მოსაზრებების უმართებულობა (მათ შორის, იმ საკითხთან დაკავშირებითაც, თუ 
როგორ/რა ფორმით ითხოვდა ქართული მხარე რუსეთის იმპერიის მხარდაჭერას) და-
საბუთებულია ლუიჯი მაგაროტოს მონოგრაფიაში – „საქართველოს ანექსია რუსეთის 
მიერ (1783-1801)“, რომელშიც, აგრეთვე აღნიშნულია, რომ ჩრდილოეთის ქვეყანა არ 
ყოფილა ერთადერთი საორიენტაციო კულტურულ-პოლიტიკური სივრცე ერეკლე მე-
ფისთვის. იხ., მაგაროტო, 2008. გეორგიევსკის ტრაქტატის გაფორმებამდე (კერძოდ, 
1779-1782 წლებში) ევროპასთან უშუალოდ დასაკავშირებლად და „ევროპიის რიგზე 
ჯარის გასაწყობად“ რომის პაპისა და კარდინალების, ავსტრიის, ვენეციის, სარდინიის, 
კორსიკის სუვერენებთან ერეკლე მეფეს საიდუმლოდ გაუგზავნია წერილები ქართულ 
ენაზე. ერეკლე მეფისეული პროევროპული/საქართველოს მოდერნიზაციის პროექტის 
სარეკონსტრუქციოდ ამ წერილებისა და დასავლეთ ევროპის ბიბლიოთეკებში დაცული 
მანამდე უცნობი საარქივო მასალების მნიშვნელობის შესახებ იხ. დობორჯგინიძე, 2019.

3	 პ. ბუტკოვის, ს. ბურნაშევის, ნ. დუბროვინისა და ალ. ცაგარლის უაღრესად მნიშვნელო-
ვან შრომებზე დაყრდნობით, ივ. ჯავახიშვილი ასკვნის, რომ „1783 წ. ხელშეკრულებას 
საქართველოსთვის სარგებლობა არა მოუტანია-რა, ზიანი კი – აუარებელი [...] რუსეთის 
მთელი პოლიტიკა და მოქმედება საქართველოს მიმართ ნამდვილად რუსულ პოლიტი-
კურ ინტერესებით იყო ნაკარნახევი და მხოლოდ ნიღაბჩამოფარებული, მაგრამ ტლანქი 
ეროვნული ეგოიზმის განხორციელება იყო“. იხ., ჯავახიშვილი, 1919 [1989], 93, 108.

4	 საქართველოში რუსული კოლონიალიზმის შესახებ დეტალურად იხ., ბენდიანიშვილი 
და სხვ., 2008.

5	 ქართულ სამეცნიერო ლიტერატურაში დამკვიდრებული ფორმულირების – „აჯანყების“ – 
ნაცვლად, თანამედროვე ისტორიულ კვლევებში აღმოსავლეთ საქართველოს 1812-1813 
წლების ანტირუსული სამხედრო გამოსვლები კარგად დაგეგმილ, საშინაო და საერთა-
შორისო ფაქტორების გათვალისწინებით წარმოებულ ომადაა სახელდებული. იხ., გელა-
შვილი, 2023. აჯანყებების/ომის მნიშვნელობა ქართული ნაციონალიზმის წარმოშობის 
დასათარიღებლად გამოკვეთილია მ. ჩხარტიშვილისა და ს. ქადაგიშვილის მიერ; მათი მო-
საზრებით (რომელიც ჩემთვის დამაჯერებელი და მისაღებია), ქართული ნაციონალიზმის 
წარმოშობა (რომელსაც, როგორც წესი, ათარიღებენ მე-19 საუკუნის მე-2 ნახევრით, ილია 
ჭავჭავაძის/„თერგდალეულთა“ მოღვაწეობის ხანიდან), უნდა დაუკავშირდეს ქართველ 

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ  
ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ



14

ც ირა    კილანავა      

ბაც,6 რომლის ისტორიული მნიშვნელობა რუსეთის ხელისუფლებამ მაშინვე საგა-
ნგებოდ მიჩქმალა,7 იმპერატორმა შეიწყალა პატიმრების უმრავლესობა, მათგან 
რამდენიმე პირი მოგვიანებით წამყვან ადმინისტრაციულ თანამდებობებზეც კი 
დაამტკიცა, 5 წლის შემდეგ საზეიმოდაც ესტუმრა საქართველოს და დამორჩი-
ლებულ თავადაზნაურთაგან პატივნაცემი, განსაკუთრებულად კმაყოფილი და-
ბრუნდა სამშობლოში.8 ასეთი დიდი დამარცხებით დასრულდა ქართველთა ერო-
ვნულ-განმათავისუფლებელი მოძრაობის პირველი, 30-წლიანი,9 მძიმე ეტაპი და 
დაიწყო დიდი დუმილის ხანა.10

უფლისწულთა მიერ თავიანთი პოლიტიკური ინტერესებისთვის წარმოებულ აჯანყებებს, 
ანუ გადათარიღდეს მე-19 საუკუნის დასაწყისით. მეცნიერებს არგუმენტებად მოჰყავთ 
ამ აჯანყებებში ქართველი ხალხის მასობრივი ჩართულობა („ხალხის“ კონცეპტუალიზება 
კი ნაციონალიზმის მთავარ ინდიკატორს წარმოადგენს). ისინი ეხებიან, აგრეთვე, მ. ჰრო-
ჰის ნაციონალიზმის 3-ფაზიან მოდელს და აღნიშნავენ, რომ ქართული ნაციონალიზმი 
ტიპოლოგიურად სმითისა და ჰატჩინსონის მოდელს (პოლიტიკურ-კულტურულის არა-
თანმიმდევრულ ნაზავს) უფრო თანხვდება, ვიდრე – ჰროჰისას (კულტურულისა და პო-
ლიტიკურის დეტერმინირებულ კავშირს). იხ., Chkhartishvili, Kadagidze, 2011.

6	 შეთქმულთა დაკითხვების საარქივო მასალები, რომლებიც გიორგი გოზალიშვილმა 1935, 
1979 და 1976 წლებში გამოსცა, დღემდე ჩვენებების ტექსტთა/პირველწყაროთა საანალი-
ზოდ უალტერნატივო აკადემიურ გამოცემებად რჩება. მესამე ტომის წინასიტყვაობაში 
გოზალიშვილი აღნიშნავდა, რომ მას არ გამოუქვეყნებია „შეთქმულების მასალების ლი-
ტერატურული ნაწილი: შეთქმულთათვის ჩამორთმეული ქაღალდები, მათი ლიტერატუ-
რული და პუბლიცისტური ხასიათის თხზულება-ნაწარმოებნი [...]“. იხ., გოზალიშვილი, 
1976, 5. საქართველოს ეროვნული არქივის საისტორიო არქივის 1832 წლის შეთქმულების 
ფონდის მასალების XIII რვეულში აღმოჩნდა იოანე ბატონიშვილის ალეგორიული პოლი-
ტიკური ნახატი – „საქართველო“, რომელიც სტატიის ფარგლებში პირველად ჰუმანიტა-
რულ კვლევათა ჟურნალ „კადმოსში“ გამოქვეყნდა. იხ., კილანავა, 2010, 48-56.

7	 გ. გოზალიშვილის საყურადღებო და სამეცნიერო წრეებში გაზიარებული შენიშვნით, „მთა-
ვრობამ განგებ მიჩქმალა ქართველთა შეთქმულების ამბავი, რათა იგი საზოგადოებრივი 
აზრის მსჯელობის საგნად არ გამხდარიყო. ეს გარემოება ხაზგასმით არის აღნიშნული კა-
ვკასიის მთავარმართებელ როზენისა და სამხედრო მინისტრის ჩერნიშოვის შორის მიმო-
წერაში. როზენი წინააღმდეგია იმისი, რომ შეთქმულთა საქმე სენატმა გაარჩიოს, რადგან 
მას ეშინიან, რომ სენატი გაზეთში გამოაცხადებს“. გოზალიშვილი, 1935, 5.

8	 შეთქმულების ისტორიული ღირებულების სათანადო გააზრება შესაძლებელი გახდა 
მხოლოდ საუკუნის შემდეგ ჩატარებული კვლევების შედეგად. მისი განმაპირობებელი 
ფაქტორების, რუსეთის საიმპერატორო კარის მიერ შეთქმულ თავადაზნაურთა წინაა-
ღმდეგ გატარებული სადამსჯელო ღონისძიებებისა და ადმინისტრაციული ზომების შე-
სახებ იხ., Jones, 1987. შეთქმულების საერთო სახალხო (და არა მხოლოდ ელიტური) ხა-
სიათის, ფართო მასშტაბის – მასში ჩართული საქართველოს კუთხეებისა და ეთნიკური 
ჯგუფების, საერთაშორისო მოკავშირეების, აგრეთვე, ორგანიზების ფორმებისა და 
აჯანყების იდეის რეალური წარმატების შესაძლებლობის შესახებ იხ., ჯოლოგუა, 2017.

9	 სოციალური და კულტურული მეხსიერების მკვლევრები ყურადღებას ამახვილებენ თა-
ობის ფარგლებში მეხსიერების უცვლელ ბუნებასა და 30-წლიანი დროითი ჩარჩოს მნიშ-
ვნელობაზე განსაკუთრებით ტრავმული და დამამცირებელი/ღირსებისშემლახველი მო-
ვლენების გამოცდილების საანალიზოდ. Assmann, 2016, 14-15. 

10	 შეთქმულების (ხალხური ფორმულირებით – „ყაზარმობის“) შემდგომი და რუსეთის იმპერატო
რის ვიზიტამდელი რამდენიმე წელი შეფასებულია „დეპრესიის ხანად“. ბერძნიშვილი, 1980, 6.



15

ურთულესი/უპრეცედენტო პოლიტიკური მდგომარეობის შესაბამისად, სა-
ქართველოში, ფაქტობრივად, შეწყდა კულტურული ცხოვრება და ლიტერატუ-
რული პროცესები: საკუთრივ ამ ასწლეულის ქართული ლიტერატურის ავტორი-
ტეტული ისტორიკოსის შეფასებით, „მეცხრამეტე საუკუნის პირველი ნახევარი 
თითქოს ულიტერატურო ხანა იყო“.11 მხატვრული ლიტერატურა, მართლაც, მო-
გვიანებით (მე-19 საუკუნის მეორე ნახევრიდან) იქცა ქართველი საზოგადოების 
ცნობიერების მაფორმირებელ/მაკონსოლიდირებელ მედიად,12 თუმცა, მანამდეც 
შეძლო მან ისტორიული ფუნქციის შესრულება – თანადროული პოლიტიკური ვი-
თარების რეპრეზენტაცია.13 ეს მოხდა ადგილობრივი სახელისუფლებო ელიტის 
– ბაგრატიონთა სამეფო ოჯახისა და მასთან უშუალოდ დაკავშირებული თავა-
დაზნაურთა ფენის – წარმომადგენლების შემოქმედებაში.

ორივე მათგანის პოეტური მემკვიდრეობის მნიშვნელოვნად დიდი ნაწილი 
პატრიოტული თემატიკისაა და მეტწილად დინასტიურ-ელიტური (არა იმდენად 
– საყოველთაო, სახალხო) პერსპექტივით ასახავს საქართველოს რთულ პოლი-

11	 კოტეტიშვილი, 1959, 43.
12	 ლიტერატურის როგორც მედიის ფუნქციაში ვგულისხმობ არა გარელიტერატურული მო-

ვლენების უბრალო ვერბალურ ფიქსაციას, არამედ – მხატვრული სახეებით/მენტალური 
იმიჯებით იმგვარი მნიშვნელობების კონსტრუირებას, რომელთა უპირველესი დანიშ-
ნულება მკითხველთა ცნობიერებაზე ზეგავლენის მოხდენაა. ლიტერატურის ეს არა სა-
კუთრივ ესთეტიკური, არამედ დისკურსული ფუნქცია განსაკუთრებით აქტუალიზდება 
პოლიტიკური რეჟიმების პირობებში და მიზნად ისახავს გარელიტერატურული სინამდვი-
ლის შეცვლას (ეს გაგება ეყრდნობა ლიტერატურისა და გარელიტერატურული სინამდვი-
ლის ურთიერთმიმართების პ. რიკერისეულ სამსაფეხურიან მოდელს; აგრეთვე – აახენის 
სკოლის მიერ შემუშავებულ ნაციონალური იმაგოლოგიის როგორც ხელოვნურად კონსტ-
რუირებული კოლექტიური მენტალური სახეების ურთიერთმიმართების კონცეფციას). ამ 
თეორიული საფუძლების მიხედვით, მე-19 საუკუნის ქართული ლიტერატურის ნაციონა-
ლური დისკურსის ლექსიკური ფონდის ანალიზის შესახებ იხ., კილანავა, 2013.

13	 თანადროული პოლიტიკური ვითარების ლიტერატურული რეპრეზენტაციის პირველ 
მაგალითად ქართულ ლიტერატურაში შეიძლება, დასახელდეს იოვანე საბანისძის „აბოს 
წამება“ (მე-8 ს.). მასში, წმინდანის მიერ განვლილი განღმრთობის გზის პარალელურად, 
ნაჩვენებია მთელი საქართველოს სამეფო-სამთავროთა პოლიტიკურ-სოციალური ცხოვ
რებისა და თბილისში არაბთა ბატონობის ადმინისტრაციული მმართველობის მოდელი. 
ყველაზე გავლენიანი ქართული პოემის – „ვეფხისტყაოსნის“ სიუჟეტში თანადროული 
(მე-12 საუკუნის) ქართული პოლიტიკური ვითარების ამოკითხვის ისტორია იწყება ჯერ 
კიდევ მე-19 საუკუნეში (ფრანგი ქართველოლოგის, მარი ბროსესა და მისი მოწაფის, და-
ვით ჩუბინაშვილის, მიერ) და გრძელდება უახლეს პერიოდამდე (ზ. გამსახურდიასა და ტ. 
ფუტკარაძის შრომებით); მე-18 საუკუნის განმანათლებლობის ეპოქის მთავარ ქართულ 
წიგნში – პოეტურ ავტობიოგრაფია „დავითიანში“ ძირითად სიუჟეტურ ხაზს ქმნის ისტო-
რიული ნარატივი: მის პირველ თავში (ავტორისეული ფორმულირებით – „ა წიგნში“) – პი-
რობითად, „ქართლის ჭირად“ მოხსენებულში – ისტორიული სიზუსტითაა წარმოდგენილი 
ქართლ-კახეთის სამეფოების შიდა ურთიერთობაცა და საგარეო პოლიტიკური პროცესე-
ბიც (ირანის, თურქეთის, რუსეთის იმპერიებსა და ჩრდილოკავკასიელ ხალხებთან). 

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ  
ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ



16

ც ირა    კილანავა      

ტიკურ მდგომარეობას, მთავარ მოტივს კი ქმნის გლოვა დაკარგული ძალაუფლე-
ბის/სოციალური ფუნქციისა და დამოუკიდებლობის გამო. ამ ფონზე შედარებით 
ნაკლებად რეპრეზენტირდება წარმოდგენები ეროვნული მომავლის შესახებ. ეს 
უკანასკნელი საკითხი ინტენსიურად განსახოვნდება მე-19 საუკუნის მე-2 ნახევ-
რიდან – „თერგდალეულთა“ შემოქმედებაში.14 

სტატიის ძირითადი ნაწილი 2 ქვეთავისგან შედგება და მასში დიაქრონულადაა 
წარმოდგენილი მე-19 საუკუნის კოლონიური პერიოდის ქართულ პოეზიაში განსა-
ხოვნებული ნაციონალური მომავლის მოდელები. პირველ ქვეთავში განხილულია 
ბატონიშვილ ქალთა და რომანტიკოს პოეტთა შემოქმედებაში განსახოვნებული 
მომავლის ხატები/იმიჯები, ხოლო მეორეში – რეალისტ ავტორთა პოეტური ნა-
რატივი ეროვნული მომავლის შესახებ, რაოდენობრივი მონაცემების სიდიდის 
გათვალისწინებით, ანოტირებისა და ვიზუალიზების ონლაინინსტრუმენტთა გა-
მოყენებით, გაანალიზებულია აკაკი წერეთლის ლექსები. 

საანალიზო საკითხის კომპლექსურობიდან გამომდინარე, კვლევის თეორიულ 
ჩარჩოს ქმნის ნაციონალური იდენტობისა და იმაგოლოგიის ძირითადი კონცეპ-
ტები; კერძოდ, გათვალისწინებულია, რომ ნაციონალური იდენტობა – ესაა წა-
რმოსახვით დონეზე კონსტრუირებული დისკურსული მოდელი, რომელიც ექვე-
მდებარება მოდიფიცირებას, თუმცა, ყველა ისტორიულ კონტექსტში ინარჩუნებს 
იმანენტურ/უცვლელ ასპექტებს, ნაციონალური ლიტერატურა კი როგორც კო-
ლექტიური/ეროვნული მეხსიერების მედია, ერთი მხრივ, ასახავს (თანადროულ) 
მნიშვნელოვან გარელიტერატურულ რეალობებს, მეორე მხრივ კი აკანონებს და 
აკვალიანებს კულტურულ წარმოდგენებს საკუთარი თავისა და სხვათა/მტრების 
შესახებ; ნაციონალური იმაგოლოგიის ფარგლებში ფორმირებული წარმოდგე-
ნები კი ადვილად ექვემდებარება სტერეოტიპიზაციას განმეორებადობის სიხში-
რისა და მყარი სემანტიზების საფუძველზე.15 

ამ კონტექსტში მე-19 საუკუნის საქართველოს16 შემთხვევა განხილულ უნდა 
იქნეს რუსული იმპერიული კოლონიალიზმისა და ქართული ეროვნულ-განმა-

14	 „თერგდალეულთა“, როგორც რეფორმატორთა ჯგუფის, „საქართველოს ხელახალი შო-
ბის/აღორძინების“ პროექტის, „ივერიაში“ გამოქვეყნებული საპროგრამო პრინციპებისა 
და კულტურული ავტონომიის იდეისა და ჰროჰის მოდელის B-ფაზასთან მათი მოძრაო-
ბის შესაბამისობის შესახებ ვრცლად იხ., Reisner, 2009, 45, 50.

15	 კავკასიის რეგიონის ფარგლებში საკუთრივ ქართველთა კულტურული იმიჯის შესახებ 
იხ., Bell, Leersen, 2007, 117-121; ამავე კონტექსტში შესაბამისი სამეცნიერო წყაროე-
ბის, განსაკუთრებით, ენტონი სმითის, პოლ რიკერის, მორის ჰალბვაქსის, იან და ალე-
იდა ასმანების (აგრეთვე, სხვათა) თეორიების შესახებ იხ., კილანავა, 2013, 9-18.

16	 სახელდება „საქართველო“, ბუნებრივია, ამ პერიოდისთვის შინაარსისგან დაცლილია, 
რადგან რუსეთის იმპერიის კოლონიზატორული პოლიტიკის შესაბამისად, ის იქცევა 
თბილისისა და ქუთაისის გუბერნიებად.



17

თავისუფლებელი მოძრაობის ურთიერთწინააღმდეგობრივ და ხანგრძლივ, არა-
ერთგვაროვან პროცესთა გათვალისწინების ფონზე. ჰოლოკოსტის (როგორც 

კოლექტიური ტრავმის) კვლევების ფარგლებში მარიანე ჰირშის მიერ შემუშავე-

ბული გავლენიანი თეორიის კვალდაკვალ, წინამდებარე სტატიაში ბატონიშვილი 

ქალები და რომანტიკოსები წარმოდგენილნი არიან ე.წ. ტრავმის პირველ, ხოლო 

რეალისტები ტრავმის/მეხსიერების შემდგომ თაობად,17 რომელთაც წინა თაობის 

მიერ განცდილი ტრავმის მითოლოგიზებისა და ისტორიზების გზებიდან ეს უკა-

ნასკნელი აირჩიეს და ამით ნაციონალური დისკურსის ფორმირების სრულიად 

ახალი ეტაპი დაიწყეს მე-19 საუკუნის ქართულ ლიტერატურაში. 

რაც შეეხება წარმოდგენილი კვლევის მეთოდოლოგიას, ის, ძირითადად, გა-

ნისაზღვრა ექსპლიციტურ დონეზე მოცემული ტექსტური მონაცემების იდენტი-

ფიცირება-მარკირებით, კონტექსტუალიზებითა და შედარებით. „მანუალურა-

დ“/ე.წ. „ხელით“ ამ ამოცანის შესრულება გააადვილა მე-19 საუკუნის დასაწყისის 

ქართულ პოეზიაში დასაკვირვებელ მონაცემთა მეტ-ნაკლებად მცირე რაოდენო-

ბამ; ხოლო იმ შემთხვევაში, როცა ერთი ავტორის 3-ტომიან პოეტურ (საკუთრივ 

ლირიკულ) ნაწარმოებთა ანალიზი გადავწყვიტე, მონაცემთა სისრულით გათვა-

ლისწინების/ახლო კითხვის მეთოდით დამუშავების მიზნით გამოვიყენე 2 ტიპის 

ონლაინინსტრუმენტი: ანოტირებისთვის catma და ვიზუალიზებისთვის – vis-A-

vis. წარმოდგენილი სტატიის დასკვნითი ნაწილი სწორედ ამგვარად დამუშავე-

ბულ მონაცემთა ინტერპრეტაციას დავაფუძნე.

II. მომავლის ხატები ანექსიის ტრავმის  
პირველი თაობის პოეტურ ნარატივში

ეროვნული/ქვეყნის მომავლის შესახებ მსჯელობის განსახოვნებას ქართულ 
ლიტერატურაში დიდი ტრადიცია აქვს;18 განმანათლებლობის პერიოდის მთავარ 

17	 დეტალურად თეორიის შესახებ იხ., Hirsch, 2008.
18	 ბუნებრივია, წარმოდგენები მომავლის (პირადი, რელიგიური, ზოგადსაკაცობრიო და 

სხვ.) შესახებ ქართული ლიტერატურის განვითარების სხვადასხვა ეტაპზე ეპოქათა 
მსოფლმხედველობრივი საფუძვლების მიხედვით იცვლება: მაგალითად, ჰაგიოგრა-
ფიულ ძეგლებში ყურადღება მახვილდება წმინდანის გარდაცვალებასა და საიქიოზე, 
უკანასკნელ სამსჯავროზე (შდრ., „წმინდა ნინოს ცხოვრება“, „შუშანიკის წამება“...), 
ე.წ. „მაღალი რენესანსის“ ადრეული გამოვლინებისას, როგორც კონკრეტული სა-
მეფოს, ისე ორი სამეფოს მაგალითით მთელი კაცობრიობის იდილიურ/უტოპიურ/
ძველი აღთქმისეული ფორმულირებით წარმოსახულ ბედნიერ მომავალზე (შდრ., „ვე-
ფხისტყაოსანი“). 

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ  
ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ



18

ც ირა    კილანავა      

ქართულ ავტობიოგრაფიულ ნარატივში კი დავით გურამიშვილი (1705-1792) 
მთელ პირველ წიგნს (რომელსაც პირობითად „ქართლის ჭირად“ სახელდებენ) 
უთმობს საქართველოს პოლიტიკური მდგომარეობის აღწერას, ქართლისა და 
კახეთის სამეფოებს შორის ურთიერთობის დეტალების წარმოჩენას, ვახტანგ 
მე-6-ის (ქართლის ჯანიშინის) სამეფო კარზე გამართული დისკუსიის, განსხვა-
ვებული პოლიტიკური პოზიციების მქონეთა არგუმენტების მიმოხილვას… სპა-
რსეთის, თურქეთის, რუსეთის იმპერიათა და მოთარეშე ჩრდილოკავკასიელი 
ტომებისგან (განსაკუთრებით – დაღესტნელთაგან) მომდინარე საფრთხეების 
წინაშე მდგარმა ვახტანგ მეექვსემ, როგორც გურამიშვილი გადმოგვცემს, სა-
განგებო კრება მოიწვია, რომ ვეზირებთან ერთად განეხილა სამეფოს საგარეო 
პოლიტიკური კურსი და მათთვის ეცნობებინა რუსეთის ქრისტიანულ სამეფო-
სთან დაკავშირების სურვილი. დავით გურამიშვილის მიერ ვრცლად რეპრე-
ზენტირებულ სამეფო თათბირზე არგუმენტებით წარმოდგენილი პოზიციები 
ერთ-ერთი პირველი ლიტერატურული განსახოვნებაა საქართველოს შესაძლო 
პოლიტიკური მომავლისა: ქრისტიანულ რუსეთთან დაკავშირება, საბოლოოდ, 
აქ უფრო დიდ საფრთხედაა წარმოდგენილი, ვიდრე – ქვეყნის გადარჩენის პე-
რსპექტივად (სხვა საკითხია, რომ ლეკების მიერ დატყვევებული გურამიშვი-
ლისთვის „ჩრდილოეთის ქვეყანაში“ გაქცევა ფიზიკურად გადარჩენის ერთა-
დერთი გზა აღმოჩნდა).19

თუ მე-18 საუკუნის ბოლოს ქართულ პოეტურ ნარატივში (პოემა „დავითი-
ანში“) „ჩრდილოეთის ქვეყანა“ თეორიულად მაინც იკვეთება, როგორც საქა-
რთველოს პოლიტიკური მომავლის გარანტი, ბატონიშვილ ქალთა (ერეკლე 
მეფის 3 ქალიშვილის) ჩვენამდე მოღწეულ პატრიოტულ ლექსებში (სწორედ 
მათი შემოქმედებით იწყება მე-19 საუკუნის ქართული ლიტერატურა) ის უკვე 
ჰეტეროხატადაა წარმოდგენილი.20 მარიამ, ქეთევან და თეკლა ბაგრატიონების 
მიმართ პ. ციციანოვის (პავლე ციციშვილის) ხელით აღსრულებული რუსეთის 
იმპერიის კოლონიზატორული პოლიტიკა – მათი დასჯა, გადასახლება, ქონე-
ბის ჩამორთმევა, დაკითხვები, პატიმრობები, გაჭიანურებული/ ნაწილობრივი 
„შეწყალება“ – ექსპლიციტურ დონეზე აისახა მათსავე ლექსებში.21 ნაციონა-

19	 გურამიშვილი აღნიშნავს, რომ რუსეთის იმპერატორ ანას ბრძანებით, პეტერბურგიდან 
შამახიისკენ მიმავალმა ვახტანგ მე-6-მ გზა დაკარგა, ამასთან, შეიტყო, რომ შამახია 
ნადირ-შაჰმა აიღო და უიმედომ წარმოთქვა პოლისემანტიკური მნიშვნელობის მქონე 
სიტყვები: „ახლა რა ვქნა, სად წავიდე, გზა შემექნა დახლართული, ქარი ქრის და აფრა-
გაშლით ვარ ხომალდით ზღვას შერთული“. ვრცლად იხ., კილანავა, 2010, 160.

20	 ქართულ ლიტერატურაში სივრცითი ლექსიკური ერთეულის – „ჩრდილოეთის ქვეყნის“ 
– რელიგიური და პოლიტიკური რესემანტიზების შესახებ იხ., კილანავა, 2018.

21	 ლექსების გარდა, შემორჩენილია მათი პირადი წერილებიც. წერილებში ცხადად ჩანს ის 



19

ლური იმაგოლოგიის თვალსაზრისით, გამორჩეულად ექსპრესიული ხატებია 
შექმნილი ბინარული ოპოზიციების სახით: ერთ მხარესაა „ედემის ბაღი“, „წალ-
კოტი“, „დავითის მტილი“, მზე, თანავარსკვლავედი, ვარდები… (საქართველოსა 
და ბაგრატიონთა ოჯახის წევრების მარკერები), ხოლო მეორე მხარეს – „ჩრდი-
ლოეთის ღრუბელი“, „ჩრდილოს საბავთო ქარი“, დაუნდობელი გუშაგები… (რუ-
სეთის იმპერიისა და მისი წარმომადგენლების კულტურული მარკერები).22 ამ 
სულ რამდენიმე, თუმცა ექსპრესიულ ლექსში დიდებული სამეფო წარსულისა 
და დამთრგუნველი/უნუგეშო ახლანდელობის გამო გლოვის მოტივი იმდენად 
ძლიერია, რომ ფაქტობრივად, აღარ რჩება დრო მომავალზე ფიქრისთვის. და-
სტურდება მხოლოდ ერთი სტრიქონი, რომელშიც იმპლიციტურ დონეზეა შე-
საძლებელი საქართველოს (კონკრეტულად – ბაგრატიონთა სამეფო ოჯახის) 
მომავლის შესახებ წარმოდგენის ამოკითხვა, რაც მთავარია, მოულოდნელად 
ოპტიმისტური განწყობით: ერეკლე მეფის საყვარელი უმცროსი ქალიშვილის, 
1832 წლის შეთქმულების აქტიური მონაწილის, რომანტიკოს/შეთქმულ პოეტთა 
დედის, თეკლეს, ქეთევანისადმი მიძღვნილ ლექსში ასეთი სტრიქონია: „ნუ ჰს-
წუხ, დაშრტება ცეცხლთა დებანი!“23; თუმცა, ამგვარი (ზოგადი, ერთგვარად, 
შაბლონური) ოპტიმიზმის საფუძველი არსად ჩანს. საფიქრებელია, რომ უბე-
დურების დასრულების პასიური მოლოდინი, რომელიც დისადმი მიმართვის კო-
ნტექსტშია გამოხატული, განპირობებულია არა თავისთავადი რწმენით, არამედ 
– მხოლოდ სიტუაციით (ქეთევანის პატიმრობით) და თანაგრძნობის, გამხნევე-
ბის, ნუგეშისცემის სურვილით.

რაც შეეხება ქართველ რომანტიკოსთა მოღვაწეობას, ქართული ნაციონალიზ-
მის კონტექსტში მისი მნიშვნელობა სათანადოდაა შეფასებული ლიტერატურათ
მცოდნე ბელა წიფურიას მიერ:

მატერიალური სიდუხჭირე, რომელშიც აღმოჩნდნენ ბატონიშვილები ქართლ-კახეთის 
სამეფოს გამაუქმებელი მანიფესტის გამოქვეყნებისა და მათი ქონების კონფისკაციის 
შემდეგ. მაგალითად, მარიამ ბატონიშვილი ახლობლისგან ითხოვს/სესხულობს მცირე-
ოდენ ბრინჯსა და ერბოს. თაყაიშვილი, 1910, 123.

22	 მე-19 საუკუნის ქართული ლიტერატურისთვის ბატონიშვილ ქალთა ლექსების დიდი 
მნიშვნელობა მკვლევრების მიერ თავიდანვე სათანადოდ გამოიკვეთა. მაგალითად, ლ. 
ასათიანის შეფასებით, „გენეზისი მე-19 საუკუნის პატრიოტული რომანტიზმისა, პატ-
რიოტული ლირიკისა და პროზის, უსათუოდ უნდა ვეძებოთ იმ მცირე პოეტურ მემკვი-
დრეობაში, რომელიც დაგვიტოვეს ბატონიშვილმა ქალებმა – მარიამმა, ქეთევანმა და 
თეკლემ…“. ასათიანი, 1936, 25. ეპოქის ლიტერატურაზე ბატონიშვილ ქალთა პოეზიის 
გავლენის მასშტაბს ამგვარად გამოკვეთს ვ. კოტეტიშვილი: ბატონიშვილ ქალთა პოე-
ზია „ახერხებს, რომ საუკუნის დასაწყისიდან ბოლომდე მიაწვდინოს პროტესტის ხმა“. 
კოტეტიშვილი, 1959, 44.

23	 ასათიანი, 1936, 256.

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ  
ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ



20

ც ირა    კილანავა      

ქართულ ლიტერატურაში რომანტიკოსთა თაობის მოღვაწეობასთან 
არის დაკავშირებული ნაციონალიზმის იდეის დეკლარირება და პოზი-
ციონირება ლიტერატურის/კულტურის სივრცეში. ეს პროცესი უშუალოდ 
არის დაკავშირებული რუსეთის მიერ საქართველოს კოლონიზაციასთან. 
საქართველოს მიერ სახელმწიფოებრიობის დაკარგვა აქ ცალსახად ნეგა-
ტიურ მოვლენად არის შეფასებული და ძალზე მძიმე ემოციურ ფონზე გა-
მოისახება. ქართველმა რომანტიკოსებმა საქართველოს რუსეთისადმი 
დაქვემდებარება აღბეჭდეს, როგორც ისტორიული ტრავმა და მთელი 
შემდგომი პერიოდის მანძილზე განსაზღვრეს ქართული ლიტერატურის 
დამოკიდებულება ამ მოვლენისადმი, ისევე როგორც შესაბამისი მისწრა-
ფება განთავისუფლებისადმი. ამით ქართულ ლიტერატურაში შეიქმნა 
საქართველოს კოლონიზაციის პრობლემაზე რეაგირების, ამ მოვლენა-
სთან სულიერი, ცნობიერი შემოქმედებითი წინააღმდეგობის ტრადიცია. 
ამასთანავე, მდგომარეობის ემოციური შეფასება, რაც, თავისთავად, 
დასავლური რომანტიზმის მსოფლგანცდის ერთ-ერთი მახასიათებელია, 
ამ ეტაპზე კულტურის მიერ ისტორიულ რეალობაზე რეაგირების ერთა-
დერთი ფორმაა24. 

დამოწმებულ ციტატაში ჩემ მიერ ხაზგასმული სიტყვებით გამოკვეთილია 
რომანტიკოსთა ნარატივის საერთო ეროვნული მნიშვნელობა:25 ნაციონალიზმის 
იდეის დეკლარირება, ისტორიული ტრავმის ფიქსირება და წინააღმდეგობის ტრა-
დიციის შექმნა, ასევე – მისი დისკურსული/რეზისტენტული (ანტირუსული/ანტი-
კოლონიური) ბუნება და ქვეყნის მდგომარეობის ემოციური შეფასების ფორმის 
დაკანონება ამ ნარატივის დიდ გავლენასა და ღირებულების ფართო მასშტაბს 
უსვამს ხაზს. დასახელებული ნიშნებით, ქართულ რომანტიზმში ლოგიკურია მო-
მავლის ექსპლიციტური იმიჯების არსებობა, რადგან ნაციონალიზმის იდეა, წარ-
სულის საერთოობისა და სოლიდარობის განცდის გვერდით, უშუალოდ უკავშირ-
დება საერთო მომავლის ხედვასაც.26 

24	 წიფურია, 2010, 188.
25	 ცალკე აღნიშვნის ღირსია, რომ თითქმის ყველა ქართველი რომანტიკოსი მონაწილე-

ობდა 1832 წლის შეთქმულებაში, რის გამოც მკაცრადაც (დაპატიმრება, გადასახლება, 
სამუდამო მეთვალყურეობა) დაისაჯნენ. 

26	 ნაციონალიზმის ფენომენისთვის, სხვა ფუნდამენტური მნიშვნელობის მდგენელებთან 
ერთად, მომავლის კონცეპტის ღირებულებას პირველად ევროპულ აკადემიურ სივ-
რცეში ხაზი გაუსვა ერნესტ რენანმა თავის ცნობილ ლექციაში – „რა არის ერი“ (1882 
წ.). „ივერიაში“ რენანის ლექციის იმავე წელს შესრულებული ქართული თარგმანის გა-
მოქვეყნების, მის შესახებ საქართველოში გამოთქმული კრიტიკული მოსაზრებების შე-
სახებ ვრცლად იხ., მაცაბერიძე, 2020. 



21

ქართული რომანტიზმის პირველი წარმომადგენლის, ალექსანდრე ჭავჭავაძის 
(1786-1846),27 პოეტურ შემოქმედებაში ნაციონალურ თემატიკას მნიშვნელოვანი 
ადგილი უჭირავს და ძირითადად, ქვეყნის დამოუკიდებლობის დაკარგვის გამო 
გლოვას გამოხატავს. დიდებულ და დაკარგულ წარსულთან ერთად, განსახო-
ვნებულია მძიმე (კოლონიური) თანამედროვეობაც. რაც შეეხება კოლექტიური/
ნაციონალური მომავლის გამომხატველ იმიჯებს, ისინი შედარებით ნაკლებადაა 
წარმოდგენილი და ძირითადად, გამოხატულია სახელდებითა და აღწერით; მომა-
ვალს უკავშირდება მეტწილად ოპტიმისტური განწყობა, თუმცა, დასტურდება პე-
სიმიზმიც. ეს უკანასკნელი ექსპლიციტურად და ექსპრესიულადაა გამოხატული 
ჭავჭავაძის ცნობილ ლექს „გოგჩაში“:28 ოდესღაც მშვენიერი და ახლა განადგუ-
რებული სასახლეებისა და გავერანებული ტბისპირის აღწერის შემდეგ პოეტი 
ასკვნის: „აჰა, ჩვენისა მომავლისაც ნამდვილი ხატი“29. ცხადია, აქ „ჩვენ“ ზოგად-
კაცობრიულია და წარმავლობის, როგორც გარდაუვალობის საკითხს გამოკვეთს, 
თუმცა, მე-19 საუკუნის დასაწყისის ქართული სინამდვილის გათვალისწინებით 
მასში ნაციონალური პრობლემაც შეიძლება, ამოვიკითხოთ. საყურადღებოა, რომ 
როცა ლექსის წამყვან მოტივს სოციალური თემა წარმოადგენს, მასში იმპლიცი-

ტურად მაინც არის რეპრეზენტირებული საქართველოს კოლონიური მდგომარე-

ობა. მაგალითად, ლექსი „ვაჰ, სოფელსა ამას“ ორ სტრუქტურულ-სემანტიკურ 

ასიმეტრიულ ნაწილადაა წარმოდგენილი: 7 სტროფი წარმოადგენს წუთისო-

ფელში ბოროტთა მიერ „მდაბალთ“ ჩაგვრის დეტალურ აღწერას, ხოლო ცენტრა-
ლური (მე-4) და ბოლო სტროფები დაჩაგრულთა უფლებების აღდგენის/სამა-

რთლიანობის მტკიცე მოლოდინს გამოხატავს: „გარნა მძლეცა შემდგომ სხვისგან 

იძლევის [...] /რომელნიც ამწარებთ ღარიბთ ცხოვრებას/ და სთხოვთ ურცხვად, 

27	 ალ. ჭავჭავაძის თხზულებათა სრული კრებულის გამომცემლის, ი. კენჭოშვილის, მო-
საზრებით, ალ. ჭავჭავაძის პოლიტიკური ნაწარმოებების მნიშვნელოვანი ნაწილის ჩვე-
ნამდე მოუღწევლობის მიზეზი უნდა ყოფილიყო ის, რომ „1832 წლის შეთქმულებაში 
მონაწილეობისათვის დაპატიმრებამდე, ვიდრე თბილისსა და წინანდალში მის ბინაში 
პოლიცია ჩხრეკას მოახდენდა, ალექსანდრე ჭავჭავაძემ უთუოდ მოასწრო ყველა იმ 
ხელნაწერის მოსპობა, რომლებიც მის პოლიტიკურ რეპუტაციას რაიმე ჩრდილს მიაყე-
ნებდა“. ჭავჭავაძე, 1986, 17.

28	 უახლესი კვლევა „გოგჩის“ პოეტიკის შესახებ ეკუთვნის თ. ლომიძეს, რომელიც ალ. ჭავ-
ჭავაძის ამ საპროგრამო ლექსში გამოკვეთს „ახლებური პოეტური აზროვნების ნიშნებს“: 
პარალელურ სტრუქტურებს, შენელებული თხრობის მანერასა და მეტონიმიურობას. 
მეცნიერი ყურადღებას ამახვილებს ეპითეტებზეც და ასკვნის, რომ ლექსში იდეალიზე-
ბული წარსულის ნიშნებად გამოყენებულია დადებითი სემანტიკის ეპითეტები, მათ კი 
უპირისპირდება აწმყოს დასახასიათებლად გამოყენებული ოკაზიონალისტური ეპითე-
ტები. ლომიძე, 2014, 19-21.

29	 ჭავჭავაძე, 1986, 75.

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ  
ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ



22

ც ირა    კილანავა      

უსამართლოდ მონებას,/ მოელოდეთ მათთან თანასწორებას!/ არ მარადის იშვათ/ 
მდაბალთ ჩაგვრით, მტაცებლობით და ხვეჭით!“30 ლექსში გამოყენებული მარ-
კერები: „მზაკვარი სულები“, „სამეფონი [...] მხეცებრ, კაცთა მხევლობენ“, „და-
არღვევენ რჯულსა დაუყოვნელად“ იმპლიციტურ დონეზე გვავარაუდებინებს 
ქვეყნის მძიმე პოლიტიკურ მდგომარეობას – კოლონიზებას. ამ კონტექსტში კო-
ლექტიური მომავალი („ღარიბთა“, „ჩაგრულთა“, „მდაბალთა“, თუმცა, ამავე დროს 
– „მსგავსთა თვისთა“) მაინც ოპტიმიზმითაა წარმოსახული. 

მომავლის ხატები ჩანს უშუალოდ პოლიტიკურ/პატრიოტულ თემაზე დაწერილ 
პოეტურ ნაწარმოებებში (ლექსები აჯანყებასა და შეთქმულებაში ალ. ჭავჭავაძის 
მონაწილეობისა და დაპატიმრების პერიოდებში დაიწერა). ამ შემთხვევაში, ისინი 
ცალსახად დადებითი კონოტაციითაა წარმოდგენილი: „მე ამას ვსტირი, განა-
წირი, ვა, თუ ვესწრა ვერ,/თვარაღა ჟამი, გულთ მაამი, კვლავცა იქნების!“, „განიხ-
სნა გზა და ეშვათ ივერიელთ სასოება,/რომე მუნით შევიდეს მათ შორის განათ-
ლება“31, „მზაკვარს ხმლით გავუსწორდებით, ვჰფუცავ ჩვენ ხრმალთა კვეთასა/
მნათი აღმოჰხდეს კავკასსა, ქართლი მიეცეს ლხენასა! [...] ქართლს მივსცემთ 
შვება-ლხენასა!“.32 ცხადია, რომ დამოწმებულ ციტატებში კოლექტიური/ნაციო-
ნალური მომავალი იმედიანი განწყობითაა გამოხატული, თუმცა იდენტური არაა 
მათი განმაპირობებელი ფაქტორები: პირველ შემთხვევაში, ესაა ზოგადი ოპტი-
მიზმი, რწმენა უბედურების არამარადიულობისა, მეორე შემთხვევაში საქართვე-
ლოსა (და კავკასიის რეგიონის) მომავალი რუსეთის, როგორც განმანათლებლის, 
რომანტიზებულ იმპერიულ პროფილს უკავშირდება, ხოლო ბოლო შემთხვევაში 
ეროვნულ-განმათავისუფლებელი მოძრაობის (კონკრეტულად – 1832 წლის შე-

თქმულების) საბრძოლო შემართება ქმნის მომავლის იმედს. 

30	 იქვე, 56.
31	 საქართველოს ხელნაწერთა ეროვნულ ცენტრში დაცული ალ. ჭავჭავაძის ავტოგრა-

ფული ნუსხის მიხედვით, ლექს „კავკასიის“ ფინალს ეტყობა რედაქციული (არა – ვარია-
ნტული) დამუშავების კვალი: ხელნაწერის ბოლო სტრიქონები ავტორის მიერვეა გადა-
შლილი და საბოლოოდ დატოვებულია გავრცელებული დასასრული.

32	 იხ., ჭავჭავაძე 1986, 72, 141, 147. ალ. ჭავჭავაძეს პატრიოტულ თემატიკაზე დაწერილი 
აქვს ექსპრესიული ჰეტეროხატებით გამორჩეული ლექსი „მუსტაზადი“ (ლექსს 1808 
წლით ათარიღებენ, როცა პოეტი პეტერბურგს იმყოფებოდა). მასში მომავალს ერთა-
დერთი სტრიქონი მიემართება: „ვინც ხვდა მათ მახეს, ჭირთა სახეს, არა აქვსთ შვება,/
მათზედ კეთილი, ვითა შლილი, დაიცარება“. ჭავჭავაძე, 1986, 36. ჩემი დაკვირვებით, 
„დაცარვა“ აქ პოლისემანტიკური სიტყვა უნდა იყოს და ტრადიციული მნიშვნელობის 
(დაშლა, დარღვევა) გვერდით, რუსეთის იმპერატორის – ცარის – სახელდებასაც უნდა 
ითვალისწინებდეს, როგორც ერთპიროვნულ მმართველსა და სადამსჯელო ინსტა-
ნციას. რაც შეეხება საპროგრამო ლექსს – „ვისაც გსურთ“ – სტრიქონი „ხვალ სხვანი მო-
ვლენ მათს გამომცვლელად“ – აქ „ხვალ“ მომავლის აღმნიშვნელი ლექსიკური ერთეული 
კი არაა, არამედ უდროობის, რიგითობის, განგრძობითობის გამომხატველი. 



23

ალექსანდრე ჭავჭავაძისგან განსხვავებით, მომავლის (როგორც ნაციონა-
ლურის, ისე – ინდივიდუალურისა, რომელიც, არსებითად, ნაციონალურის კო-
ნტექსტშია წარმოდგენილი) იმიჯი გრიგოლ ორბელიანის (1804-1883) პოეზიაში 
არასოდესაა მტკიცებითი ფორმით ან დადებითი სემანტიკით მოცემული; მას 
ყველა შემთხვევაში ბუნდოვანება, გაურკვევლობა და პესიმიზმი უკავშირ-
დება: „ვინ აღჩნდეს გმირი/რომ მის ძლიერი ბედს დაძინებულს ხმა აღადგენდეს?/
რომელ მარჯვენით, ერთისა დაკვრით/უსულოდ ვეშაპს მიწად დასცემდეს?/ მა-
გრამ ამაო, ჩემო იარალი, არს ჩემი ნატვრა და ჩემი როტვა,“ „ხვალე აღრა მრწამს, 
ვით ღამეში მაცდური სხივი“, „ვაჰ, თუ რაც წახდეს,/ვეღარა აღჰსდგეს,/ვეღარ 
აღჰყვავდეს ახლის შვენებით?“, „დავბერდი, ბედს ვერ მოვესწარ, დაემხო ჩემი 
სამშობლო,/ გულს მიკლავს უიმედობა“, „ან რაღას ველი სოფლისგან, რა მიხა-
რიან, რა მინდა? [...] ვჰმზერ მწუხარებით მომავალს“.33 ცხადია, რომ პირველ 
შემთხვევაში, გრიგოლ ორბელიანის მიერ რეპრეზენტირებული ნაციონალური 
მომავალი ჰეროიზმს, გმირობას, თავგანწირვას გულისხმობს/მოითხოვს (ვეშაპის 
დამარცხება აქ ეროვნული გათავისუფლების სიმბოლოდ იკითხება), ყველა დანა-
რჩენ შემთხვევაში კი უიმედობას/ნაღველს/ნიჰილიზმს უკავშირდება და ფაქტობ-
რივად, მას არც აქვს განსაზღვრული შტრიხები. შეიძლება ითქვას, რომ გრიგოლ 
ორბელიანის პოეზიაში ნაციონალური მომავალი საორიენტაციო დროა, მის შესა-
ხებ წარმოდგენა კი მტრის დამარცხებითაა გაშინაარსებული.34 

რაც შეეხება მესამე კლასიკოს რომანტიკოს პოეტს, ნიკოლოზ ბარათაშვილს 
(1817-1845), მის პოეზიაში საქართველოს ეროვნული მომავალი ერეკლე მეორის 
(მისი დიდი წინაპრის – პაპის) ისტორიულ გადაწყვეტილებას (გადაწყვეტილების 
მიღების კონტექსტს, შედეგებსა და ამ საკითხის განსჯას) უკავშირდება: ბარა-
თაშვილი მიმართავს გურამიშვილისეულ მეთოდს: განასახოვნებს სამეფო კარზე 
არსებულ აზრთა სხვადასხვაობას რუსეთის იმპერიასთან ქართლ-კახეთის სა-
მეფოს დაკავშირების მიზანშეწონილობის თაობაზე. პოემაში „ბედი ქართლისა“ 
მკვეთრად ჩანს სოლომონ ლიონიძის (რომელსაც პლატონ იოსელიანი „მომავლის 

33	 იხ., ორბელიანი 1959, 16, 48, 77, 86, 106. პოეზიისა და ახლობელთადმი მიწერილი პი-
რადი წერილებისაგან განსხვავებით, თავის ფაქტუალურ ავტობიოგრაფიულ პროზაულ 
ნაწარმოებში, დღიურში – „მოგზაურობა ჩემი ტფილისიდამ პეტერბურღამდის“ – გრი-
გოლ ორბელიანი ივანე აფხაზთან დიალოგში ვრცლად მსჯელობს საქართველოს პოლი-
ტიკური მომავლის შესახებ, ტექსტში 2 სცენარია წარმოდგენილი – ქვეყნის მომავალი 
რუსეთის იმპერიასთან ერთად და მის გარეშე. ამ დიალოგმა თავიდანვე მიიპყრო ჯერ 
შეთქმულთა საგამოძებო კომისიის, შემდეგ კი მკვლევართა დიდი ყურადღება. 

34	 ცალკე განსახილველი საკითხია ის, რომ პოემის გვიანდელ ჩანართში რუსეთის იმპე-
რატორის მიმართ სათხოვარი უკავშირდება თამარის დროის დიდების დაბრუნებას და 
არა – ახალი ტიპის მომავლის შექმნას.

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ  
ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ



24

ც ირა    კილანავა      

კაცს“ უწოდებდა) პატრიოტიზმი და რუსეთთან დაკავშირების საფრთხეები: „ვინ 
იცის, მაშინ როგორ მოუხდეს/ რუსეთის ძალი ქართლს აწინდელი:/ ვით შეით-
ვისოს რუსმა ქართველი,/ ვით შეიწყნაროს რუსთ მეფობამა,/ რაც მოისურვოს 
ქართველობამა? [... ] მაშინ ვიღასა მოესურვება/ ნახოს ქართლისა კვლავ ამბო-
ხება“35. ქართველი ერის პოლიტიკური მომავლის შესახებ დასმული და პოემაში 
პასუხგაუცემლად დარჩენილი შეკითხვების სიმწვავე და ლეგიტიმურობა კიდევ 
უფრო ნათლად იკვეთება მტკიცებითი ფორმით წარმოდგენილი განაცხადით: 
„სახელმწიფოსა ერთობა სჯულის/ არარას არგებს, ოდეს მის შორის/ თვისება 
ერთა სხვადასხვაობდეს36. ქრისტიანობის, როგორც რუსეთის იმპერიასთან პო-
ლიტიკური კავშირის მთავარი საფუძვლის, ღირებულება აქ გადაფარულია/გადა-
წონილია ეროვნული ხასიათის (იგულისხმება რუსული იმპერიული ბუნება) მნიშ-
ვნელობით. შედეგად, სოლომონ ლიონიძის არგუმენტირებული ანტირუსული 
პერსპექტივით, ბარათაშვილის პოემაში საქართველოს ეროვნული მომავლის ნე-
გატიური იმიჯია წარმოდგენილი.

დაბოლოს, ერეკლე მეფის შვილიშვილის – ვახტანგ ორბელიანის (1812-
1890) – პოეზიის შეფასებისას მკვლევარი ს. ჭილაია აღნიშნავს, რომ „მომავლის 
„იმედი“ ანსხვავებს ვ. ორბელიანს სხვა რომანტიკოსებისაგან [...] იგი მხოლოდ 
წარსულის აღდგენაში ხედავს მომავალს“37. ძველი, თავისუფალი, დამოუკიდე-
ბელი საქართველოსა და ბაგრატიონთა დაკარგული დიდების განმასახოვნე-
ბელი პოეტის (რომელიც დედასა და ძმებთან ერთად აქტიურად მონაწილეობდა 
1832 წლის ანტირუსულ შეთქმულებაში) შემოქმედებაში განსაკუთრებით მნიშ-
ვნელოვან ნაწარმოებადაა მიჩნეული ალეგორიული ლექსი „იმედი“, რომელ-
მაც დასრულებული სახე 20-წლიანი შუალედით მიიღო (იწერებოდა 1859-1879 
წლებში). ლექსის ლირიკული გმირი (კოლექტიური/ნაციონალური პერსპექტი-
ვიდან) ლამაზ უცნობ (სლავ/რუს) ქალწულს აღუწერს საქართველოს მშვენიერ 
ბუნებასა და ამ ქვეყნის საგმირო წარსულს: „ესე არს ჩვენი ისტორია და ჩვენი 
ბედი: „ეკლის გვირგვინი, სასოება და კვლავ იმედი!../ სისხლის ცრემლითა მას 
ჯვარზედა არს წარწერილი ჩვენის სამშობლოს ბნელის ეტლის მოთხრობა 
ძნელი!“38. ვრცელი ლექსის მიხედვით, სამშობლოს გმირული და დრამატული 
წარსული (“ჩვენი ივერი, მშვენიერი, არს სისხლის კალო,/გმირთა აკლდამი, 
გულსაკლავი და სავალალო”) ქართველი ლირიკული გმირის პერსპექტივითაა 

35	 ბარათაშვილი, 2005, 70, 74.
36	 იქვე, 69.
37	 ჭილაია 1941, 44, 77.
38	 ორბელიანი, 1928, 19.



25

წარმოდგენილი, ხოლო საქართველოს მომავლის შესახებ წარმოდგენას ქმნის 
მასთან მოსული „წმინდა, მშვენიერი ასული“: 

„გწამდესო, ღვაწლნი მამა-პაპათ არ განჰქრებიან,
გწამდეს, ეს შთენნი დიდებულად კვლავ აღსდგებიან:
მართლმადიდებელთ ჭეშმარიტი, ღმერთი ძლიერი
მოგფენსთ თვისს სხივსა, თვისს სიუხვეს, და თქვენი ერი,
ქრისტეს ჯვარისთვის წამებული, კვლავ გამრავლდება,
თქვენი სამშობლო დანგრეული კვლავ აღყვავდება;
ამიერ თქვენთან დავამყარე წმიდა კავშირი,
ამიერ თქვენთან მე ვიქნები სტუმარი ხშირი! „39

მტკიცებითი ფორმით წარმოდგენილ ნაციონალური მომავლის ოპტიმისტურ 
ხატში გამოკვეთილია ქვეყნის საგმირო წარსული, მართლმადიდებლობა და მათს 
საფუძველზე მფარველობის ნება – „წმინდა კავშირის“ დამყარების გადაწყვეტი-
ლება; ქართველი ერის მშვიდობიანი, ბედნიერი მომავალი (დანგრეული სამშო-
ბლოს აყვავება) აქ გარანტირებულადაა გამოცხადებული და იკითხება, როგორც 
მისი საუკუნოვანი ნატვრის ასრულება. აქ საყურადღებო ისაა, რომ საკუთარი 
ეროვნული მომავლის ხატს ქმნის არა ჩაგრული/კოლონიზებული ქართველი, 
არამედ – „სტუმრად მოსული“ (თუმცა, არა – მოწვეული) სხვა. კიდევ უფრო საგუ-
ლისხმო ისაა, რომ შექმნის 20-წლიანი ისტორიის მქონე ალეგორიულ ლექსში არ 
ჩანს, დაპირებული მომავალი განხორციელდა თუ არა (მე-19 საუკუნის 80-იანი 
წლების დამდეგს, როცა დასრულდა ნაწარმოების საბოლოო რედაქციაზე მუშა-
ობის პროცესი, რუსეთის იმპერიის მიერ ნაკისრი არცერთი ვალდებულება შეს-
რულებული არ ყოფილა, მეტიც, უკვე აქტიურად მიმდინარეობდა ანტიქართული 
კოლონიზატორული საგანმანათლებლო პოლიტიკა: ქართული სკოლების ოფიცი-
ალური რუსიფიკაციის პროცესი40). ამ შემთხვევაში, ლექსში ართქმული უფრო 
მეტად ინფორმაციული მონაცემია, ვიდრე – ვერბალიზებული და ის მეტყველებს 
რუსეთის მიერ განუხორციელებლად დატოვებულ და შესაბამისად, გაცრუებულ 
ქართულ ეროვნულ იმედზე.

შეჯამების სახით, შეიძლება ითქვას, რომ ანექსიის ტრავმის განმცდელი პირ-
ველი თაობის რომანტიკულ პოეტურ ნარატივში ეროვნული მომავლის იმიჯი 

39	 იქვე, 25.
40	 1881 წელს კავკასიის სასწავლო ოლქის მზრუნველმა იანოვსკიმ თავისი პროექტით 

ჯერ დაწყებით საფეხურზე დაიწყო ქართული ენის შევიწროება (მშობლიური ენის 
სწავლას ბოლო გაკვეთილები ეთმობოდა, საფასური მშობლებს უნდა გადაეხადათ…), 
1889 წლისთვის კი სკოლიდან სრულად განდევნა. ხუნდაძე, 1939, 3, 37-38.

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ  
ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ



26

ც ირა    კილანავა      

მეტწილად უკავშირდება რუსეთის იმპერიას, მაგრამ, მიუხედავად ამისა, ჰომო-
გენური მაინც არაა; მის შესახებ კულტურული წარმოდგენები ფრაგმენტულია 
და ავლენს ფართო, ზოგჯერ ურთიერთგამომრიცხავ ემოციურ სპექტრს: ოპტი-
მიზმს/ მესიანიზმს, პესიმიზმს, ნიჰილიზმს, გაურკვევლობის/იჭვნეულობის გა-
ნცდას. პოეტური ეროვნული მომავლის ხატი ამ დროისთვის ისტორიული გან-
გრძობითობის პრინციპს ეფუძნება, გარეფაქტორად კი ითვალისწინებს მხოლოდ 
ჩრდილოეთის ქვეყანას.

III. მომავლის ხატები ანექსიის ტრავმის შემდგომი  
თაობის პოეტურ ნარატივში.  

აკაკი წერეთლის პოეტური მოდელები

მე-19 საუკუნის ქართული კოლონიურ რეალობაში თვისებრივად ახალი ეტაპი 
იწყება 60-იანი წლებიდან, როცა სამოღვაწეო ასპარეზზე გამოდის „თერგდა-
ლეულთა“ თაობა და იწყებს მოდერნული ქართველი ერის ფორმირებას. მთელი 
მათი ეროვნულ-განმათავისუფლებელი მოძრაობის საპროგრამო ფორმულად შე-
იძლება დასახელდეს მოწოდება ილიას ცნობილი ლექსიდან: 

„მოვიკლათ წარსულ დროებზე დარდი, 

ჩვენ უნდა ვსდიოთ ახლა სხვა ვარსკვლავს.

ჩვენ უნდა ჩვენი ვშვათ მყოობადი,

ჩვენ უნდა მივსცეთ მომავალი ხალხს“41. 

„თერგდალეულთა“ ე.წ. „პირველდასელი“ ავტორების – ილია ჭავჭავაძის, აკაკი 

წერეთლის, ვაჟა-ფშაველასა და ალექსანდრე ყაზბეგის – პოეტურ შემოქმედე-

ბაში უხვადაა წარმოდგენილი საქართველოს ეროვნული მომავლის ხატები და 

ისინი ეფუძნება ჰეროიზმის განცდას, აქტიური წინააღმდეგობის პათოსს, საე-

რთო პასუხისმგებლობისა და კოლექტიური/ნაციონალური იდენტობის მნიშვნე-

ლობის გაცნობიერების აუცილებლობის ჩვენებას, კოლონიური თანამედროვეო-

ბის/კოლონიზებულ ქართველთა მონური ცნობიერების საფუძვლიან კრიტიკას, 
„პირნათელიანობის“ (გარდაცვალებისას ღვთისა და გმირი წინაპრების წინაშე 
ურცხვენელად წარდგომის) კონცეპტსა და ესქატოლოგიური მომავლის ბიბ-
ლიურ მოდელებს. საინტერესოა, რომ ამავე პერიოდში გაჩნდა კონვენციური 
მითოსური მოდელების (მაგალითად, ამირანის მითის) ახლებური ინტერპრეტა-

41	 ჭავჭავაძე, 1987, 67.



27

ციები, რაც მიზნად ისახავდა ქართველთა ეროვნული ცნობიერების მოდიფიცი-
რებას, ძველი სააზროვნო მოდელების თვისებრივ განახლებასა და კოლექტი-
ური თვითრწმენის აღორძინებას. ამ მიზნის მიღწევის საერთო საქმეში თავისი 
ფუნქცია შეასრულა მომავლის რწმენამ (ბარათაშვილისეული ფორმულირებით: 
„განწირულის სულისკვეთებამ”), როგორც ეროვნული თავდაცვის ყველაზე ქმე-
დითმა სააზროვნო ორიენტირმა. მაგალითად, ვაჟა-ფშაველასა და ალ. ყაზბეგის 
პოეზიაში ეს კონცეპტი რეპრეზენტირებულია უკომპრომისო, შეუვალი რწმენის 
პათოსით, რომ აუცილებლად დადგება დაჩაგრული ქვეყნის აღორძინების, „ძალ
მომრეობის მსხვერპლთა“ რეაბილიტაციის, „ძლევამოსილი“ დრო – სიმბოლური 
კულტურული ტოპოსით მარკირებული – გაზაფხული (შდრ. „კიდევაც ვნახავ გა-
ზაფხულს“ და „მოვა დრო“).

სწორედ ამ პერიოდში ჩამოყალიბდა ეროვნული ისტორიული თუ უახლესი წა-
რსულისადმი არა ემოციური, არამედ – რაციონალური დამოკიდებულება და მე-
19 საუკუნის რეალიზმის პერიოდის ქართულმა ლიტერატურამ სამომავლო ორიე-
ნტირების დასახვის გზით მიზნად დაისახა კოლონიალიზმის ეროვნული ტრავმის 
საბოლოოდ დაძლევა.42 დასახელებულ ავტორთა მთელი მხატვრული შემოქმე-
დება (და პუბლიცისტიკა) შეიძლება შეფასდეს როგორც მოდერნული ტიპის ერის 
მომავალზე, მის თვისებრივად ახლებურ კონსტრუირებაზე ორიენტირებული დო-
მინანტური დისკურსი კოლონიური პერიოდის ქართულ ლიტერატურაში. 

ქვემოთ წარმოდგენილია აკაკი წერეთლის პოეზიაში რეპრეზენტირებული 
ეროვნული მომავლის ხატების ანალიზი. ამგვარი არჩევანი რამდენიმე ფაქტო-
რმა განაპირობა. მათ შორის, პირველ ყოვლისა, უნდა დასახელდეს ის, რომ ილიას 
როგორც ერის მამის მოღვაწეობა მრავალმხრივ და საფუძვლიანად არის შესწა-
ვლილი საკუთრივ ნაციონალური იდენტობის თვალსაზრისით როგორც სპეცი-
ფიკურად ილიალოგიის, ისე უფრო ზოგადად – ქართველოლოგიური კვლევების 
ფარგლებში. მეორე მხრივ, აკაკი წერეთლის შემოქმედებაც მრავალი თვალსაზ-
რისითაა გაანალიზებული, თუმცა, მის პოეზიაში ეროვნული მომავლის იმიჯები 
აქამდე არ გამხდარა საგანგებო კვლევის ობიექტი, მით უფრო – ანოტირებისა და 
ვიზუალიზების ციფრული ინსტრუმენტების გამოყენებით. 

კვლევისთვის საანალიზოდ შეირჩა აკაკი წერეთლის თხზულებათა უახლესი 
აკადემიური 20-ტომეულის პირველ 3 ტომში შემავალი ასეულობით ლექსი. აღ-
ნიშნულ ტომებში (რომელთა ელექტრონული ვერსიებიც გამოვიყენე მონაცემთა 
ონლაინანოტირებისა და შემდეგ ვიზუალიზებისთვის) ქრონოლოგიურად წარმო-

42	 კილანავა, 2013, 61-154.

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ  
ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ



28

ც ირა    კილანავა      

დგენილია 1856-1880, 1881-1900 და 1901-1914, აგრეთვე – უთარიღო, დაუმთა-
ვრებელი და ყრმობისდროინდელი ლექსები. კვლევის მიზნიდან გამომდინარე, 
ანოტირდა და ვიზუალიზდა მხოლოდ ეროვნულ მომავალთან დაკავშირებული 
ტექსტური მონაცემები და არა – ნებისმიერი ტიპის (მაგალითად, სასიყვარულო 
წყვილის, ბუნების ციკლის და სხვ.) მომავალთან დაკავშირებული ექსპლიციტურ 
დონეზე განსახოვნებული მასალა (აკაკი წერეთლის ლექსებში ამგვარი არაერთი 
პასაჟი დადასტურდა). ქვემოთ დიაგრამების სახით წარმოდგენილია სამივე ტო-
მის მიხედვით ანოტირებული და ვიზუალიზებული ტექსტური მონაცემები.

ბიბლიური მოდელი

ესქატოლოგიური აღსასრული

იმედი (ზოგადი, განუსაზღვრელი)

ისტორიული მოდელი

ნიჰილიზმი

ქორწინება

შურისგება

ცვლილების შეუძლებლობა

0 50 100

ბიბლიური მოდელი

ბუნების მოდელი

ესქატოლოგიური აღსასრული

იმედი (ზოგადი, განუსაზღვრელი)

ისტორიული მოდელი

ლიტერატურული მოდელი

მითოლოგიური მოდელი

ნიჰილიზმი

ქორწინება

შურისგება

ცვლილების შეუძლებლობა

0 50 100



29

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ  
ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ

თავდაპირველად განისაზღვრა ეროვნულ მომავალთან დაკავშირებით აკაკი 
წერეთლის ლექსებში ასახული მოდელების საანალიზო კატეგორიები. კატეგო-
რიები გადანაწილდა 3 თაგსეტის ფარგლებში: ალეგორიული მოდელის, იმედისა 
და უიმედობის. მათ მიხედვით მოინიშნა საქართველოს მომავალთან დაკავში-
რებული ყველა ტექსტური მონაცემი. ამის საფუძველზე დიაქრონიულად გა-
მოვლინდა მათი განფენის სიხშირე და ინტენსივობა. ალეგორიული მოდელის 
თაგსეტში გათვალისწინებული იყო შემდეგი თაგები: ბიბლიური, ბუნების, ისტო-
რიული, ლიტერატურული და მითოლოგიური მოდელები; იმედის თაგსეტში გათ-
ვალისწინებული იყო ახალ თაობასთან, განათლებასთან, ესქატოლოგიურ აღსა-
სრულთან, განუსაზღვრელ/განუპირობებელ იმედთან, მსოფლიო პოლიტიკურ 
ვითარებასთან, საფუძვლიან (კულტურით, ისტორიით განპირობებულ) იმედთან, 
ქორწინებასა და შურისგებასთან დაკავშირებული ტექსტური მონაცემები; უიმე-
დობის თაგსეტში კი გათვალისწინებული იყო ავი წინათგრძნობა, ნიჰილიზმი და 
ცვლილებების შეუძლებლობა. 

აღმოჩნდა, რომ 1-ელი ტომის მიხედვით, 8 თაგი დადასტურდა, მეორე და მე-
სამე ტომების მასალის მიხედვით კი – 11-ივე. მათ შორის, როგორც დიაგრამები-
დან იკვეთება, სამივე ტომის ლექსებში დადასტურდა შემდეგი 5 თაგი: ბიბლიური 
ალეგორიული მოდელი, ზოგადი (განუპირობებელი) იმედი, ნიჰილიზმი, შურის-
გება და ცვლილებების შეუძლებლობა. მათგან, სამივე დიაგრამის მონაცემთა გათ-
ვალისწინებით, ყველაზე რეიტინგული აღმოჩნდა ზოგადი/ განუსაზღვრელი/ გა-

ავი წინათგრძნობა

ახალი თაობის

ბიბლიური მოდელი

ბუნების მოდელი

განათლების

იმედი (ზოგადი, განუსაზღვრელი)

მსოფლიო პოლიტიკური ვითარებიდან/ 
პროცესებიდან გამომდინარე

ნიჰილიზმი
საფუძვლიანი (კულტურული/ისტორიული 

წარსულიდან გამომდინარე)

შურისგება

ცვლილების შეუძლებლობა

0 50 100



30

ც ირა    კილანავა      

ნუპირობებელი იმედის გამომხატველი პასაჟები (როგორებიცაა, მაგალითად, „იმ 
ცრემლს შობს წარსულის ბედი,/ აწმყო თვალსა მოაჩქერებს,/ და მომავალი იმედი/ 
წამწამებზედ შეაჩერებს“ – 1864, „პასუხი კ. ბ. ჯორჯაძისას“; „მაგრამ მე მაინც 
სრულ იმედითა/ ველი იმ მთვარეს და იმ ვარსკვლავსა“ – 1872 წ., „ორი სურათი“; 
„და ოცნებით წინდაწინვე ვგრძნობ მომავალ ნეტარებას“ – 1882 წ. „ყმაწვილები“; 
„და როდესაც თავს აიშვებს ჭირნახული გმირთა-გმირი“ – 1883 წ. „გაზაფხული“; 
„მოვა დრო და თავს აიშვებს,/ იმ ჯაჭვს გასწყვეტს გმირთა-გმირი!/ სიხარულად 
შეეცვლება / ამდენი ხნის გასაჭირი!“ – 1883 წ. „ამირანი“; „მაგრამ უთვალოც კა-
რგადა ვხედავ/ როგორც ჩვენს წარსულს, ისე მომავალს…/ დიახ, მომავალს, სულ 
სხვანაირად, თავისუფლებით აღყვავებულსა,/ რაც რომ აწმყოში მენატრებოდა/ 
და ეკლად ესვა ჩემს დამწვარ გულსა“). როგორც დიაგრამები აჩვენებს, იმედი, 
რომლის საფუძვლიანობაცა და განმაპირობებელი მიზეზებიც ლექსებში არც ექ-
სპლიციტურ და არც იმპლიციტურ დონეებზე არაა გამოხატული, სამივე მათგა-
ნში აქტუალიზებულია და ინტენსიურად წარმოდგენილი. აქვე უნდა აღინიშნოს, 
რომ მესამე დიაგრამაზე მის გვერდით ჩნდება საფუძვლიანი (მიზეზდასახელე-
ბული) იმედიც და ის, უპირველეს ყოვლისა, უკავშირდება ერის კულტურულ, 
ისტორიულ წარსულს, სხვაგვარად – მემკვიდრეობითობისა და განგრძობითობის 
იდეას: საქართველოს გმირი მეფეებისა და უდიდესი ქართველი პოეტის – შოთა 
რუსთველის – სახელს. მესამე ტომის მასალათა მიხედვით (ქრონოლოგიურად _ 
გვიან, სიცოცხლის ბოლოს, შექმნილ ლექსებში), გამოვლინდა იმგვარი იმედიც, 
რომელიც თანამედროვე ეპოქალურ კონტექსტს, მსოფლიოში მიმდინარე მოვლე-
ნებს (რევოლუციურ-განმათავისუფლებელ მოძრაობებს) უკავშირდება და საქა-
რთველოს მომავალს წარმოიდგენს არა იზოლირებულად, არამედ – საკაცობრიო 
ისტორიულ პროცესებში ჩართულად.

ამ ფონზე საგულისხმო გრადაციას – საპირისპირო მონაცემებს – აჩვენებს 
ნიჰილიზმის თაგი: ისიც სამივე დიაგრამაზეა ასახული, თუმცა დაღმავალი სიხ-
შირით: ყველაზე ინტენსიურად გამოვლინდა 1-ელი ტომის (ანუ აკაკის ახალგაზ-
რდობისდროინდელ) ლექსებში, ნაწილობრივ შენარჩუნდა, თუმცა – ნაკლები სიხ-
შირით, მე-2 ტომის ლექსებში და ყველაზე სუსტად აისახა მე-3 ტომის მასალებში. 
სემანტიკურად მასთან ახლოსაა ცვლილებების შეუძლებლობის თაგი, რომელიც, 
ნიჰილიზმთან შედარებით, კიდევ უფრო სუსტადაა რეპრეზენტირებული (პირ-
ველ 2 დიაგრამაზე დასაწყისში არაინტენსიურად ჩნდება, მესამეზე კი – მხოლოდ 
ერთხელ). მასში გათვალისწინებულია ყველა ის ტექსტური მონაცემი, რომლებ-
შიც პოეტის მიერ ექსპლიციტურადაა ნაჩვენები ცვლილებების შეუძლებლობა 
(სხვაგვარად – ქვეყნის მონური/კოლონიური მდგომარეობის არადროებითობა). 



31

სამივე დიაგრამაზე ასახული მონაცემებიდან შურისგების თაგი ყველაზე 
ინტენსიურად წარმოდგენილია მე-2-ზე, პირველსა და მესამეზე კი – შედარებით 
ნაკლებად და ორივე შემთხვევაში, დასაწყისში. შურისგების (როგორც აქტიური/
საპროტესტო პოზიციის) სემანტიკა ერთდროულად მოიცავს როგორც მტრის 
იმპლიციტურ ფიგურას, ისე – ერის ჩაგრულობის/დამონებულობის/კოლონიურ 
მდგომარეობას და ეროვნული გამარჯვების რწმენასაც. 

დაბოლოს, ბიბლიური მოდელის თაგის სიხშირე და ინტენსივობა ზრდადია: 
თუ პირველი დიაგრამის მიხედვით, ჩნდება დასაწყისში და 2-ჯერ, მეორე დიაგრა-
მაზეც დასაწყისში წარმოდგენილია უკვე 3-ჯერ, ხოლო მესამე დიაგრამის მიხედ-
ვით, უფრო ინტენსიური, განფენილი ხდება და ჩანს 4-ჯერ. როგორც იკვეთება, 
განხილული თაგებიდან ზრდადია (სიხშირისა და ინტენსივობის მიხედვით) სწო-
რედ ბიბლიური ალეგორიული მოდელისა და განუსაზღვრელი იმედის თაგები. 
მათ შორის კორელაცია განსაკუთრებით თვალსაჩინოა მესამე დიაგრამაზე. აღ-
ნიშნულის გათვალისწინებით, ლოგიკურია, ვივარაუდოთ, რომ განუსაზღვრელი, 
განუმარტებელი იმედიც მორწმუნის, რელიგიური ცნობიერების მქონე პოეტის 
პერსპექტივიდანაა წარმოდგენილი და ეფუძნება იმედის როგორც ერთ-ერთი 
მთავარი სათნოების, სახარებისეულ მოდელს; შესაბამისად, მორწმუნის, რო-
გორც შიშის დამძლევისა და საღვთო/აბსოლუტური სამართლის მოიმედის, ზო-
გადქრისტიანულ კონცეპტს. 

IV. დასკვნა

სტატიაში წარმოდგენილი კვლევის მიზნად დასახული იყო მე-19 საუკუნის 
ქართულ ლიტერატურულ (პოეტურ) ნარატივში ეროვნული დისკურსის განვითა-
რებისთვის არსებითად მნიშვნელოვანი – საერთო მომავალზე ორიენტირებული 
რიტორიკის – კონკრეტულად კი – მომავლის მხატვრული სახეების – დიაქრო-
ნული ანალიზი. საკვლევ ობიექტად შეირჩა მე-19 საუკუნის კოლონიური პერი-
ოდის ქართული ლირიკის ნიმუშები. ტექსტურ მონაცემებზე დაკვირვების სა-
ფუძველზე მიმოხილულ იქნა ანექსიის ტრავმის თაობის – ბატონიშვილ ქალთა 
და რომანტიკოს პოეტთა – შემოქმედებაში გამოვლენილი შესაბამისი მოდელები, 
დეტალური ანალიზის საგნად კი იქცა ტრავმის შემდგომი თაობის წარმომადგენ-
ლის – აკაკი წერეთლის – ლექსები (სხვა რეალისტ ავტორთა შემოქმედებიდან 
გამოიყო მხოლოდ ძირითადი ტენდენციები, თუმცა, დამატებით აღარ გამახ-
ვილდა ყურადღება, რადგან მათთან მიმართებით შემოვიფარგლე სადოქტორო 
ნაშრომის ფარგლებში ჩატარებული ჩემივე კვლევით). შესასწავლი საკითხის 
კომპლექსურობიდან გამომდინარე, სტატიაში გათვალისწინებულ იქნა ისტორი-

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ  
ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ



32

ც ირა    კილანავა      

ული კონტექსტი და მომავლის კულტურული წარმოდგენების ამსახველი წინარე 
ლიტერატურული იმიჯები.

საანალიზო თეორიული ჩარჩო შექმნა ნაციონალიზმის, ეროვნული მეხსიე-
რებისა და თაობათაშორისი ტრავმის კვლევების დასავლეთევროპული სამეცნი-
ერო თეორიების ძირითადმა კონცეპტებმა, გათვალისწინებულ იქნა საკუთრივ 
ქართველოლოგიის ფარგლებში არსებული მნიშვნელოვანი წინარე კვლევები, 
სტატიაში ასახული ჩემი კვლევის პრაქტიკული ნაწილი კი განხორციელდა 
ტექსტურ მონაცემთა ანოტირებისა და ვიზუალიზების ონლაინინსტრუმენტების 
გამოყენებით.

ჩატარებული კვლევის შედეგად გამოიკვეთა, რომ მე-19 საუკუნის კოლონი-
ური პერიოდის ქართულ ლირიკულ ტექსტებში განსახოვნებული წარმოდგენები 
ეროვნული მომავლის შესახებ არაა ერთგვაროვანი, თუმცა, შესაძლებელია, 3 
ძირითად ტიპად კლასიფიცირდეს: 1. საქართველოს მომავლის შესახებ კულ-
ტურული წარმოდგენა უკავშირდება რუსეთის იმპერიას (ამასთან, რჩება განუ-
ხორციელებელი მოლოდინის ფარგლებში); 2. საქართველოს მომავლის შესახებ 
კულტურული წარმოდგენა უკავშირდება საქართველოსავე ისტორიულ წარ-
სულს და არ ითვალისწინებს გარეფაქტორებს (მათ შორის, რუსეთის იმპერიას); 
3. კულტურული წარმოდგენა საქართველოს მომავლის შესახებ უკავშირდება 
თანადროულ მსოფლიო სოციალურ-პოლიტიკურ პროცესებს, რომლებმაც (გამ-
შუალებლის, „მფარველ-მოძალადის გარეშე“) უნდა განსაზღვრონ საქართველოს, 
როგორც თავისუფალი ქვეყნის, ბედიც. 

გამოყენებული სამეცნიერო ლიტერატურა

	 ასათიანი ლ., ძველი საქართველოს პოეტი ქალები, თბილისი, 1936 [asatiani l., 
dzveli sakartvelos p’oet’i kalebi, tbilisi, 1936]

	 ბარათაშვილი ნ., თხზულებათა სრული კრებული, მოგონებანი, პორტრეტის 
ისტორია, გენეალოგია ლ. თაქთაქიშვილის რედაქტორობით, თბილისი, 2005 
[baratashvili n., tkhzulebata sruli k’rebuli, mogonebani, p’ort’ret’is ist’oria, genealogia 
l. taktakishvilis redakt’orobit, tbilisi, 2005]

	 ბენდიანიშვილი ა., დაუშვილი ა., სამსონაძე მ., ქოქრაშვილი ხ., ჭუმბურიძე 
დ., ჯანელიძე ო., რუსული კოლონიალიზმი საქართველოში, თბილისი, 2008 
[bendianishvili a., daushvili a., samsonadze m., kokrashvili kh., ch’umburidze d., 
janelidze o., rusuli k’olonializmi sakartveloshi, tbilisi, 2008]

	 ბერძნიშვილი მ., მასალები XIX საუკუნის პირველი ნახევრის ქართული 
საზოგადოებრიობის ისტორიისათვის, თბილისი, 1980 [berdznishvili m., masalebi 
XIX sauk’unis p’irveli nakhevris kartuli sazogadoebriobis ist’oriisatvis, tbilisi, 1980]



33

	 გელაშვილი ა., რუსეთ-საქართველოს ომი 1812-1813 წლებში, თბილისი, 2023 
[gelashvili a., ruset-sakartvelos omi 1812-1813 ts’lebshi, tbilisi, 2023]

	 გოზალიშვილი გ., 1832 წლის შეთქმულება, ტ. I, ტფილისი, 1935 [gozalishvili g., 
1832 ts’lis shetkmuleba, t’. I, t’pilisi, 1935]

	 გურამიშვილი დ., დავითიანი, თბილისი, 1955 [guramishvili d., davitiani, tbilisi, 
1955]

	 დობორჯგინიძე ნ., ერეკლე მეორისა და მისი სამეფოს ევროპული პროექცია, 
წიგნში: ქართველთა კულტურული კვალი გერმანიაში, ნ. დობორჯგინიძის რე
დაქტორობით, თბილისი, 2019 [doborjginidze n., erek’le meorisa da misi samepos 
evrop’uli p’roektsia, ts’ignshi: kartvelta k’ult’uruli k’vali germaniashi, n. doborjginidzis 
redakt’orobit, tbilisi, 2019]

	 თაყაიშვილი ე. (რედ.), საქართველოს სიძველენი, III, ტფილისი, 1910 [taq’aishvili 
e. (red.), sakartvelos sidzveleni, III, t’pilisi, 1910]

	 კილანავა ც., სივრცის იდეოლოგიზება ქართულ მწერლობაში: „ჩრდილოეთის 
ქვეყნის“ რელიგიური და ნაციონალური კონტექსტები, ჟურნ. „კადმოსი“, N10, 
2018 [k’ilanava ts., sivrtsis ideologizeba kartul mts’erlobashi: „chrdiloetis kveq’nis“ 
religiuri da natsionaluri k’ont’ekst’ebi, zhurn. „k’admosi“, N10, 2018]

	 კილანავა ც., ქართული ნაციონალური დისკურსის ფორმირება: საქართველოსა 
და რუსეთის იმპერიის მარკირების მოდელები და ქართული ნაციონალური 
თვითიდენტიფიკაცია მე-18 საუკუნის დასასრულისა და მე-19 საუკუნის ქართულ 
ლიტერატურაში, სადოქტორო ნაშრომი, თბილისი, 2013 [k’ilanava ts., kartuli 
natsionaluri disk’ursis pormireba: sakartvelosa da rusetis imp’eriis mark’irebis 
modelebi da kartuli natsionaluri tvitident’ipik’atsia me-18 sauk’unis dasasrulisa da 
me-19 sauk’unis kartul lit’erat’urashi, sadokt’oro nashromi, tbilisi, 2013]

	 კილანავა ც., „ქვეყნის იგავი“ და „საქართველო“: ბაგრატიონთა ორი ალეგორიული 
ნახატი, ჟურნ. „კადმოსი“, N2, 2010 [k’ilanava ts., „kveq’nis igavi“ da „sakartvelo“: 
bagrat’ionta ori alegoriuli nakhat’i, zhurn. „k’admosi“, N2, 2010]

	 კოტეტიშვილი ვ., ქართული ლიტერატურის ისტორია: XIX საუკუნე, თბილისი, 
1959 [k’ot’et’ishvili v., kartuli lit’erat’uris ist’oria: XIX sauk’une, tbilisi, 1959]

	 ლომიძე თ., ქართული რომანტიზმის პოეტიკა, თბილისი, 2014 [lomidze t., kartuli 
romant’izmis p’oet’ik’a, tbilisi, 2014]

	 მაგაროტო ლ., საქართველოს ანექსია რუსეთის მიერ (1783-1801), ს. კენჭო
შვილის თარგმანი, თბილისი, 2008 [magarot’o l., sakartvelos aneksia rusetis mier 
(1783-1801), s. k’ench’oshvilis targmani, tbilisi, 2008]

	 მაცაბერიძე მ., ერნესტ რენანი ერის ცნების შესახებ და იმდროინდელი ქარ
თული პოლიტიკური აზრი, ჟურნ. „პოლიტიკა“, ტ. 4, N6, 2020 [matsaberidze m., 
ernest’ renani eris tsnebis shesakheb da imdroindeli kartuli p’olit’ik’uri azri, zhurn. 
„p’olit’ik’a“, t’. 4, N6, 2020]

	 ორბელიანი გ., თხზულებათა სრული კრებული, ა. გაწერელიასა და ჯ. ჭუმბუ
რიძის რედაქტორობით, თბილისი, 1959 [orbeliani g., tkhzulebata sruli k’rebuli, a. 
gats’ereliasa da j. ch’umburidzis redakt’orobit, tbilisi, 1959]

	 ორბელიანი ვ., ლექსები: სრული კრებული, ტფილისი, წელი, [orbeliani v., leksebi: 
sruli k’rebuli, t’pilisi, ts’eli]

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ  
ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ



34

ც ირა    კილანავა      

	 ყაზბეგი ა., თხზულებათა სრული კრებული ოთხ ტომად, ტ. III, თბილისი, 1949 
[q’azbegi a., tkhzulebata sruli k’rebuli otkh t’omad, t’. III, tbilisi, 1949]

	 შადური ვ. (შემდგ.), ქართველი მწერლები რუსეთის შესახებ, თბილისი, 1962 
[shaduri v. (shemdg.), kartveli mts’erlebi rusetis shesakheb, tbilisi, 1962]

	 წერეთელი ა., თხზულებათა სრული კრებული ოც ტომად,  ტ. I, თბილისი, 2010 
[ts’ereteli a., tkhzulebata sruli k’rebuli ots t’omad,  t’. I, tbilisi, 2010 ]

	 წერეთელი ა., თხზულებათა სრული კრებული ოც ტომად,  ტ. II, თბილისი, 2011 
[ts’ereteli a., tkhzulebata sruli k’rebuli ots t’omad,  t’. II, tbilisi, 2011]

	 წერეთელი ა., თხზულებათა სრული კრებული ოც ტომად,  ტ. III, თბილისი, 2012 
[ts’ereteli a., tkhzulebata sruli k’rebuli ots t’omad,  t’. III, tbilisi, 2012 ]

	 წიფურია ბ., ქართული ლიტერატურა: კოლონიზაცია, მოდერნიზაცია, ახა
ლი პარადიგმები, ჟურნ. „კადმოსი“, N2, 2010 [ts’ipuria b., kartuli lit’erat’ura: 
k’olonizatsia, modernizatsia, akhali p’aradigmebi, zhurn. „k’admosi“, N2, 2010]

	 ჭავჭავაძე ა., თხზულებები: ლექსები, ნარკვევები, დრამის თარგმანები, წერი
ლები, ი. კენჭოშვილის რედაქტორობით, თბილისი, 1986 [ch’avch’avadze a., 
tkhzulebebi: leksebi, nark’vevebi, dramis targmanebi, ts’erilebi, i. k’ench’oshvilis 
redakt’orobit, tbilisi, 1986]

	 ჭავჭავაძე ი., თხზულებათა სრული კრებული ოც ტომად, ტ.1, თბილისი, 1987 
[ch’avch’avadze i., tkhzulebata sruli k’rebuli ots t’omad, t’.1, tbilisi, 1987]

	 ხუნდაძე ტ., ცარიზმის საგანმანათლებლო პოლიტიკა საქართველოში (80-
იანი წლები), თბილისი, 1939 [khundadze t’., tsarizmis saganmanatleblo p’olit’ik’a 
sakartveloshi (80-iani ts’lebi), tbilisi, 1939]

	 ჯავახიშვილი ი., დამოკიდებულება რუსეთსა და საქართველოს შორის მე-XVIII-ე 
საუკუნეში, თბილისი, 1919 [1989] [javakhishvili i., damok’idebuleba rusetsa da 
sakartvelos shoris me-XVIII-e sauk’uneshi, tbilisi, 1919 [1989] ]

	 ჯოლოგუა თ., 1832 წლის შეთქმულების რაობისთვის, წიგნში: ლიტერატურული 
ძიებანი, XXXVIII, თბილისი, 2017 [jologua t., 1832 ts’lis shetkmulebis raobistvis, 
ts’ignshi: lit’erat’uruli dziebani, XXXVIII, tbilisi, 2017]

	 Assmann A., Shadows of Trauma: Memory and the Politics of Postwar Identity, 
Translated by S. Clift, Fordham University Press, 2016

	 Beller M., Leerssen J.Th., Imagology: The Cultural Construction and Literary Rep-
resentation of National Characters: A Critical Survey, Rodopi, 2007

	 Chkhartishvili M., Kadagidze S., Georgian Nationalism in the Nineteenth Century: 
Values, Ideals, Symbols, in: Proceedings of the Institute of Georgian History, IV, 
Tbilisi, 2011

	 Hirsch M., The Generation of Post-memory, Poetics Today, Vol. 29, No. 1

	 Jones S. F., Russian Imperial Administration and the Georgian Nobility: The Geor-
gian Conspiracy of 1832, The Slavonic and East European Review, Vol. 65, No. 1, 
1987

	 Reisner O., Travelling between Two Worlds – the Tergdaleulebi, their Identity Con-
flict and National Life, in Identity Studies, Vol. 1, 2009



35

Tsira Kilanava*

MODELS OF THE NATIONAL FUTURE IN COLONIAL 
PERIOD (19TH CENTURY) GEORGIAN POETRY

Abstract

This study examines the poetic models of national futurity in nineteenth-century 
Georgian literature, focusing specifically on representations of the future articulated 
within the colonial context of the Russian Empire. The research object comprises lyrical 
texts produced during two major phases: the first generation that directly experienced 
the trauma of annexation—princess-poets of the Bagrationi dynasty and Romantic 
authors—and the subsequent generation of Realist writers, with particular emphasis 
on the extensive poetic corpus of Akaki Tsereteli. The aim of the article is to trace how 
Georgian poets imagined the national future during a period marked by political subju-
gation, cultural disruption, and the transformation of national consciousness.

The theoretical framework integrates key concepts from nationalism studies, ima-
gology, cultural memory, and intergenerational trauma theory. The study conceptual-
izes national identity as a discursively constructed and historically modifiable model 
that retains certain stable core elements across time. Within this frame, Georgian liter-
ature is approached as a medium of collective/National memory that not only reflects 
socio-political realities but also shapes cultural perceptions of the self and the Other.

Methodologically, the research combines close reading with digital-humani-
ties-oriented text annotation and visualization. While the relatively small corpus of 
early nineteenth-century lyrical texts allows for manual identification, contextualiza-
tion, and comparison of future-oriented motifs, the large volume of Akaki Tsereteli’s 
three-volume poetic output required the application of digital tools. For this purpose, 
CATMA was used for systematic annotation of future-related semantic markers, and 
the visAvis tool was employed for their graphical visualization. The annotated materi-
al was categorized into three tagsets—allegorical models, hope, and hopelessness—
each comprising specific subcategories such as biblical, mythological, and historical 

ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲛᲝᲓᲔᲚᲔᲑᲘ  
ᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲞᲔᲠᲘᲝᲓᲘᲡ (ᲛᲔ-19 ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ) ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲞᲝᲔᲖᲘᲐᲨᲘ

*	 Assistant Professor at Ilia State University. https://orcid.org/0000-0001-9752-9661 



36

ც ირა    კილანავა      

allegories; unconditional hope; generational and educational hope; nihilism; and the 
impossibility of change.

The analysis demonstrates that poetic representations of the national future 
during the first, trauma generation are heterogeneous, fragmented, and often emo-
tionally contradictory. While some Romantic authors express messianic optimism or 
conditional hopes linked to the Russian Empire as a potential protector, others por-
tray uncertainty, skepticism, or outright despair. Notably, even the most optimistic 
visions frequently remain passive, abstract, or unfulfilled. By contrast, the post-trau-
ma/post-memory generation—the „Tergdaleulebi”—introduces an entirely new mod-
el of futurity grounded in active national responsibility, cultural modernization, civic 
awakening, and heroic resistance. Akaki Tsereteli’s corpus reveals a dynamic evo-
lution: whereas early poems contain pronounced nihilistic tendencies, later works in-
creasingly privilege unconditional and theologically informed hope, biblical allegorical 
frameworks, and faith in historical continuity. Over time, the future is imagined less 
as dependent on imperial structures and more as aligned with global socio-political 
processes and the moral agency of the Georgian nation itself.

The study concludes that nineteenth-century Georgian poetic discourse con-
structs three principal types of national future: (1) futures mediated through Russia—
thematised as expectations largely destined to remain unrealized; (2) futures rooted 
in Georgia’s own heroic past, independent of external actors; and (3) futures embed-
ded within broader global developments, envisaging Georgia as a free and self-de-
termining nation. These findings illuminate the diachronic emergence of future-ori-
ented national rhetoric as a central component of Georgian literary nation-building 
discourse under colonial rule.

Keywords: National Future, Georgia, Colonial Period, Georgian Poetry.



37

მაია ჯალიაშვილი*

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲔᲑᲘ ᲓᲐ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲔᲑᲘ  
ᲓᲠᲝᲘᲡ ᲔᲠᲗᲘᲐᲜᲝᲑᲘᲡ ᲙᲝᲜᲢᲔᲥᲡᲢᲨᲘ  

(ᲗᲐᲛᲠᲘ ᲤᲮᲐᲙᲐᲫᲘᲡ ᲠᲝᲛᲐᲜ „ᲩᲕᲔᲜ, ᲗᲣᲠᲛᲔᲚᲔᲑᲘᲡ“ ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ)

I. შესავალი

დროის ერთიანობა ის მყარი საფუძველია, რომელიც ადამიანის ცნობიერე-
ბის სიმტკიცეს განაპირობებს. „დარღვეული დრო“, აწმყოს, წარსულისა და მო-
მავლის ცალ-ცალკე აღქმა ტრაგედიის წყაროა ერისა თუ ადამიანისთვის. თამრი 
ფხაკაძე რომანში „ჩვენ, თურმელები“ წარმოაჩენს მითოპოეტურ დროს. რომანში 
მწერალი სხვადასხვა კონტექსტში და ნაირგვარი ინტერპრეტაციით იყენებს უნი-
ვერსალურ მითოლოგიურ არქეტიპებს, რათა თავისი სათქმელი სიღრმითა და 
მეტი მრავალმნიშვნელოვნებით დატვირთოს. ავტორი ცდილობს და ახერხებს 
კიდევაც რაციონალურ და ირაციონალურ, მატერიალურ და სულიერ სამყარო-
ებს შორის ფარული კავშირები დაგვანახოს. პერსონაჟთა თუ მხატვრულ სახეთა 
მეტაფორულობა და სიმბოლურობა მკითხველს ეხმარება, რომ არა მხოლოდ ნა-
წარმოების ზედაპირზე იტივტივოს, არამედ მის სიღრმეებშიც ჩაყვინთოს. ამ რო-
მანში ზღაპრული, მითოლოგიური „ამბები“ ისე ბუნებრივად და ლაღად შემოდის 
თხრობის მდინარებაში, რომ რეალურისა და მეტაფიზიკურის საზღვრები ქრება. 
მითი, საზოგადოდ, გულისხმობს წამის მარადისობას და მარადიულის გამოვლე-
ნას წამში. სწორედ წამისა და მარადისობის თანამყოფობა წარმოჩნდება რომა-
ნში. ამ ერთიანობას კი განაპირობებს ადამიანის მეხსიერება, რომელიც რასაც 
ვერ იტევს დასამახსოვრებლად, წიგნებსა და ნივთებში „ანაწილებს“. მომავლის 
განცდა რომანში სწორედ ამ მეხსიერების „მუდმივობას“ უკავშირდება.

II. თეორიული ჩარჩო და ლიტერატურის მიმოხილვა

ნაშრომი ეფუძნება რამდენიმე ძირითად თეორიულ კონცეფციას, რომ-
ლებიც ხელს უწყობს თამრი ფხაკაძის რომანის „ჩვენ, თურმელები“ ანალიზს 

orbeliani

*	 ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის შოთა რუსთა
ველის სახელობის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტის მეცნიერი თანამშრომელი. 
https://orcid.org/0000-0001-6220-3696



38

დროის, მეხსიერებისა და მითოპოეტურობის კონტექსტში. უპირველეს ყო-
ვლისა, ნაშრომი ეყრდნობა მითის თეორიებსა და მითოპოეტური აზროვნების 
გაგებას. მირჩა ელიადეს „მარადიული დაბრუნების მითის“ მიხედვით, მითი 
არის მარადიულის გამოვლენა წამში, რაც გულისხმობს ციკლურ დროსა და 
განმეორებადობას1. თომას მანი წერილში „ფროიდი და მომავალი“ მითს „მო-
ზეიმე სიცოცხლის მოდელად“ მიიჩნევს, როდესაც წარსული აწმყოდ გარდაიქ-
მნება და რელიგიურ აქტად იქცევა2. ეს კონცეფციები საშუალებას გვაძლევს, 
თურმელთა საგვარეულოსა და სახლის არსებობა განვიხილოთ, როგორც 
მითის რეაქტუალიზაცია, როდესაც წინაპრების ისტორიები და რიტუალები 
მუდმივად მეორდება და მარადიულობას ანიჭებს გვარს.

მეორე მნიშვნელოვანი თეორიული საფუძველია მეხსიერების, როგორც 
დროის დაძლევის მექანიზმის გაგება. ალბერ კამიუს „ამბოხებული ადამი-
ანი“, კონკრეტულად კი თავი „რომანი და ამბოხი“, გამოკვეთს ლიტერატურის 
როლს „დაბრუნებული დროის“ შექმნაში და გაფანტული სამყაროს გამთლი-
ანებაში. პრუსტის შემოქმედებასთან პარალელები მიუთითებს იმაზე, რომ 
მეხსიერება არ არის მხოლოდ წარსულის გახსენება, არამედ აქტიური პრო-
ცესი, რომელიც აწმყოში აცოცხლებს წარსულს და უზრუნველყოფს კავშირს 
თაობებს შორის3. ამ კონტექსტში, თურმელთა საგვარეულო სახლი, მისი ოთა-
ხები (სენაკი, ბიბლიოთეკა) და წერის ტრადიცია (წიგნი სენაკში) განიხილება, 
როგორც მეხსიერების მატერიალური და სიმბოლური საცავები, რომლებიც 
განაპირობებენ გვარის „უკვდავებას“.

მესამე კომპონენტია მაგიური რეალიზმის ჟანრული თავისებურებების 
ანალიზი. რომანში რეალურისა და მეტაფიზიკურის საზღვრების გაბუნდო-
ვანება, უხილავი ძალების რეალურობა (მაგ., მოდარაჯე ძაღლი, აჩრდილი) 
და პერსონაჟთა ზებუნებრივი თვისებები (დემეტრეს მზერის ძალა, მარკესის 
აურელიანო ბუენდიასთან მსგავსება4 გვაძლევს საშუალებას, ნაწარმოები ამ 
ჟანრის ფარგლებში განვიხილოთ. მაგიური რეალიზმი საშუალებას აძლევს 
ავტორს, რაციონალურსა და ირაციონალურს შორის კავშირები დაგვანახვოს 
და სამყარო უფრო მრავალშრიანად წარმოაჩინოს.

ამგვარად, ნაშრომი ითვალისწინებს ეროვნული და უნივერსალური კო-
ნტექსტების ურთიერთკავშირს. აკაკი ბაქრაძის წერილი „მეცხრამეტე საუ-

1	 ელიადე, 2017, 27.
2	 მანი, 1989, 136.
3	 კამიუ, 2019, 56.
4	 მარკესი, 2012, 45.

მაია     ჯ ალიაშვილი       



39

კუნე“ ქართული ლიტერატურის ისტორიაში ეროვნული დანაწევრებულობის 
დაძლევის მცდელობებს განიხილავს5. თამრი ფხაკაძის რომანი ამ ტრადი-
ციის გაგრძელებად აღიქმება, მაგრამ თურმელობის ფენომენი სცილდება 
ეროვნულ ჩარჩოს და კაცობრიობის საყოველთაო გამოცდილებასა და ჰუმა-
ნისტურ იდეალებზეც მიანიშნებს. ბიბლიური ალუზიები და უნივერსალური 
მოტივები (უძღები შვილის დაბრუნება, მთის სიმბოლიკა) ამყარებს რომანის 
უნივერსალურ მნიშვნელობას. ეს თეორიული ჩარჩოები ერთობლივად ქმნის 
მყარ საფუძველს რომანის სიღრმისეული ანალიზისთვის და მისი მხატვრული 
ღირებულების სრულყოფილად წარმოჩენისთვის.

III. მითოპოეტურობა და მაგიური რეალიზმი

მითოპოეტურობა უახლესი ქართული ლიტერატურის ერთი დამახასიათებელი 
შტრიხია. ვგულისხმობთ ჯემალ ქარჩხაძის, თამაზ ბიბილურის, გურამ დოჩანა-
შვილის, ოთარ ჩხეიძის, ოთარ ჭილაძის, გოდერძი ჩოხელის შემოქმედებას. ისინი 
სხვადასხვა კონტექსტში და ნაირგვარი ინტერპრეტაციით ხშირად იყენებენ უნი-
ვერსალურ მითოლოგიურ არქეტიპებს, რათა თავიანთი სათქმელი სიღრმითა და 
მეტი მრავალმნიშვნელოვნებით დატვირთონ. ამ თვალსაზრისით, თანამედროვე 
მწერლებს შორის გამორჩეულია თამრი ფხაკაძე, რომლის ბოლო რომანი „ჩვენ, 
თურმელები“ სწორედ ამ მითოპოეტურობით არის გამორჩეული. იგი ცდილობს 
და ახერხებს კიდევაც რაციონალურ და ირაციონალურ, მატერიალურ და სუ-
ლიერ სამყაროებს შორის ფარული კავშირები დაგვანახვოს. მისი რომანის მითო-
პოეტურობაში სწორედ ამას ვგულისხმობთ. პერსონაჟთა თუ მხატვრულ სახეთა 
მეტაფორულობა და სიმბოლურობა მკითხველს ეხმარება, რომ არა მხოლოდ ნა-
წარმოების ზედაპირზე იტივტივოს, არამედ მის სიღრმეებშიც ჩაყვინთოს. 

ამ რომანში ზღაპრული, მითოლოგიური „ამბები“ ისე ბუნებრივად და ლა-
ღად შემოდის თხრობის მდინარებაში, რომ რეალურისა და მეტაფიზიკურის 
საზღვრები ქრება. მითი, საზოგადოდ, გულისხმობს წამის მარადისობას და 
მარადიულის გამოვლენას წამში. სწორედ წამისა და მარადისობის თანა-
მყოფობა წარმოჩნდება რომანში. ამ ერთიანობას კი განაპირობებს ადამია-
ნის მეხსიერება, რომელიც რასაც ვერ იტევს დასამახსოვრებლად, წიგნებსა 
და ნივთებში „ანაწილებს“. „ეს არაოდეს ყოფილა, ოღონდ ყოველთვის არის“ 
– მითის განმარტებისას გრიგოლ რობაქიძე სალლუსტიუსის სწორედ ამ გა-
მონათქვამს მოიხმობდა. თომას მანი მითს მოზეიმე სიცოცხლის მოდელს 

5	 იხ., ბაქრაძე, 2011.

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲔᲑᲘ ᲓᲐ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲔᲑᲘ ᲓᲠᲝᲘᲡ ᲔᲠᲗᲘᲐᲜᲝᲑᲘᲡ ᲙᲝᲜᲢᲔᲥᲡᲢᲨᲘ  
(ᲗᲐᲛᲠᲘ ᲤᲮᲐᲙᲐᲫᲘᲡ ᲠᲝᲛᲐᲜ „ᲩᲕᲔᲜ, ᲗᲣᲠᲛᲔᲚᲔᲑᲘᲡ“ ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ)



40

მაია     ჯ ალიაშვილი       

უწოდებდა, რომლის მეოხებითაც წამი ხდებოდა განუზომლად დიდი, ხოლო 
პიროვნული არსებობა „თავს აღწევდა ვიწრო ჩარჩოებს“. წერილში „ფროიდი 
და მომავალი“ იგი წერდა: „ცხოვრება მითში... ერთგვარი ზეიმია. აქ წარსული 
გარდაიქმნება აწმყოდ, ის იქცევა რელიგიურ აქტად, ეკლესიის მსახური რომ 
აღასრულებს გარკვეული პროცედურების მერე. ის იქცევა ნადიმად, ყოვე-
ლწლიურ ნადიმებად, წარსულის აღორძინებად აწმყოში“6. თამრი ფხაკაძის 
ამ რომანში სწორედ ამ „მოზეიმე სიცოცხლეს“ ვხედავთ, რომელიც სიკვდილს 
თავის მასულდგმულებლად მიიჩნევს. 

რომანში გამითებულია თურმელთა საგვარეულო, რომელიც ყოველთვის 
იქნება, რადგან წინაპარი და შთამომავალი დაკავშირებულია ერთმანეთთან 
არა მხოლოდ სისხლით, ბიოლოგიური მიჯაჭვულობით, არამედ სულიერი, ირა-
ციონალური კავშირებით. ამგვარად, მითოლოგიური კონტექსტი რომანის სი-
ღრმისეული გააზრების ერთი მნიშვნელოვანი პლასტია. გამჭვირვალეა რომა-
ნის სათაური. თურმელთა უკვდავების გასაღები მათსავე გვარშია. ეს „თურმე“ 
ზღაპრისეულ, ლეგენდისეულ, მითოლოგიურ აქცენტებს აძლიერებს. თურმე 
არასოდეს გულისხმობს დამაჯერებლობას, არამედ დაეჭვებულ წარმოდგენას 
რაიმეზე. მწერლისთვის ადამიანი, სიცოცხლე, სამყარო ამ ეგზისტენციალური 
„თურმეს“ საძირკველზე დგას. რეალურადაც ხომ ასეა. როგორც შოპენჰაუერი 
წერს, „სამყარო ჩემი ნება და წარმოდგენაა“. ამიტომაც რომანი ჟანრობრივად 
შეიძლება მაგიურ რეალიზმს მივაკუთვნოთ, მასში არა მხოლოდ ცალკეული დე-
ტალებია ამ ჟანრისთვის დამახასიათებელი, არამედ რომანის მთელი სტრუქ-
ტურა, პერსონაჟთა სახეები, თხრობა ექვემდებარება პრინციპს, რომლის მი-
ხედვითაც, უხილავი სამყაროც ისეთივე რეალურია, როგორიც რაციონალური, 
მატერიალური. ამიტომაც ბუნებრივად აღიქვამს მკითხველი რომანში მოთხრო-
ბილ ისეთ ამბებს, რომლებიც მატერიალური სამყაროს კანონებს არ ემორჩი-
ლება (უხილავი მოდარაჯე ძაღლი, დამდნარი ცვილის მდინარე, სასახლეში მო-
ბორიალე აჩრდილი და სხვ.). 

IV. სახლი, როგორც სიმბოლო და ქრონოტოპი

რომანის სტრუქტურა თურმელთა საგვარეულოს ამბებს ეფუძნება. მწე-
რალი ცალკეული თურმელის პიროვნულ დრამას, ბედნიერებასა და ტკივილს 
კონკრეტული ამბებით გადმოგვცემს. ამგვარად, მკითხველის შთაბეჭდილებაში 
აღიბეჭდებიან პიროვნული თავისებურებებითა და უცნაური ცხოვრებისეული 
თავგადასავლებით გამორჩეული პერსონაჟები. რომანის ერთი გამოკვეთილი 

6	 ფხაკაძე, 2022, 7.



41

პერსონაჟია სახლი. თურმელთა თაობები იცვლებიან, მაგრამ არ იცვლება სა-
ხლი, როგორც ფუნდამენტი, კერა, როგორც სასიცოცხლო ცენტრი, რომელიც 
ყველა თურმელს, ცოცხალსაც და გარდაცვლილსაც, მუდმივად გულისხმობს. 
იგი შემოიკრებს წინაპარსაც და შთამომავალსაც და მათ შორის მტკიცე კავ-
შირს უზრუნველყოფს. ის ცენტრია, რომლის უახლეს თუ უშორეს ორბიტებზე 
„ტრიალებენ“, ცხოვრობენ თურმელები. სახლისთვის ამგვარი მითოლოგიური 
შინაარსის მინიჭებით მწერალი მას თვითონ სამყაროსთანაც აიგივებს, რო-
მელიც მარადიულად იარსებებს: „სახლში მოგზაურობდნენ. სახლის მთა-გო-
რებზე, სახლის ველ-მინდვრებზე, სახლის შარაგზებსა და ბილიკებზე დადიოდ-
ნენ, სახლის დედამიწას გარს უვლიდნენ, ზოგან ზაფხული იდგა, ზოგან – ზა-
მთარი“7. მწერლისთვის ღირებულია არა მხოლოდ კანტისეული ხილული, ფენო-
მენების სამყარო, არამედ მისი ინტერესის სფერო ნოუმენების წვდომაცაა. ის 
ცდილობს ჩასწვდეს, თუ რას წარმოადგენს საგანი თუ მოვლენა თავისთავად 
და მერე სიტყვათა მეშვეობით გამოხატოს. ამგვარად, გამოიკვეთება მწერლის 
სურვილი, რომ მკითხველთან ერთად იმოგზაუროს სიცოცხლის პირველსა-
წყისების საიდუმლო მხარეში. პირველსაწყისები კი განმეორებულ წეს-ჩვეუ-
ლებებსა და რიტუალებში ცხადდება. თურმელთა საგვარეულოს „უკვდავება“ 
სწორედ ამ რიტუალთა განმეორებადობაში წარმოჩნდება. სახლის ცალკეული 
ოთახი საგანგებოდაა შერჩეული იმისთვის, რომ დროთა კავშირი არ დაირღვეს. 
მირჩა ელიადე წერს: „ადამიანთა ქმედებას, ისევე როგორც მათ გარშემო არ-
სებულ საგნებს, დამოუკიდებელი საკუთრივ არსებითი ნიშან-თვისების მაჩვე-
ნებელი ღირებულება არ გააჩნიათ. საგანი ან ქმედება მნიშვნელობას შეიძენს 
და ამით შესაბამისად რეალური გახდება, რადგან ისინი ამა თუ იმ გზით მონა-
წილეობენ იმ რეალობაში, რომელიც მათ მიღმა არსებობს“. სახლის კედლებიც 
კი, რომლებზეც წინაპართა ხელით მოქარგულ-მოქსოვილი ფარდაგებითა თუ 
ნახატებით არის დამშვენებული, ხელს უწყობს მარადიულობასთან კავშირს: 
„ჩვენ, თურმელები, დაბადებამდეც და სიკვდილის მერეც ამ ფერწერის ნაწილი 
ვიყავით. ამ კედლებში ვმარადისდებოდით. ვგრძელდებოდით, არ ვმთავრდებო-
დით“. ამ ფრაზაში, რომელშიც გვარის მთლიანობაა წარმოჩენილი, ყურადღებას 
იქცევს ავტორისეული პოეტური ნეოლოგიზმი „ვმარადისდებოდით“, რომელიც 
ზუსტად და სიღრმისეულად წარმოაჩენს მოკვდავი ადამიანის კავშირს ღვთაებ-
რივთან. ასეთი სიტყვათქმნადობის ნიმუში სხვაც არაერთია, რაც ამდიდრებს 
ავტორის ლექსიკურ არსენალს. 

7	 იქვე, 8.

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲔᲑᲘ ᲓᲐ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲔᲑᲘ ᲓᲠᲝᲘᲡ ᲔᲠᲗᲘᲐᲜᲝᲑᲘᲡ ᲙᲝᲜᲢᲔᲥᲡᲢᲨᲘ  
(ᲗᲐᲛᲠᲘ ᲤᲮᲐᲙᲐᲫᲘᲡ ᲠᲝᲛᲐᲜ „ᲩᲕᲔᲜ, ᲗᲣᲠᲛᲔᲚᲔᲑᲘᲡ“ ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ)



42

მაია     ჯ ალიაშვილი       

V. მეხსიერება და დროის დაძლევა

რომანისეული ერთობა ცოცხალთა და გარდაცვლილთა ის მთავარი ძარღვია, 
რომელიც მეხსიერებას საშუალებას აძლევს, რომ არ გაქრეს და გადაედინოს 
თაობიდან თაობაში. შეიძლება პრუსტისეული დაკარგული დროის ძიების მცდე-
ლობაც გაგვახსენდეს. შესანიშნავ დაკვირვებას გვთავაზობს ალბერ კამიუ თავის 
წიგნში „ამბოხებული ადამიანი“, კონკრეტულად კი თავში „რომანი და ამბოხი“: 
„პრუსტის ნამდვილი სიდიადე ისაა, რომ სინამდვილეში დაწერა დაბრუნებული 
დრო, რომელიც კრებს გაფანტულ სამყაროს და გახლეჩის ზღვარზე მას ახალ 
მნიშვნელობას ანიჭებს“; „პრუსტის შემოქმედება წარმოადგენს ადამიანის ამბო-
ხის ყველაზე მნიშვნელოვან და ყოვლისმომცველ მცდელობას მოკვდაობის წინა-
აღმდეგ... ის ხდება სამყაროს ან ადამიანის მშვენიერების მოკავშირე სიკვდილისა 
და დავიწყების წინააღმდეგ ბრძოლაში“. ამგვარ მეამბოხედ წარმოგვიდგება თა-
მრი ფხაკაძეც ამ რომანის სახით, რადგან დროის წინააღმდეგ ილაშქრებს და არ 
აძლევს მას ერთი მთლიანის დაშლის საშუალებას. ამ მთლიანობის სიმბოლო კი, 
როგორც აღვნიშნეთ, თურმელების საგვარეულო სახლია. 

ალბერ კამიუ რომანს „რეალური სამყაროს შესწორებად“ მიიჩნევს, რომელიც 
მეტაფიზიკურად ამთლიანებს რეალობაში დანაწევრებულ სამყაროს. თამრი 
ფხაკაძის რომანშიც არის ეს გამთლიანების მცდელობა. თურმელების საგვარე-
ულო სწორედ ამ მთლიანობის მონატრებაა. ეს პრობლემა რომანის მიხედვით 
შეიძლება განხილულ იქნეს როგორც ფილოსოფიურსა და ფსიქოლოგიურ, ასევე 
თანამედროვე სოციალურსა და პოლიტიკურ კონტექსტებში. აკაკი ბაქრაძემ 
თავის ცნობილ წერილში „მეცხრამეტე საუკუნე“ ზუსტად და მახვილგონივრუ-
ლად გამოარჩია ეს მთავარი თემა, რომელიც დღესაც აქტუალურია. მისი აზრით, 
მეცხრამეტე საუკუნეში ეროვნულ დანაწევრებულობას, ცნობიერების რღვევას 
დაუპირისპირდა ოთხი მწერალი სხვადასხვა მხრიდან: „სასოწარკვეთილებასა და 
განწირულებას მე-19 საუკუნის ქართულმა მწერლობამ ოთხი მხრიდან შეუტია: 
ნიკოლოზ ბარათაშვილის ეროვნული და პიროვნული თავისუფლების ამბოხით, 
რაფიელ ერისთავის სოფლის ყოფის მშვენიერებით, ილია ჭავჭავაძის ეროვნული 
და სოციალური პროგრამით და აკაკი წერეთლის შემოქმედებითი არსებობის სი-
ხარულით. ამ ოთხ დარტყმას უნდა დაენგრია რუტინა და ქართველი ერისათვის 
ისტორიის ასპარეზი გაეკაფა“8.

თამრი ფხაკაძე ერთგულია არა მხოლოდ ქართული მწერლობის, არამედ მსო-
ფლიო ლიტერატურის ტრადიციისა იმ თვალსაზრისითაც, რომ ისიც ამას ცდი-

8	 ბაქრაძე, 2011, 107.



43

ლობს, თავისი რომანით ცხოვრება ამ დაუნაწევრებელ მთლიანობად წარმოაჩი-
ნოს, ერთ დიდ ხედ, რომელსაც უამრავი ერთმანეთისგან დაშორებული განსხვა-
ვებული ტოტი აქვს, მაგრამ ფუნდამენტი, ძირი, ფესვი ერთი აქვს და ერთი საე-
რთო წყაროდან იკვებება. ეს საერთო წყარო კი ის უნივერსალური ჰუმანისტური 
იდეალებია, რომლებიც ხელოვნებას მუდმივად აღელვებს და ადამიანში სიყვა-
რულის, რწმენის, თავისუფლების, კეთილგონიერების, ღირსების გადარჩენას ემ-
სახურება. აქვე იმასაც აღვნიშნავთ, რომ რომანის სატიტულო გვერდზე ავტორის 
დახატული თურმელთა გენეალოგიური ხეა, რომლის ტოტებზეც მიწერილია პე-
რსონაჟთა სახელები.

VI. პერსონაჟები და მათი სიმბოლიკა

თურმელობა, ზოგადად, შეიძლება, არა მხოლოდ ქართველობის, როგორც 
ეროვნული ფენომენის, არამედ კაცობრიობის სიმბოლოდაც მივიჩნიოთ. რომა-
ნის მთავარი პროტაგონისტი თადეოზ თურმელი თურმელთა გვარის ერთგვარი 
თაურმდგენია, ის წმინდანიცაა და ცოდვილიც. სწორედ იგი განაპირობებს წინა-
პარსა და შთამომავალს შორის უწყვეტ კავშირს, ამიტომაცაა, რომ მისი საფლავი 
არსადაა. ის ერთ დღეს შინიდან გავიდა და აღარ დაბრუნებულა. იგი აგრძელებს 
არა მხოლოდ ირაციონალურ სულიერ თანამყოფობას თავის შთამომავლებთან, 
არამედ რეალურადაც ხშირად ხედავენ მის სილუეტს, აჩრდილს სახლში. ისიც 
მნიშვნელოვანია, რომ ანთიმოზის მამას გილგამეში ერქვა. მწერალი მეტყველი 
ალუზიური სახელების ტრადიციას იყენებს. სახელები ზუსტად შეესაბამებიან 
პერსონაჟთა ბუნებას, მისწრაფებებს. გილგამეში მწერლობასთან არის დაკავ-
შირებული. ის კაცობრიობის პირველი ლიტერატურული ნაწარმოების გმირია, 
რომლის ამბები თიხაზე დაწერილმა სიტყვებმა შემოინახა. ანთიმოზ თურმელი 
კი ანთიმოზ ივერიელსაც გაგვახსენებს, რომელიც სულიერ ცხოვრებასა და წიგნ-
თან არის დაკავშირებული. ანთიმოზმა ააშენებინა ეს სახლი (სასახლე) დიადემის, 
სიმბოლურად, ღვთაებრივი ნიმუშის მიხედვით. სწორედ ანთიმოზის იდეა იყო, 
რომ ერთი ოთახისთვის სენაკი დაერქმიათ.

VII. სახლის რიტუალები და საკრალური სივრცეები

სენაკი სახლის ერთი საკრალური ოთახია. თვითონ ხომ უამრავი წელი გაა-
ტარა სენაკში, ბრძოლებში ჩადენილ ცოდვებს ინანიებდა. განსაკუთრებით ამ-
ძიმებდა მტრის ბავშვის მკვლელობა. მერე გაიგო, რომ ის ბავშვი გადარჩენილა, 
სწორედ ამან მისცა ახალი სასიცოცხლო ძალა და საერო ცხოვრებაში დროებით 

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲔᲑᲘ ᲓᲐ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲔᲑᲘ ᲓᲠᲝᲘᲡ ᲔᲠᲗᲘᲐᲜᲝᲑᲘᲡ ᲙᲝᲜᲢᲔᲥᲡᲢᲨᲘ  
(ᲗᲐᲛᲠᲘ ᲤᲮᲐᲙᲐᲫᲘᲡ ᲠᲝᲛᲐᲜ „ᲩᲕᲔᲜ, ᲗᲣᲠᲛᲔᲚᲔᲑᲘᲡ“ ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ)



44

მაია     ჯ ალიაშვილი       

დააბრუნა. სახლის ცალკეულ ოთახში პროფანული სივრცე საკრალურად გარდა-
იქმნება, რადგან აქ „მეორდება“ ის, რასაც რომელიმე წინაპარი ასრულებდა. ამ 
ოთახებში თურმელთა თაობების არქეტიპული მისწრაფებები ცოცხლდება და მე-
ორდება. აქ ხდება წარსულის რეაქტუალიზაცია.

ანთიმოზმა ჩაუყარა საფუძველი ტრადიციას, რომ ყოველი თურმელი 25, 50, 
75 და ა.შ. ასაკში შესულიყო სენაკში და საგანგებოდ მოვარაყებულყდიან ეტ-
რატის დიდ წიგნში თავისი ამბები ჩაწერა. ეს იყო რიტუალი, რომელსაც ყველა 
მოკრძალებით ასრულებდა. თანაც, სენაკში შესულ თურმელს წიგნის ფურცელზე 
მხოლოდ მაშინ უნდა დაეწყო წერა, როდესაც მზის პირველი სხივები დაეცემოდა 
და გაანათებდა. სიმბოლიკით დატვირთულ რომანში მზის სხივის დაცემაც სიმ-
ბოლურად ღვთის ნიშნად, დასტურად შეიძლება მივიჩნიოთ. თითქოს თურმელი 
გამოდის ყოველდღიურობის მატერიალური სიბნელიდან და შედის ირაციონა-
ლურ ღვთაებრივ სინათლეში, სადაც წინაპართან კავშირს სწორედ დაწერილი 
სიტყვით ამყარებს. 

რომანში წარმოჩენილ თურმელთა ბევრ ამბავს 25 წლის ლუკა თურმელი კი-
თხულობს ამ სხივის მოლოდინში და მკითხველის თვალწინ ფერადი ხალიჩასა-
ვით, რეტროსპექტიულად გადაიშლება სხვადასხვა თურმელის ცხოვრების ეპი-
ზოდები, სიყვარულის, სიძულვილის, ღალატის, ერთგულების, თავგანწირვის ამ-
ბები. როგორც აღვნიშნეთ, რიტუალთა, წეს-ჩვეულებათა ერთგულება მთავარი 
პირობაა გვარის ერთიანობის, წინაპარსა და შთამომავალს შორის ურყევი ურთი-
ერთობისა. მწერალს განსაკუთრებული სიმძაფრით, შთამბეჭდავად აქვს სიყვა-
რულის, ვნების, თავდავიწყების ისტორიები მოყოლილი. ლუკა თურმელიც შეყ-
ვარებულია, როდესაც „სენაკში“ შედის. ამ შემთხვევაშიც, სიყვარულია მთავარი 
მოკავშირე უკვდავებისა. 

VIII. ბიბლიური ალუზიები და სიმბოლური სივრცე

რომანი დატვირთულია ბიბლიური ალუზიებითაც. სახლი მთაზეა, იქამდე მი-
სასვლელად კი აღმართის ავლაა საჭირო. მთა ტრადიციული სიმბოლური გაა-
ზრებით, ღმერთთან შეხვედრის ადგილია. სახარებაში ვკითხულობთ: „ვერ ხელე-
წიფების ქალაქსა დაფარვად მთასა ზედა დაშენებულსა“. ამიტომაც გადაურჩება 
ეს სახლი ყველა განსაცდელს და რომანის ბოლოშიც ისე მყარად დგას, რომ არა-
ფერი ემუქრება. რომანში ალუზია არის სახარებისეული „უძღები შვილისაც“. 
ყველა თურმელი სხვადასხვა მიზეზით მიდის სახლიდან, მაგრამ რაღაც დროის 
შემდეგ მაინც ბრუნდება. სახლიც ყოველთვის მზადაა მათთან შესახვედრად. ის 



45

თითქოს ცოცხალია, სუნთქავს, ფიქრობს. მშობლიურ მიწასთან კავშირი ისეთი 
ძლიერი და არქეტიპულია, რომ მისი ბოლომდე გაწყვეტა შეუძლებელია. ეს კა-
რგად ჩანს ლუკა თურმელისა და ანანო შავთვალას ნოსტალგიათა მაგალითებზე. 
ამერიკაში გადახვეწილსა და ლიუკ თურმანად გარდასახულს ფსიქოთერაპევტი 
მკურნალობს და მეხსიერებიდან სამშობლოსთან დაკავშირებულ ყველა მოგონე-
ბას წაუშლის. მიუხედავად ამისა, პერსონაჟი სიკვდილის წინ თავის მშობლიურ 
სანახებს ხედავს და სჯერა, რომ საკუთარი ეზოს ხის ჩრდილში აბარებს სულს 
უფალს. ასეთივე შთამბეჭდავია ანანო შავთვალას შეხვედრა სიკვდილთან, მას 
ღვთისმშობელი მიუძღვება მარადიული საუფლოსკენ. 

თურმელთა მრავალფეროვანი ისტორიები ირეკლავს იმ პოლიტიკურ, სოცი-
ალურსა თუ კულტურულ მოვლენებს, რომლებიც საქართველოს ბედს განსა-
ზღვრავდნენ. სავარაუდოდ, მეოცე საუკუნის 30-იანი წლების სასტიკი რეპრესი-
ების ხანას ირეკლავს ეპიზოდი, რომელშიც, „დიდი ჩეკისტი, ვალიკო რ., ჩხრეკის 
ორდერით შემოლაჯებული, თვალებსვავი და ხმამყეფარე, თუმცა კი არავინ 
მიხმატკბილებია მასპინძელთაგან, უცბად რაღაცნაირად წახდა, აირია“, მერე 
გაუგებრად და აუხსნელად თქვა, რომ ვერ აიყვანდა ერთ-ერთ ეჭვმიტანილ თურ-
მელს, თუნდაც დაესაჯათ და წავიდა. აქაც სახლის მაგია წარმოჩნდება. ის არის 
ბოროტ ძალთაგან დამცველი ყველა მისი ბინადრისა.9

რომანის დასაწყისი ბიბლიურ შესაქმეს მოგვაგონებს: „ჩვენ, ყველა, ვცხო-
ვრობდით მთაზე, რომლის ფერხთით ოდესღაც ქალაქი გაშენდა. ჩვენ, ყველა, 
ვცხოვრობდით თეთრი, თლილი ქვის სახლში, რომლის წინკართან, ფილაქანზე, 
მშენებლებს ფერადი ქვებით ჩაეკირათ წარწერა: „დრონი მეფობენ“10. ეს ორ-
ჯერ გამეორებული სტრიქონი „ჩვენ, ყველა, ვცხოვრობდით“ თხრობას არა მხო-
ლოდ რიტმულობას სძენს, რაც რომანის ერთ-ერთი სტილური მახასიათებელია, 
არამედ აზრობრივადაც ტვირთავს. ის მკითხველსაც რთავს ამ „ყველაში“, რათა 
მანაც ამ დიდი „მთლიანობის“ ნაწილად იგრძნოს თავი. რომანში ვხედავთ, რომ 
„დრონი მეფობენ“, მაგრამ, თანვე, ადამიანის „მეფობასაც“ შევიგრძნობთ. ადამი-
ანი იმარჯვებს დროზე იმ თვალსაზრისით, რომ იგი მეხსიერებით აქრობს დროს. 
ყურადღებას იქცევს სახლის თეთრი ფერიც, რომელიც თავიდანვე მის ღვთაებ-
რივთან კავშირზე, სიწმინდეზე მიგვანიშნებს. სახლის კარიც კი გვარის „მემატი-
ანეა“, მასზე ამოტვიფრულია ყველა თურმელის დაბადებისა თუ მნიშვნელოვან 
მოვლენათა თარიღები. ამ სახლს, მართლაც, ერთგვარი „განმწმენდის“ ფუნქციაც 
აქვს. ერთ ეპიზოდში უცხო გამვლელი სარკმელში თვალს მოჰკრავს ანთებულ 

9	 ფხაკაძე, 2022, 10
10	 იხ., იქვე, 5.

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲔᲑᲘ ᲓᲐ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲔᲑᲘ ᲓᲠᲝᲘᲡ ᲔᲠᲗᲘᲐᲜᲝᲑᲘᲡ ᲙᲝᲜᲢᲔᲥᲡᲢᲨᲘ  
(ᲗᲐᲛᲠᲘ ᲤᲮᲐᲙᲐᲫᲘᲡ ᲠᲝᲛᲐᲜ „ᲩᲕᲔᲜ, ᲗᲣᲠᲛᲔᲚᲔᲑᲘᲡ“ ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ)



46

მაია     ჯ ალიაშვილი       

სანთელს და დაიჩოქებს სალოცავად. მას ეს სახლი თავისი იდუმალებით ეკლესია 
ეგონება. გურამ დოჩანაშვილის კანუდოსშიც, თავისუფლების ქალაქში, თეთრი 
სახლებია. სახლის ეს სითეთრე მიანიშნებს მის მცხოვრებთა შინაგან თავისუფლე-
ბასა და სილაღეზე, რასაც ისინი თავიანთ ყოველდღიურ ცხოვრებაში ავლენენ. 

ქალაქი კი ქვემოთ, მთის ძირშია გაშენებული, შესაბამისად, ქვემოთაა ყო-
ველივე ის, რაც მატერიალურ კანონებს ემორჩილება. მწერალი დაწვრილებით, 
ექსპრესიულად აღწერს სახლს, აქაც განსაკუთრებულ მნიშვნელობას ანიჭებს 
რიცხვებსა და ფერებს. მაგალითად, სახლს 16 კარი, 9 სხვადასხვა ფერის ბუ-
ხარი, ოცდათორმეტი ფანჯარა აქვს, თექვსმეტი პირველ, თექვსმეტი – მეორე 
სართულზე. მნიშვნელოვანია, რომ ეს ფანჯრები განასახიერებენ ამ სახლის ბი-
ნადართა გახსნილობას სამყაროს მიმართ. ეს ფანჯრები ერთმანეთთან რეალურ 
და ირაციონალურს აკავშირებენ, ამიტომაც წერს ავტორი: „ბავშვები ხედავდნენ 
ზღვებსა და ოკეანეებს, უკაცრიელ კუნძულებს და ცამდე აწვდილ ქალაქებს, 
უდაბნოებს, ოაზისებს, საბედისწერო გზაჯვარედინებს და ზღაპრულ გმირე-
ბად გარდასახულ მოხეტიალე საკუთარ თავს...“.11 ავტორი აღწერს ამ იდუმალი 
სახლის სხვადასხვა ოთახს, რომლებიც გარკვეული სივრცული ტოპოსებია. აქ 
ადამიანები სხვადასხვა რამეს განიცდიან. სახლი მაგიურად ზემოქმედებს არა 
მხოლოდ მის მაცხოვრებლებზე, არამედ სტუმრებზეც. ერთ ეპიზოდში ოთახში, 
სადაც ღვინოებს ინახავენ, ენაბრგვილი სტუმარი მჭევრმეტყველების გასაოცარ 
უნარს შეიძენს. 

სახლის ვრცელი პოეტური დაწვრილებითი აღწერით მწერალი მკითხველს 
მის შიდა სივრცეში ამოგზაურებს. ეს ერთგვარი „ზღურბლი“ რომანისა თავიდა-
ნვე შეაგრძნობინებს მკითხველს, რომ რაღაც უჩვეულოსთან ელის შეხვედრა. ამ 
შეგრძნებას კი უმძაფრებს რიცხვებისა და ფერების მაგია (სარკმელთა, კართა, 
ბუხართა რაოდენობა და ფერი). ოთახების განსაკუთრებული ფერი და სურნელი 
მართლაც ისეთი შთამბეჭდავია, რომ თითქოს რეალურადაც შეიგრძნობ: „სახლის 
საძინებლებში დღისით ნებიერად თვლემდნენ სიზმრები, რომლებიც ღამით უხი-
ლავ გედებად აიშლებოდნენ ხოლმე“12. აქ მჟღავნდება თამრი ფხაკაძის დამოკი-
დებულება, სიტყვასთან, ლოგოსთან. სიტყვა მასთან არა მხოლოდ აზრის, არამედ 
ფერისა და სურნელის გამომხატველია. სიტყვა თითქოს არა მხოლოდ მოიხელ-
თებს უხილავს, რათა აღსაქმელი გახადოს, ატყვევებს საგანს ან მოვლენას, თანვე 
ათავისუფლებს სწორედ ამ საგნებსა და მოვლენებს ერთმნიშვნელოვნებისაგან.

11	 იქვე, 3.
12	 იქვე, 6.



47

IX. ბიბლიოთეკა და სიტყვის მარადიულობა

თურმელთა ოჯახში წიგნების კულტია. მათი ბიბლიოთეკა ცალკე მხატვრული 
ტოპოსია, რომელში მოგზაურობაც არანაკლებ შთამბეჭდავია. აქ ინახება უძვე-
ლეს ენებზე შორეულ ეპოქებში დაწერილი წიგნები და ხელნაწერები. მწერალი 
ცალკეული გამორჩეული წიგნისა თუ ხელნაწერის მოპოვების ამბავს მოგვი-
თხრობს, რომელიც გადაჯაჭვულია ამა თუ იმ თურმელის ცხოვრებასთან. ეს ბიბ-
ლიოთეკა სწორედ ამ თავისი თავგადასავლებით ისეთივე უსასრულოა, როგორიც 
სამყარო. ამიტომ ბორხესის „ბაბილონის ბიბლიოთეკას“ მოგვაგონებს. აქ არის 
რეალური წიგნებიცა და მწერლისეული გამოგონილიც. ამ ოთახის მთავარი ფუნ-
ქციაც მარადიულთან კავშირია: „ვძლევდით ხოლმე დროებითობის, წარმავლო-
ბის განცდას და გვეჩვენებოდა, რომ მაშინაც ვიყავით, როცა არ ვყოფილვართ 
და მერეც ვიქნებით,როცა აღარ ვიქნებით“13. აქაც სიტყვის, ლოგოსის, ღვთის 
რწმენა მჟღავნდება. 

X. ნარატიული ტექნიკა და თხრობის თავისებურებები

რომანის მოზაიკურ სივრცეში ფერადოვან ნატეხებად ჩასმულია თურმელთა 
თავგადასავლები. ამგვარად გეოგრაფიული არეალიც გაფართოებულია. გმი-
რები სხვადასხვა ქვეყანაში მოგზაურობენ და უამრავ ხიფათს გადაეყრებიან 
თავიანთ დახლართული ცხოვრების გზებზე. ლუკა თურმელისა და ანანო შავთ-
ვალას ამერიკული ოდისეა. თურმელთა თავგადასავლები სავსეა ხიფათით, თა-
ვგანწირვით, ღალატით, ერთგულებით, სიძულვილით, ანგარებით, სიხარბით, 
მაგრამ სიყვარული ყველაზე მეტად რჩება მკითხველის შეგრძნებებში. რომანში 
კი სიყვარულის, ვნების, გატაცების ბევრი ამბავია მოთხრობილი. მწერალი აქტი-
ურად იყენებს ე.წ. „მონტაჟის“ ტექნიკასაც. კადრების სწრაფი ცვალებადობა კი 
თხრობის რიტმის ექსპრესიულობას აძლიერებს. თამრი ფხაკაძის ამ რომანით 
მკითხველი განიცდის „კითხვის სიამოვნებასაც“. ის თანაბრად იწვევს „განსჯა-
საც“ და „ტკბობასაც“. ამას კი აღწევს ენის ხატოვანებით, ლირიზმით. პოეტური 
პროზა ამ რომანში მისი სტილური მახასიათებელია. მაგალითად, „მსუბუქად, გა-
მჭვირვალედ დატბორა მუსიკამ ოთახი. თითქოს ვაშლის ან ატმის ყვავილები ნია-
ვმა დაფურცლა და დაარიალა. თითქოს მაისის თქეში წამოვიდა, ღია ფანჯრებში 
ნიაღვრები შემოიღვარა, თითქოს სველი პეპლები შემოფრინდნენ...“. მისთვის 
უცხოა ინტიმურ განცდათა ბიოლოგიური სიშიშვლით გამოხატვა. ის ცდილობს, 

13	 იქვე, 36.

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲔᲑᲘ ᲓᲐ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲔᲑᲘ ᲓᲠᲝᲘᲡ ᲔᲠᲗᲘᲐᲜᲝᲑᲘᲡ ᲙᲝᲜᲢᲔᲥᲡᲢᲨᲘ  
(ᲗᲐᲛᲠᲘ ᲤᲮᲐᲙᲐᲫᲘᲡ ᲠᲝᲛᲐᲜ „ᲩᲕᲔᲜ, ᲗᲣᲠᲛᲔᲚᲔᲑᲘᲡ“ ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ)



48

მაია     ჯ ალიაშვილი       

რომ მკითხველს სიყვარულის მშვენიერება და ამაღლებულობა შეაგრძნობინოს, 
ამასთანავე, რომანში გვხვდება მდაბალი, მხოლოდ ხორციელი ლტოლვის გამო-
მხატველი მაგალითები, მაგრამ ყველაფერი ისეა მოთხრობილი, რომ მკითხველს 
არ უჩნდება უხერხულობის განცდა. 

ამ სასახლეში არის „ედგარის ოთახი“, ცისფრად ჩამუქებული და ვერცხლის-
ფერ-მოლურჯო ათინათებით სავსე (ედიშერ თურმელის სახელობისა, რომელიც 
ვარსკვლავებს ელაპარაკებოდა), რომელშიც მუსიკალური ინსტრუმენტები და 
ლექსებმიწერილი კედლებია. მკითხველს, რა თქმა უნდა, ედგარ პოს ალუზია 
უჩნდება. ედგარ პოს შემოქმედებაშიც ხომ სიყვარული და სიკვდილი განუყოფე-
ლია. რომანში არაერთ პოეტ თურმელსაც შეხვდებით, რომელთა სასიყვარულო 
ამბებში სიყვარულისა და სიკვდილის გზაჯვარედინები წარმოჩნდება. „სამზარე-
ულოში“ ხილთა, მწვანილთა თუ ბოსტნეულის ისეთი სურნელია, რომ ერთი სტუ-
მარი უჭმელად დანაყრდება. სახლში არის ოთახი „საიარაღო“, რომელშიც სხვადა-
სხვა ეპოქის ნაირნაირი იარაღია. წარსულთან კავშირს ვერ წყვეტს ბაბუა სარგის 
თურმელი, რომელიც მუზარადჩამოცმული და ჯაჭვის პერანგში გამოწყობილი 
იცავს სახლს ხილულ თუ უხილავ მტერთაგან.

რომანში, ძირითადად, წარსულის ამბებია. ყველა პერსონაჟს თავისი ქრო-
ნოტოპი შემოაქვს. ნაწარმოებში მოთხრობილ უამრავ ზღაპრულ ამბავს შორის 
ერთი მარიამ-ხვარამზესთანაა დაკავშირებული. დედინაცვლისგან ათვალწუ-
ნებული მზეთუნახავი, რომელიც „ოქროსფერ ნათელს ასხივებდა“ , ერთ დღეს 
თეთრ რაშზე ამხედრდა და მთებისკენ გააქროლა. მას შემდეგ აღარავის უნახავს, 
ამიტომ უამრავ ლეგენდას ჰყვებოდნენ, „მზემ აიტაცა და ჩაიხუტაო“, „ოქროსფერ 
გედად გაფრინდაო“ და სხვა. ლექსიც შეთხზეს: „მარიამ ხვარამზესაო/ უბრძანე-
ბია ესაო: /რომ შამოვივლი ცარგვალსა,/ კვლა მოვალ ერთსა დღესაო“. გარდა 
იმისა, რომ სწორედ ამ პერსონაჟთან არის დაკავშირებული თურმელთა სახლის 
პროტომოდელი „ოქროს დიადემა“, იგი ფინალურ ეპიზოდშიც „ამოყვინთავს“ და 
მისი დაბრუნების რწმენა, სიმბოლურად შეიძლება, როგორც მატერიალური სა-
მყაროდან „დევნილი“ ღვთაებრივი საწყისის დაბრუნების იმედადაც გავიაზროთ. 

რომანში იცვლება თხრობის რაკურსებიც. თავიდან თურმელთა სახლის ამ-
ბებს დემეტრე თურმელი პირველ პირში ჰყვება, შემდეგ მას „ყოვლისმცოდნე 
ავტორი“ ენაცვლება და მესამე პირში გვიყვება ამ გვარის წარმომადგენელთა თა-
ვბრუდამხვევ, დაუჯერებელ თავგადასავლებს. სწორედ ეს უცნაური ამბები იზი-
დავს მკითხველს, რომლის ცნობისმოყვარეობა მუდმივად დაძაბულობის ზღვა-
რზეა. დემეტრეზე შემდეგ ლუკა ამბობს, რომ უცნაური ბიჭია. გარდა იმისა, რომ 
ხელოვანის ნიჭი აქვს, ერთ „ზებუნებრივ“ ძალასაც ფლობს, მზერით შეუძლია 



49

ზეგავლენის მოხდენა ადამიანებსა თუ გარემოზე. მაგალითად, მისი დაჟინებული 
მზერით ვარდის კოკორი გაიშალა, ჩხუბში მოწინააღმდეგეს თვალი გაუსწორა 
და ქვა გააგდებინა. ამან მარკესის აურელიანო ბუენდია გაგვახსენა, რომელიც 
ზუსტად ამავე უნარს ფლობდა: „სწორედ ეს დაჟინებულად მზირალი თვალები 
გაახსენდა ურსულას, როცა ერთ დღეს სამზარეულოში მოაკითხა სამი წლის აუ-
რელიანომ. ურსულამ ის იყო წვნიანით სავსე ქვაბი ცეცხლიდან გადმოიღო და 
მაგიდაზე დადგა, ბავშვი გაუბედავად აწრიალდა კართან და უცბად თქვა: „ახლა 
გადმოვარდება“. ქვაბი შუა მაგიდაზე იდგა, მაგრამ უეცრად, თითქოს ვიღაც უხი-
ლავმა უბიძგაო, გადმოვარდა და იატაკს დაენარცხა“14.

რომანის ფინალურ ეპიზოდში ლუკა თურმელისა და კატო მაქსიმოვიჩის ვაჟს, 
ახალგაზრდა გიორგის მეგობრები ურჩევენ, რომ თავი დაანებოს ამ აღმართზე 
სიარულს და ქალაქში გადავიდეს საცხოვრებლად. გიორგი კი უარით ჯიუტად 
აუყვება აღმართს სახლისკენ, რომელიც „ვეება ხომალდს“ ჰგავდა და სავსე იყო 
წარსულის, აწმყოსა და მომავლის ათინათ-ჩრდილებით. ეს მკითხველის იმედს ბა-
დებს, რომ „სახლის“ სიცოცხლე გაგრძელდება. სახლი ხომ სიმბოლურ-ალეგორი-
ულად ზეცასთან, ღვთაებრივთან დამაკავშირებელი ხიდია. როგორც აღვნიშნეთ, 
თურმელების ისტორია არა მხოლოდ ქართველი ერის, არამედ კაცობრიობის 
ცხოვრების ამრეკლავია. ეს არის ერთგვარი ანტიაპოკალიფსური დასასრული, 
განსხვავებით მარკესის რომანისგან, რომელშიც მაკონდო იქმნება და ინგრევა, 
ან ედგარ პოს „აშერთა სახლისგან“ თუ ნიკო ლორთქიფანიძის „დანგრეული ბუდე-
ებისგან“. ყველაფრის გაცამტვერების მოდელს ბევრ ნაწარმოებში შევხვდებით, 
ისევე როგორც ამის საპირისპირო ოპტიმისტურ კონცეფციას. თამრი ფხაკაძის 
მხატვრული მოდელის მიხედვით, სამყაროში არაფერი არ იკარგება, ყველაფერი 
გრძელდება, „გენეალოგიური ხე“ მყარად დგას და მას ახალი ტოტები გამოსდის. 
ესე იგი, მარადიულად იქმნება არა რაღაც ახალი და ძველისგან სრულიად გან-
სხვავებული, არამედ ძველზე დაფუძნებული. ამ თვალსაზრისით, რომანი ერთგ-
ვარ უტოპიადაც შეიძლება მივიჩნიოთ. 

XI. დასკვნა

რომანის ანალიზი ცხადყოფს, რომ თამრი ფხაკაძე ღრმად აცნობიერებს დრო-
სთან დაკავშირებულ ეგზისტენციალურ პრობლემებს, მაგრამ მის გადაწყვეტას 
არა მარტო განწირულებაში, არამედ ადამიანის მეხსიერების, სიყვარულისა და 
კულტურული მემკვიდრეობის გამძლეობაში პოულობს. „თურმელების“ სახლის, 

14	 მარკესი, 2012, 45.

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲔᲑᲘ ᲓᲐ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲔᲑᲘ ᲓᲠᲝᲘᲡ ᲔᲠᲗᲘᲐᲜᲝᲑᲘᲡ ᲙᲝᲜᲢᲔᲥᲡᲢᲨᲘ  
(ᲗᲐᲛᲠᲘ ᲤᲮᲐᲙᲐᲫᲘᲡ ᲠᲝᲛᲐᲜ „ᲩᲕᲔᲜ, ᲗᲣᲠᲛᲔᲚᲔᲑᲘᲡ“ ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ)



50

მაია     ჯ ალიაშვილი       

როგორც ცოცხალი ორგანიზმის წარმოჩენა, რომელიც თაობებს ინახავს და 
იცავს, ადასტურებს იდეას, რომ წარსული არ ქრება, არამედ აწმყოში აგრძელებს 
არსებობას და მომავალს აყალიბებს. ეს მიდგომა განსხვავდება თანამედროვე 
ლიტერატურის ნაწილისგან, რომელიც ხშირად ფოკუსირებულია ფრაგმენტა-
ციაზე, იდენტობის კრიზისსა და ნიჰილიზმზე. ფხაკაძე კი ოპტიმისტურ ხედვას 
გვთავაზობს, სადაც ინდივიდუალური ბედისწერა უკავშირდება კოლექტიურ მეხ-
სიერებასა და მარადიულ ღირებულებებს.

მიუხედავად იმისა, რომ რომანი უხვად იყენებს მითოლოგიურ და ზღაპრულ 
ელემენტებს, ის არ კარგავს კავშირს რეალობასთან. ისტორიული ალუზიები (მაგ., 
30-იანი წლების რეპრესიები) ცხადყოფს, რომ მწერალი არ გაურბის რეალურ, 
მტკივნეულ გამოცდილებებს, არამედ მათ მითოპოეტურ კონტექსტში მოაქცევს, 
რათა ადამიანური გამოცდილების უნივერსალურობა და მარადიული ბრძოლა 
სიკეთესა და ბოროტებას შორის წარმოაჩინოს. ეს ქმნის ნაწარმოების მრავალშ-
რიანობას, რომელიც მკითხველს საშუალებას აძლევს განიცადოს როგორც ესთე-
ტიკური სიამოვნება, ასევე ჩასწვდეს ღრმა ფილოსოფიურ ქვეტექსტებს.

თამრი ფხაკაძის რომანი „ჩვენ, თურმელები“ დროის ერთიანობისა და ადამი-
ანის მეხსიერების სიმტკიცის ღრმა მხატვრული გააზრებაა. ავტორი მითოპოე-
ტური თხრობის მეშვეობით აცოცხლებს წარსულს, აწმყოსა და მომავალს, მათ 
შორის საზღვრებს აქრობს და გვანახვებს, რომ დრო არ არის წრფივი, არამედ 
მარადიული წამების ერთობლიობაა, სადაც თითოეული მომენტი შეიცავს რო-
გორც წარსულის გამოცდილებას, ისე მომავლის პოტენციალს. ეს ერთიანობა 
განსაკუთრებით თურმელთა საგვარეულოსა და მათი სახლის სიმბოლურ არსე-
ბობაში ვლინდება.

რომანში მითოპოეტურობა და მაგიური რეალიზმის ელემენტები ორგანულად 
ერწყმის ერთმანეთს, რაც მკითხველს საშუალებას აძლევს, არა მხოლოდ ზედაპი-
რულად აღიქვას სიუჟეტი, არამედ ჩაუღრმავდეს ნაწარმოების მეტაფორულ და 
სიმბოლურ შრეებს. მწერალი ოსტატურად იყენებს უნივერსალურ მითოლოგიურ 
არქეტიპებს, რათა თავისი სათქმელი მრავალმნიშვნელოვნებით დატვირთოს. 

სახლი, როგორც რომანის ერთ-ერთი უმნიშვნელოვანესი პერსონაჟი, თურ-
მელთა საგვარეულოს ფუნდამენტურ საყრდენად გვევლინება. ის დროის მდინა-
რებაში ურყევად დგას, თაობებს აერთიანებს და ცოცხალთა თუ გარდაცვლილთა 
განუწყვეტელ კავშირს უზრუნველყოფს. 

რომანი მდიდარია ბიბლიური და მითოლოგიური ალუზიებითაც, იქნება ეს 
მთაზე მდებარე სახლი, უძღები შვილის მოტივი თუ თავად პერსონაჟთა სახელები 
(ანთიმოზი, გილგამეში), რომლებიც მათ ბუნებასა და მისწრაფებებს ზუსტად შე-



51

ესაბამება. სიყვარული, ვნება და თავდავიწყება უკვდავების მთავარ მოკავშირედ 
გვევლინება, ხოლო მარიამ-ხვარამზესეული მოდელი – ღვთაებრივი საწყისის და-
ბრუნების იმედად.

რომანი ერთგვარი ანტიაპოკალიფსური მოდელია, რომელიც გულისხმობს, 
რომ სამყაროში არაფერი იკარგება, ყველაფერი გრძელდება და „გენეალოგიური 
ხე“ მყარად დგას. ეს რომანი, მიუხედავად თურმელთა ინდივიდუალური ისტორი-
ებისა, არა მხოლოდ ქართველი ერის, არამედ მთელი კაცობრიობის ცხოვრების 
ამრეკლავია. უნივერსალური ჰუმანისტური იდეალები – სიყვარული, რწმენა, თა-
ვისუფლება, კეთილგონიერება და ღირსება – მარადიულად არსებობს და უწყვე-
ტად გადაეცემა თაობიდან თაობას.

თამრი ფხაკაძე თავისი რომანით უერთდება მსოფლიო ლიტერატურის იმ 
ტრადიციას, რომელიც ცდილობს ცხოვრება წარმოაჩინოს, როგორც დაუნაწე-
ვრებელი მთლიანობა, ერთი დიდი ხე, რომელსაც უამრავი ტოტი აქვს, მაგრამ 
ერთი საერთო ფესვიდან იკვებება. ეს ნაწარმოები არის ნათელი მაგალითი იმისა, 
თუ როგორ შეუძლია ლიტერატურას დროის წინააღმდეგ გაილაშქროს და ადა-
მიანში სიკვდილისა და დავიწყების წინააღმდეგ ბრძოლის სურვილი გააღვივოს.

გამოყენებული სამეცნიერო ლიტერატურა

	 ბაქრაძე ა., მეცხრამეტე საუკუნე, წიგნში: დავიწყებული იდეა,  თბილისი, 2011 
[bakradze a., metskhramet’e sauk’une, ts’ignshi: davits’q’ebuli idea,  tbilisi, 2011]

	 ელიადე მ., მარადიული დაბრუნების მითი, მ. გომელაურის თარგმანი, თბილისი, 
2017 [eliade m., maradiuli dabrunebis miti, m. gomelauris targmani, tbilisi, 2017]

	 კამიუ ა., რომანი და ამბოხი, წიგნში: ამბოხებული ადამიანი, მ. ბალავაძის თა-
რგმანი, თბილისი, 2019 [k’amiu a., romani da ambokhi, ts’ignshi: ambokhebuli 
adamiani, m. balavadzis targmani, tbilisi, 2019]

	 მანი თ., ფროიდი და მომავალი, წიგნში: ესეები, თბილისი, 1989 [mani t., proidi da 
momavali, ts’ignshi: eseebi, tbilisi, 1989]

	 მარკესი გ., მარტოობის ასი წელიწადი, ე. ახვლედიანის თარგმანი, თბილისი, 
2012 [mark’esi g., mart’oobis asi ts’elits’adi, e. akhvledianis targmani, tbilisi, 2012]

	 ფხაკაძე თ., ჩვენ, თურმელები, თბილისი, 2022 [pkhak’adze t., chven, turmelebi, 
tbilisi, 2022]

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲔᲑᲘ ᲓᲐ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲔᲑᲘ ᲓᲠᲝᲘᲡ ᲔᲠᲗᲘᲐᲜᲝᲑᲘᲡ ᲙᲝᲜᲢᲔᲥᲡᲢᲨᲘ  
(ᲗᲐᲛᲠᲘ ᲤᲮᲐᲙᲐᲫᲘᲡ ᲠᲝᲛᲐᲜ „ᲩᲕᲔᲜ, ᲗᲣᲠᲛᲔᲚᲔᲑᲘᲡ“ ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ)



52

მაია     ჯ ალიაშვილი       

Maia Jaliashvili*

PEOPLE AND EVENTS IN THE CONTEXT  
OF THE UNITY OF TIME  

(BASED ON TAMRI PKHAKADZE’S NOVEL „WE, THE TURMELS”)

Abstract

The unity of time forms the solid foundation for the resilience of human conscious-
ness. „Time is out of joint” (Hamlet), perceiving the past, present, and future in isola-
tion, becomes a source of tragedy for both nations and individuals. In her novel „We, 
Turmels” (“Chven, Turmelebi”), Tamri Pkhakadze explores mythopoetic time. The 
author employs universal mythological archetypes, interpreted in diverse contexts, to 
imbue her narrative with depth and multi-layered meaning. She effectively reveals the 
hidden connections between rational and irrational, material and spiritual realms. The 
metaphorical and symbolic nature of the characters and artistic images encourages 
readers to delve beyond the surface of the work into its profound depths.

Within this novel, fairytale and mythological „stories” seamlessly blend into the 
narrative flow, blurring the boundaries between reality and the metaphysical. Myth, in 
general, implies the eternity of a moment and the manifestation of the eternal within 
that moment. The coexistence of the fleeting and the eternal is vividly portrayed in the 
novel. This unity is sustained by human memory, which „distributes” what it cannot 
hold into books and objects. The sense of the future in the novel is directly linked to 
the „permanence” of this memory.

Keywords: Mythopoetic Time; Memory; Modern Novel.

*	 Researcher at Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature of Ivane Javakhishvili Tbilisi 
State University. https://orcid.org/0000-0001-6220-3696



53

მზია ჯამაგიძე*

ᲞᲝᲡᲢᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲣᲢᲝᲞᲘᲐᲜᲘᲖᲛᲘ, ᲐᲚᲝᲥᲠᲝᲜᲘᲖᲛᲘ 
ᲓᲐ ᲜᲐᲪᲘᲝᲜᲐᲚᲣᲠᲘ „ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲒᲐᲮᲡᲔᲜᲔᲑᲐ” 

ᲘᲝᲐᲜᲔ-ᲖᲝᲡᲘᲛᲔᲡ ᲢᲔᲥᲡᲢᲘᲡ – „ᲥᲔᲑᲐᲲ ᲓᲐ ᲓᲘᲓᲔᲑᲐᲘ 
ᲥᲐᲠᲗᲣᲚᲘᲡᲐ ᲔᲜᲘᲡᲐᲲ“ – ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ

შესავალი

უტოპია ინტერდისციპლინური კონცეპტია და არაერთი დარგის პერსპექტი-
ვიდან შეისწავლება. უტოპიური აზროვნება იმედის კულტივაციითა და პოლი-
ტიკური მომავლის წარმოსახვით, სოციუმს სოციალური თუ პოლიტიკური სა-
ხის ცვლილებებს შთააგონებს, ამდენად, სამეცნიერო სივრცეში უტოპია, გარდა 
ლიტერატურული ჟანრისა, მეთოდოლოგიურ ინსტრუმენტადაც განიხილება.1 
პირველად გერმანელმა სოციოლოგმა კარლ მანჰეიმმა და ფილოსოფოსმა ერნსტ 
ბლოხმა დააკავშირეს უტოპიისა და იდეოლოგიის ცნებები პოლიტიკასთან. კარლ 
მანჰეიმის მოსაზრებით, უტოპიაც და იდეოლოგიაც საკუთარ თავში არსებული 
რეალობის გადალახვის გზებს ეძიებს, რადგან ორივე მათგანს არსებული სოცი-
ალური რეალობისადმი ერთგვარი დევიანტური დამოკიდებულება აქვს.2 ხოლო 
ერნსტ ბლოხის მიხედვით, უტოპიანიზმი იდეოლოგიის ჩარჩოებში მოქცეული 
სულისკვეთებაა, რომელსაც სოციალური თუ პოლიტიკური სახის ცვლილებების 
წარმოშობის პოტენციალი აქვს. 

უტოპიურ აზროვნებაში წარმოსახვას გადამწყვეტი მნიშვნელობა ენიჭება. 
ბლოხის აზრით, უტოპიური აზროვნება არ არის მხოლოდ რეალობისგან გაქცე-
ვის ფორმა, არამედ ძალა, რომელსაც შეუძლია წარმოშვას თვისებრივად ახალი 
მომავლი მისი წარმოსახვის გზით.3 ამ მოსაზრებების გათვალისწინებით, ლიტე-
რატურულ ტექსტებში წარმოდგენილი უტოპიები ამავდროულად შესაძლებელია 

*	 სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტის ასოცირებული პროფესორი, ივანე ჯავახიშ
ვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის შოთა რუსთაველის სახე-
ლობის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტის მეცნიერი თანამშრომელი. https://orcid.
org/0000-0003-0034-7007 

1	 იხ., Levitas, 2013.
2	 Ricoeur, 1976, 17.
3	 Bloch, 1986, 149.

orbeliani



54

განვიხილოთ როგორც პოლიტიკური პროექტები, რომლებსაც მომავლის პერ-
სპექტივის შექმნის პოტენციალი აქვს.

ბილ ეშკროფტის მიხედვით, კოლონიზაციის გამოცდილების მქონე საზოგა-
დოებებში არსებული რეალობისგან განსხვავებული მომავლის შექმნის ტრანს-
ფორმაციული იმპულსი პოსტკოლონიურ ლიტერატურას უტოპიური აზროვნე-
ბისთვის ბუნებრივ ადგილად აქცევს.“4 ეშკროფტი პოსტკოლონიურ უტოპიად 
განიხილავს უწინარესად შესაძლებლობების ხედვას-პიროვნულ, სოციალურ და 
ნაციონალურ თვითწარმოსახვას დროის სხვადასხვა ფაზისა და რეალობის სხვა-
დასხვა წესრიგში5. თუმცა ცალკეულ ანთროპოლოგიურ თეორიებიში, ამგვარი 
ნაციონალური უტოპიანიზმით ნასაზრდოები ნარტივები გარკვეულ საფრთხე-
ებსაც მოიცავს. იოანეს ფაბიანი თავის კვლევაში „დრო და სხვა: როგორ ქმნის 
ანთროპოლოგია თავის ობიექტებს“ (1986) მსჯელობს ერთგვარ დროით ხაფა-
ნგებზე, რომელიც შესაძლებელია კოლონიზებულ საზოგადოებებში გაჩნდეს, თუ 
ისინი საკუთარ იდენტობას და ცნობიერებას გლობალური დროიდან ამოვარდნილ 
დროით განცდას დააფუძნებენ. ფაბიანის მიხედვით, კოლონიზებულ სივრცეებში 
კოლონიზატორი მიზანმიმართულად ახალისებს განსხვავებულ დროით ცნობი-
ერებებს, რადგან ეს მისთვის ერთგვარი ბერკეტია, კოლონიზებული აწმყოსგან 
დისტანცირებული და დაქვემდებარული სახით შეინარჩუნოს თავისი კონტრო-
ლის ქვეშ. სწორედ ამ დისკურსს უწოდებს იგი ალოქრონიზმს6. როგორც ფაბი-
ანის წიგნის წინასიტყვაობის ავტორი ნატი ბანცლი აღნიშნავს, ალოქრონული 
დროის კონცეფცია კულტურული იერარქიის მაორგანიზებელი იმპერიული ცნო-
ბიერების სტრუქტურაა, რომელიც ქმნის ეპისტემოლოგიურ ჩარჩოს – ერთდ-
როულად აყალიბებს და ამავდროულად ამცირებს კოლონიზებულ კულტურებს 
– მათი დროითი ჩამოქვეითების გზით, რომელშიც „სხვები“, ანუ კოლონიზებული 
კულტურები განისაზღვრებიან როგორც პრემოდერნულები – წარსულში მცხო-
ვრებნი ან მუდმივად განვითარების მოლოდინში მყოფნი7. 

მოტანილი თეორიული მოსაზრებების გათვალისწინებით, სტატიის მიზანია, 
ვიმსჯელოთ მეათე საუკუნის ქართველი ჰიმნოგრაფის იოანე-ზოსიმეს ტექსტში 
„ქებაჲ და დიდებაჲ ქართულისა ენისაჲ“ წარმოდგენილი მომავალი, რამდენად შე-
გვიძლია განვიხილოთ როგორც პოსტკოლონიური ნაციონალური უტოპია და შე-
ვაფასოთ ტექსტის გავლენა შემდგომი პერიოდების ნაციონალური ცნობიერების 
ფორმირებასა და კულტურულ პროცესზე. 

4	 Ashcroft, 2022, 397.
5	 Ashcroft, 2017, 56.
6	 Fabian, 1983, 173.
7	 Bunzl, 1983, 9.

მაია     ჯ ალიაშვილი       



55

იოანე-ზოსიმეს „ქებაი...“-ს ტექსტი   
და პოსტკოლონიური უტოპიანიზმი

იოანე-ზოსიმეს ტექსტის პოსტკოლონიურ კონტექსტში განხილვისთვის, 
ერთი მხრივ, დავეყრდენით პოსტკოლონიური ლიტერატურის რობერტ იანგი-
სეულ განმარტებას, რომლის მიხედვითაც, „პოსტკოლონიურ ლიტერატურას 
ქმნიან ისეთი ტიპის ლიტერატურული ტექსტები, რომლებიც დომინანტური ნა-
რატივებისა და მოცემულობების საწინააღმდეგოდ რეზისტენტულ დისკურსებს 
ამუშავებენ“.8 ასევე გავითავლისწინეთ ბილ ეშკროფტის მოსაზრებაც, რომ ტე-
რმინი პოსტკოლონიური არ განსაზღვრავს არც ქრონოლოგიას და არც კონკრე-
ტულ ონტოლოგიას. პოსტკოლონიური უწინარესად ძალაუფლებასთან ურთი-
ერთობის ფორმასა და წაკითხვის გზას ნიშნავს9. სწორედ ამ თვალსაზრისით, 
ვფიქრობ, იოანე-ზოსიმეს „ქებაჲს...“ ტექსტი პოსტკოლონიური უტოპიანიზმით 
გამსჭვალული ტექსტია, რადგან მასში, ერთი მხრივ, იგრძნობა მაშინდელი, მე-
10 საუკუნის, არსებული რეალობით უკმაყოფილება და ასევე ჩანს იმედი, რო-
მელიც გარკვეული სახის ნაციონალური მომავლის დაპირებას იძლევა მისი წა-
რმოსახვის გზით. უტოპიის კიდევ ერთი მკვლევრის ლაიმენ თაუერ სარჯენტის 
აზრით, უტოპია ერთგვარი სოციალური ოცნებების სივრცეა10. ვფიქრობ, იოანე 
ზოსიმეს „ქებაჲ...ს“ ტექსტშიც სწორედ მე-10 საუკუნის ქართველი საზოგადო-
ების ნაციონალური ოცნებებია გაცხადებული. უფრო კონკრეტულად, ტექსტი 
გამსჭვალულია რწმენით, რომ ქართულ ენაში დაშიფრულია სამყაროს შესახებ 
გარკვეული ცოდნა და მართალია, იმ ეპოქაში, მეათე საუკუნეში, ენა ფუნქცი-
ონირებს როგორც „მდაბალი და დაწუნებული“, თუმცა მოვა დრო და მისი საი-
დუმლოება სამყაროს წინაშე მთელი დიდებულებით გაცხადდება, რადგან ბოლო 
ჟამს ღმერთი სწორედ ამ ენაზე გააცხადებს დაფარულ ცოდნას. „დამარხულ არს 
ენაჲ ქართული დღემდე მეორედ მოსვლისა მისისა საწამებლად, რაჲთა ყოველსა 
ენასა ღმერთმა ამხილოს ამით ენითა. და ესე ენაჲ მძინარე არს დღესამომდე, და 
სახარებასა შინა ამას ენასა ლაზარე ჰრქჳან![...]  რამეთუ ყოველი საიდუმლოჲ 
ამას ენასა შინა დამარხულ არს. [...] და ესე ენაჲ შემკული და კურთხეული სა-
ხელითა უფლისაჲთა, მდაბალი და დაწუნებული – მოელის დღესა მას მეორედ 
მოსვლასა უფლისასა“11. 

8	 Young, 2012, 216.
9	 Ashcroft, 2012, 1.
10	 Sargent, 2010, 8.
11	 იოანე ზოსიმე, ქებაჲ და დიდებაჲ ქართულისა ენისაჲ <https://www.amsi.ge/istoria/div/

ioane_zosime.html> [10.08.2025]

ᲞᲝᲡᲢᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲣᲢᲝᲞᲘᲐᲜᲘᲖᲛᲘ, ᲐᲚᲝᲥᲠᲝᲜᲘᲖᲛᲘ ᲓᲐ ᲜᲐᲪᲘᲝᲜᲐᲚᲣᲠᲘ „ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲒᲐᲮᲡᲔᲜᲔᲑᲐ” 
ᲘᲝᲐᲜᲔ-ᲖᲝᲡᲘᲛᲔᲡ ᲢᲔᲥᲡᲢᲘᲡ – „ᲥᲔᲑᲐᲲ ᲓᲐ ᲓᲘᲓᲔᲑᲐᲘ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚᲘᲡᲐ ᲔᲜᲘᲡᲐᲲ“ – ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ



56

მზია     ჯ ამაგიძე     

აკაკი ბაქრაძე 1987 წელს გამოქვეყნებულ წერილში „დავიწყებული იდეა“ შე-
ნიშნავს, რომ იოანე-ზოსიმეს მიერ დამუშავებული მესიანისტური იდეა ქართველ 
ერს სჭირდებოდა, ერთი მხრივ, ბიზანტიის პოლიტიკური და რელიგიური აგრე-
სიისაგან თავდასაცავად და, მეორე მხრივ, სომხური ეკლესიის იდეოლოგიური 
პრეტენზიის შესაკავებლად. აგრეთვე კავკასიაში საქართველოს ჰეგემონობის 
გასამტკიცებლად.12 ნინო დობორჯგინიძის აზრითაც, ეს ტექსტი ერთგვარ ანტი-
იმპერიულ, რეზისტენტულ ნარატივს ავითარებს, რადგან ამ პერიოდის, მე-10 
საუკუნის, ქართული კულტურა მუდმივად ფუნქციონირებდა და ვითარდებოდა 
ბერძნულ/ბიზანტიურ კულტურასთან მეტოქეობის ფონზე, ამდენად, ეს ტექსტი 
შექმნილია ბერძნული კულტურის აღმატებულობისგან თავის დასაცავად. „რო-
გორც ჩანს, ტექსტი იწერებოდა ერთ კონკრეტულ ბრალდებაზე საპასუხოდ, 
ერთი მიზნით, აღმოსავლეთ ქრისტიანობის არაელინიზირებულ ხალხებს თავი 
დაეცვათ ბერძენთა შეფასებისგან, რომლიც ანტიკურობისა და შუასაუკუნეების 
ყველაზე ტიპური ოპოზიციის სახელითაა ცნობილი – ელინი-ბარბაროსი, რომე-
ლიც არამარტო ბერძნების საყოველთაოდ აღიარებული კულტურული აღმატე-
ბულობის, არამედ ბერძნულთან შედრებით სხვა ენების ფუნქციური დიფერენ-
ცირების საფრთხესაც ქმნიდა.“13 ბლოხის მიხედვით, უტოპიები საკუთარ თავში 
ინახავენ გაცრუებულ იმედებსა და გარკვეულ არარეალიზებულ პოტენციალს 
და როდესაც გარემოში შესაბამის სტიმულს პოულობენ, აქტიურდებიან, ძლიე-
რდებიან და ვრცელდებიან.14 ამ მოსაზრებას ქართული ისტორიული გამოცდი-
ლებაც ცხადყოფს. იოანე-ზოსიმეს ტექსტში გაცხადებულ სოციალური და ნაცი-
ონალური უტოპიანიზმით გამსჭვალულ წარმოსახვას გარკვეული წინაპირობები 
ჰქონდა ქვეყნის ისტორიაში და მოგვიანებით მნიშვნელოვანი პოლიტიკური და 
კულტურული შედეგები გამოიღო მომავალშიც. ვგულისხმობთ მეათე საუკუნი-
დან დაწყებულ ქართული სახელმწიფოს პოლიტიკური და კულტურული გაძლი-
ერების პროცესს. ამ პერიოდში ქართული სამეფო-სამთავროები ერთ სამეფოდ 
გაერთიანდა, შეიქმნა ერთიანი საქართველოს, როგორც პოლიტიკური ერთეუ-
ლის, ცნება და მომდევნო საუკუნეები ვიდრე მე-13 საუკუნემდე საქართველოს 
ისტორიაში, ე.წ „ოქროს ხანად“ არის შეფასებული როგორც პოლიტიკური, ასევე 
კულტურული თვალსაზრისით15. 

აკაკი ბაქრაძის აზრით, რადგან მაშინდელმა ქართველებმა საქართველოს 
ტერიტორიული ცნება ქართული ენის საფუძველზე განმარტეს, „საქართველო“ 

12	 ბაქრაძე, 2021, 263.
13	 დობორჯგინიძე, 2004, 5.
14	 Bloch, 1986, 4.
15	 ჯავახიშვილი, 2012, 368-377.



57

მარტო „ქართული ეროვნული სახელმწიფოს სახელი კი არ არის, არამედ ყველა-
ფერი იმისა, რასაც უკვე ქართველები ფლობენ, ან მომავალში დაეპატრონებიან.
[...] მერე ამ ტიტულს დაემატება – ყოვლისა აღმოსავლეთისა და დასავლეთის თვი-
თმპყრობელი. ეს კი იმის მაუწყებელია, რომ ქართული სახელმწიფო აზრი მიდის 
ორთავიანი არწივის იდეამდე. ბიზანტიის იმპერიის გერბი იმიტომ იყო ორთავიანი 
არწივი, რომ იგი (ბიზანტია) აცხადებდა პრეტენზიას როგორც აღმოსავლეთის, 
ისე დასავლეთის მფლობელობაზე. ამავე იდეით და პრეტენზიით წამოიღებენ ბი-
ზანტიიდან მოგვიანებით რუსებიც ორთავიან არწივს საკუთარ გერბად“16. ამდე-
ნად, იოანე-ზოსიმეს ეს ტექსტი წარმოადგენს პოლიტიკური მოქმედებისთვის 
სივრცის გახსნას და მის მასშტაბებს მოხაზავს, რომ ქართველების მისწრაფება, 
მათი უტოპიანისტური სწრაფვა ნაციონალური სივრცის ერთგვარ ომფალოსად 
– აღმოსავლური და დასავლური ქრისტიანული ცივილიზაციების სიმბოლურ ცე-
ნტრად – გარდაქმნა გახლდათ. 

საგულისხმოა ისიც, რომ უძველესი დროიდან სწორედ საწერი იარაღები, ნა-
ვიგაციის ინსტრუმენტები და წიგნები განიხილება სამყაროზე კონტროლის მოპო-
ვების სამ ფუნდამენტურ ინსტრუმენტად, რადგან სამყაროს გამნიშვნელოვნება/
გაშინაარსება ენის ფუნქციაა და ნაციონალური მეხსიერების შექმნის ინსტრუმე-
ნტიც ენაა,17 ამ კონტექსტში ქართველთა ნაციონალური ცივილიზაციური მისიის 
ენასთან დაკავშირება, შესაძლოა, არ იყოს შემთხვევითი, რადგან ამგვარად უპი-
რატესი ხდება არა თავად სივრცე, არამედ ამ სივრცის ავსება გარკვეული შინაა-
რსით, რაც ენის საშუალებით ხორციელდება. ამასთანავე, უტოპიების ერთ-ერთი 
მახასიათებელი რეალურად არსებული სივრცისგან მათი დისტანცირებულობაა. 
გარკვეული მანძილისა და სივრცის გადალახვა უნდა იყოს საჭირო, რომ უტოპიას 
მიუახლოვდე. ამ თვალსაზრისითაც, ნაციონალური უტოპიანისტური მისწრაფე-
ბების ენაში კონსერვაცია საინტერესოა, რადგან ენა „პოტენციური ჰორიზონტის 
მონიშვნას ახდენს იმის მინიშნებით, რაც ენის მიღმაა.“18 ეშკროფტის მსჯელო-
ბით, პოსტკოლონიურ საზოგადოებებში მომავლის აზროვნება ყველაზე ნათლად 
ხელოვნების მეშვეობით ვლინდება. ენა უსაზღვრო პოტენციალისა და შესაძ-
ლებლობის სივრცეა, რომელიც მუდმივად არსებობს ჰორიზონტზე და ელის რე-

16	 ბაქრაძე, 2021, 266.
17	 ზვიად გამსახურდიას მოსაზრებით, შესაძლებელია, ენაში ერიც ვიგულისხმოთ. მისი 

აზრით, „ენა“ ძველ ქართულში, ისევე როგორც სხვა ძველ ენებში, მხოლოდ ენას კი 
არ ნიშნავდა, არამედ ხალხს, ეროვნებას, მოდგმას.  იოანე-ზოსიმეს „ქებაჲ“ ეხება არა 
მხოლოდ ქართულ ენას, როგორც ასეთს, არამედ ქართველ ერს, ქართულ ეთნოსს, მის 
კულტურულ და ისტორიულ მისიას“.

18	 Ashcroft, 2017, 45.

ᲞᲝᲡᲢᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲣᲢᲝᲞᲘᲐᲜᲘᲖᲛᲘ, ᲐᲚᲝᲥᲠᲝᲜᲘᲖᲛᲘ ᲓᲐ ᲜᲐᲪᲘᲝᲜᲐᲚᲣᲠᲘ „ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲒᲐᲮᲡᲔᲜᲔᲑᲐ” 
ᲘᲝᲐᲜᲔ-ᲖᲝᲡᲘᲛᲔᲡ ᲢᲔᲥᲡᲢᲘᲡ – „ᲥᲔᲑᲐᲲ ᲓᲐ ᲓᲘᲓᲔᲑᲐᲘ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚᲘᲡᲐ ᲔᲜᲘᲡᲐᲲ“ – ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ



58

მზია     ჯ ამაგიძე     

ალიზებას/მატერიალიზებას. ლიტერატურა, მუსიკა და სხვა კულტურული პრო-
დუქცია კი სწორედ ამგვარი შესაძლებლობის განცდას ქმნის; ამ შემთხვევაში 
მნიშვნელოვანია არა თავად კონკრეტული უტოპიის წარმოდგენა, არამედ სწო-
რედ შესაძლებლობების დეკლარაცია ნარატივებით.19 ვფიქრობ, იოანე-ზოსიმეს 
ტექსტიც ამავე მიზანს ემსახურება, ხსნის უამრავ ნაციონალურ რეალობათა (ნა-
ციონალურ ნარატივთა) განვითარების ჰორიზონტს და ამავდროულად სამყაროს 
აღსასრულამდე ქართველთა ნაციონალურ არსებობას წინასწარმეტყველებს. 

იოანეს ფაბიანი აღნიშნავს, რომ „ბუნების ისტორიის ეპისტემაში ცოდნის 
პრაქტიკებს სივრცეების ჭრილების შესავსებად იყენებენ, რომელშიც ყველა შე-
საძლო ცოდნა შეიძლება განთავსდეს.“20 შეიძლება ითქვას, რომ ქართველთა ნა-
ციონალური ცნობიერებისთვის სწორედ ამგვარი ჩარჩოს/მატრიცის ფუნქციას 
ასრულებს იოანე-ზოსიმეს ტექსტიც. მან წარმატებით იფუნქციონირა შუა საუ-
კუნეების რელიგიურ – იუდაურ/ქრისტიანულ დროით ჩარჩოში, რომელშიც სა-
მყაროში მიმდინარე პროცესები ღმერთის ნების გამოვლენისა და მისი განგების 
საფუძველზე განიმარტებოდა. ამ კონტექსტში მნიშვნელოვანია გრიგოლ ხანძთე-
ლის, იოანე და ექვთიმე ათონელების, გიორგი მთაწმინდელის, მოღვაწეობა, რომ-
ლებიც გვევლინებიან ქვეყნის ერთგვარ პოლიტიკურ და კულტურულ კარტოგ-
რაფებად და ხელახლა ქმნიან საქართველოს (ქართლის) როგორც სახელმწიფოს, 
გეოგრაფიასა და ქართულ ნაციონალურ იდენტობას. მათი საქმიანობა საფუძვ-
ლად დაედო საქართველოს მომავალი პოლიტიკური გაერთიანების პროცესს და 
კულტურული აღმავლობის ეპოქას, რაც დავით აღმაშენებლისა და თამარის ეპო-
ქით დაგვირგვინდა. თუ გეოკრიტიციზმის თეორეტიკოსის ბერტრან ვესტფალის 
მოსაზრებას დავეყრდნობით, გეოკრიტიკა წინა პლანზე წამოსწევს სივრცესა და 
ადგილს შორის დინამიკურ ურთიერთობას, სადაც ადგილი განიმარტება, რო-
გორც ფიქსირებული და მეხსიერებით დატვირთული, ხოლო სივრცე – ფლუი-
დური და მოძრავი21. ამ კონტექსტში მე-8 საუკუნიდან დაწყებული პროცესები 
ქვეყნის ერთგვარ იდეოლოგიურ რეტერიტორიალიზაციას გულისხმობს, ახალი 
სივრცეების დამორჩილებას, მათ ნაციონალურ ადგილებად გარდაქმნასა და ქა-
რთული იდენტობის რეალურ და წარმოსახვით გეოგრაფიულ არეალში გაფართო-
ებას. ტაო-კლარჯეთში გრიგოლ ხანძთელის სამონასტრო ინიციატივების წყალო-
ბით, ე.წ. დაუმორჩილებელი ლანდშაფტები (განუსაზღვრელი სივრცე) გადაიქცა 
ქართული ქრისტიანობის იდეოლოგიურ ცენტრად (ნაციონალურ ადგილებად) 

19	 იქვე, 37.
20	 Fabian, 1983, 8.
21	 Westphal, 2013, 4.



59

გრიგოლის ზედწოდებაც – „უდაბნოისა ქალაქმყოფელი“ – ამის ხაზგამსმელია, 
ხოლო გიორგი მთაწმინდელისა და იოანე და ექვთიმე ათონელების საქმიანობამ 
შესაძლებელი გახადა ქართული იდენტობის მარკერების – ენისა და რელიგიის 
ტრანსნაციონალურ წმინდა სივრცეში ჩართვა, რითაც ერთგვარი მრავალშრი-
ანი ქართული ტრანსნაციონალური გეოგრაფია შეიქმნა, რომელიც არღვევდა 
საზღვრებს ფიქსირებულ ადგილსა და ფლუიდურ სივრცეს შორის და ქმნიდა 
დამაჯერებელ სამყაროს, რომელშიც ქართული იდენტობა დასაბუთებული და 
ამასთანავე მობილური კონსტრუქტი გახლდათ. 

იოანე ზოსიმეს „ქებაი-ს“ ტექსტი და   ნაციონალური 
ცნობიერების ტრანსმისია ქართულ მწერლობაში

ამიტომ საფიქრებელია, რომ მომდევნო საუკუნეებში სწორედ იმედის, უტო-
პიური მესიანისტური იდეისა და სივრცითი ფუნქციის დაკარგვა აყალიბებს 
დაქვემდებარებულის ცნობიერებას ქართველ ერში. ნიშანდობლივია, რომ მე-
13 საუკუნიდან მოყოლებული მე-20 საუკუნის ჩათვლით, მონღოლების, ოსმა-
ლეთის, ირანის თუ რუსეთის იმპერიის დაქვემდებარებაში მყოფი ქართველი 
საზოგადოება ყოველთვის ახდენდა არა ახალი ნაციონალური მომავლის გან-
ჭვრეტას, არამედ სასურველ მომავალს მუდმივად წარსულთან აკავშირებდა. 
ეს ტენდენცია განსაკუთრებით საგრძნობია მე-19 საუკუნის ქართულ მწერლო-
ბაში. განსაკუთრებით ქართველ რომანტიკოსთა შემოქმედებაში22. ქართველთა 
ნაციონალური ოცნებები მე-12 საუკუნის დავით აღმაშენებლის ან თამარ მეფის 
პერიოდში ცხოვრებას უკავშირდებოდა, ან მომავალში კვლავ ისეთი ძლიერი 
ქვეყნის ხილვის სურვილს, როგორიც ამ პერიოდში იყო. ამდენად, საზოგადოე-
ბის სასურველი ნაციონალური მომავლი მუდმივად წარსულში, სხვა დროით ჩა-
რჩოში დაბრუნებას გულისხმობდა. თუ პოსტკოლონიალიზმის თეორეტიკოსებს 
დავეყრდნობით, ეს ტენდენციაც ტიპურია კოლონიური გამოცდილების მქონე 
საზოგადოებებისთვის. კოლონიზაციამდე ისტორიული პერიოდი ყოველთვის 
განიხილება როგორც ერგვარი კულტურული/პოლიტიკური სრულყოფილების 
სამოთხე, რომელიც ნოსტალგიურად იზიდავს ყველას. ამდენად, მომავლის იმე-
დიც მეხსიერებას ეფუძნება23. თუმცა თუ დავუშვებთ, რომ მე-10 საუკუნეში 

22	 მაგალითად, გრიგოლ ორბელიანის ლექსი „თამარ მეფის სახე ბეთანიის ეკლესიაში“, პო-
ემა „სადღეგრძელო“ და სხვ. 

23	 უტოპიის კვლევებში გაზიარებულია შეხედულება, რომ უტოპიის შექმნის სურვილი 
სამოთხის მიბაძვის, მისი რეალობაში მატერიალიზების სურვილია. ამის მხარდამჭერი 

ᲞᲝᲡᲢᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲣᲢᲝᲞᲘᲐᲜᲘᲖᲛᲘ, ᲐᲚᲝᲥᲠᲝᲜᲘᲖᲛᲘ ᲓᲐ ᲜᲐᲪᲘᲝᲜᲐᲚᲣᲠᲘ „ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲒᲐᲮᲡᲔᲜᲔᲑᲐ” 
ᲘᲝᲐᲜᲔ-ᲖᲝᲡᲘᲛᲔᲡ ᲢᲔᲥᲡᲢᲘᲡ – „ᲥᲔᲑᲐᲲ ᲓᲐ ᲓᲘᲓᲔᲑᲐᲘ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚᲘᲡᲐ ᲔᲜᲘᲡᲐᲲ“ – ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ



60

მზია     ჯ ამაგიძე     

შექმნილმა ამ ნაციონალურმა, მესიანისტურმა უტოპიანიზმით აღვსილმა ნა-
რატივმა, ერთხელ უკვე ჰპოვა ნაციონალურ ისტორიაში მატერიალიზება ძლე-
ვამოსილი სახელმწიფოს (მე-11-მე-12 საუკუნეების საქართველოს) სახით. საი-
ნტერესოა, რამდენად არსებობს შესაძლებლობა, რომ სხვა დროით ჩარჩოში ამ 
ნარატივმა კვლავ წარმატებით იფუნქციონიროს. იოანე-ზოსიმეს ტექსტი თავისი 
მესიანისტური ნარტივით, ერის გამორჩეულობის, ენის ღვთაებრიობის იდეითა 
და „ბოლო ჟამის“ ესქატოლოგიური მოლოდინით წარმოადგენდა რეზისტენტულ 
პასუხს ბიზანტიის თუ ბერძნულ კულტურულ და რელიგიურ ჰეგემონიაზე. შე-
საძლებელია თუ არა, რომ მოდერნიზებულ სეკულარულ დროით ნარატივში მან 
რაიმე ფუნქცია შეასრულოს? 

ქართულ ლიტერატურულ პროცესზე დაკვირვება აჩვენებს, რომ უკვე მე-
19 საუკუნის შუა ხანებიდან, კონკრეტულად ილია ჭავჭავაძის შემოქმედებაში, 
დროის ფენომენის გააზრების განსხვავებული ხედვაა წარმოდგენილი, რაც მას 
ყველა სხვა წინამორბედის ხედვისგან გამოარჩევს (მაგ. დავით გურამიშვილი, 
ქართველი რომანტიკოსები და ა. შ). ეს ხედვა ილიას არაერთ პუბლიციტურ წე-
რილსა და მხატვრულ ტექსტშია გაცხადებული. მაგალითისთვის, „მოვიკლათ წა-
რსულ დროებზე დარდი, ჩვენ უნდა ვსდიოთ ახლა სხვა ვარსკვლავს ჩვენ უნდა 
ჩვენი ვშვათ მყოობადი“. ილია აცნობიერებს, რომ დიდებულ ნაციონალურ წარ-
სულზე ნოსტალგია როგორც შინაარსით, ასევე ფორმით უკვე ალოქრონულია, 
რადგან ამგვარ ნოსტალგიურ ნარატივებში აწმყო არა ქმედების, არამედ მოლო-
დინის სივრცედ განიხილება. თანამედროვეობა/მოდერნიზაცია კი დროის სეკუ-
ლარიზაციითა და უნივერსალიზაციით აწმყოს გარდაქმნას გულისხმობს. პოემა 
„აჩრდილში“ ეს ხედვა ამგვარად წარმოჩნდება: „ვიდრე ძე შენი არ გაიკვლევს ზო-
გად ცხოვრებას და მცნების ნათლით ზე- აღზიდულ, ამაღლებული ჭკვით არ გა-
ნსჭვრიტავს საზოგადო ცხოვრების დენას, იმ დრომდე იგი უიმედო, შეწუხებული, 
უქმისა დრტვინვით, გულის წვითა მწარე ცრემლს დაღვრის, მაგრამ არ ირწმენს, 
წამებულო, შენს აღდგენასა, და იგი ცრემლი ურწმუნობის, ეჭვის და ტანჯვის, 
ჰღაღადებს მხოლოდ ძისა შენის უძლურებასა.“24 25 

არგუმენტად, როგორც წესი, ის ფაქტი მოაქვთ, რომ უტოპიების განსაკუთრებით დიდი 
რაოდენობა ქრისტიანული კულტურის მქონე საზოგადოებებში შეიქმნა.

24	 ჭავჭავაძე, 1985, 133-134.
25	 მსგავსი პარალელი მოაქვს იოანს ფაბიანს საკუთარ ნაშრომში. იგი განიხილავს კონსტა-

ნტინ ფრანსუა დე ვოლნის ჩანაწერებს „Les Ruines, ou Meditation sur les Révolutions des 
Empires, suivies de la loi naturelle (1791), რომელშიც ავტორი საკუთარი მოგზაურების 
შედეგად გაკეთებულ დაკვირვებებზე საუბრობს, რომ „ცივილიზაციების დაშლა გამო-
წვეულია არა ბედისწერით ან ღვთაებრივი სასჯელით, არამედ უმეცრებით, ტირანიით, 
უთანასწორობითა და კორუფციით. რომ ისტორიას გონიერება მართავს და არა ბე-



61

როგორც ფაბიანი აღნიშნავს, როცა გლობალურად სამყაროს/სივრცეს 

ერთი დროითი ნარატივი წარმართავს, კანონზომიერი პროცესია, რომ ორი სხე-

ულისთვის ერთსა და იმავე სივრცეში ერთდროულად სრულფასოვნად ყოფნა 

შეუძლებელი ხდება26. ამდენად, დომინანტური სივრცე ალტერნატიულ დროით 

ცნობიერებებს ავტომატურად განდევნის ან/და იქვემდებარებს. შესაბამისად, ნა-

ციონალური სხვა დროით კონცეფციაზე დაფუძნებული მესიანისტური ალოქრო-

ნული ნარატივები პოსტკოლონიურ ეტაპზე წარმოქმნიან საფრთხეს, რომ ერთ 
დროს ანტიიმპერიული და რეზისტენტული ნარატივები ახალ იმპერიალისტურ 
იდეოლოგიაში ჩაეწეროს, როგორც ყოფილი კოლონიური საზოგადოებების მა-
ნიპულაციის საშუალება. რადგან ამ დროითი ნარატივის კულტივირება და წა-
ხალისება ავტომატურად ამ საზოგადოებების დაქვემდებარებასაც გულისხმობს. 
ამიტომ საინტერესოა, დღეს რა ტიპის შესაძლებლობას ან ნარატივს აფუძნებს 
ნაციონალურ მომავალს თანამედროვე ქართული მწერლობა. ვფიქრობთ, თვალ-
საჩინოა, რომ მე-20 საუკუნის 90-იანი წლებიდან ქართულ ლიტერატურაში დიდე-
ბული წარსულის გახსენების პარადიგმა ფუნქციას და მნიშვნელობას ნელ-ნელა 
კარგავს; შესაბამისად, ვეღარც იმედისა და მომავლის ნარატივის კულტივაციას 
ახდენს. მაგალითად, ნაირა გელაშვილის რომანში „პირველი ორი წრე და ყველა 
სხვა“ (2006) მხოლოდ ფსიქიატრიული კლინიკის პაციენტებს სჯერათ, რომ ქა-
რთული ანბანი ე.წ. „ანბანთა ანბანია“ და ყველა არსებული ანბანის პირველწყარო, 
რომელიც სამყაროს აგებულებისა და დინამიკის საიდუმლო კანონებს აირეკლავს. 
აღნიშნული რომანი 80-იანი წლების ბოლოს და 90-იანი წლების პერიოდის ქა-
რთულ რეალობას ასახავს. აქ, ერთი მხრივ, ჩანს საზოგადოების შემოქმედებითი 
ნაწილის ეიფორიული მისწრაფებები, საბჭოთა კავშირის ნგრევის პირობებში 
ახალი სახელმწიფოს შენებაში საკუთარი წვლილი შეიტანონ მათთვის საოცნებო 
სახელმწიფოს მხატვრულ წარმოსახვაში ნარატივიზებით და ამავდროულად, სა-
ზოგადოების მეორე ნაწილის მხრიდან გამომჟღავნებული მკვეთრად კრიზისული 
განწყობები, რომ ენას აღარ შესწევს უნარი არა მხოლოდ სამყარო და გარემოში 

დისწერა ან ღმერთის ნება.“ Fabian, 1983, 9. „ხალხი უმეცარია, დაე, თავად ისწავლონ; 
მათი მმართველები გარყვნილები არიან, დაე, თავად გამოასწორონ და გააუმჯობესონ 
საკუთარი თავი. რადგან ეს ბუნების დიქტატია: რადგან საზოგადოების ბოროტება სი-
ხარბიდან და უმეცრებიდან მოდის, კაცობრიობა არ შეწყვეტს ტანჯვას მანამ, სანამ 
არ გახდება განათლებული და ბრძენი, სანამ არ ივარჯიშებს სამართლიანობის ხელო-
ვნებაში, რომელიც დაფუძნებულია მათი ურთიერთობებისა და მათი ორგანიზაციის 
კანონების ცოდნაზე (იქვე). ამდენად, თუ ამ ლოგიკას გადმოვიტანთ ქართულ გამოც-
დილებაზე, მე-13 საუკუნიდან დაწყებული ქართული სახელმწიფოს დაცემის მიზეზები 
საკუთარ ისტორიაში უნდა ვეძებოთ და არა გარემოებებსა და ღმერთის ნებაში. 

26	 იქვე, 29.

ᲞᲝᲡᲢᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲣᲢᲝᲞᲘᲐᲜᲘᲖᲛᲘ, ᲐᲚᲝᲥᲠᲝᲜᲘᲖᲛᲘ ᲓᲐ ᲜᲐᲪᲘᲝᲜᲐᲚᲣᲠᲘ „ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲒᲐᲮᲡᲔᲜᲔᲑᲐ” 
ᲘᲝᲐᲜᲔ-ᲖᲝᲡᲘᲛᲔᲡ ᲢᲔᲥᲡᲢᲘᲡ – „ᲥᲔᲑᲐᲲ ᲓᲐ ᲓᲘᲓᲔᲑᲐᲘ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚᲘᲡᲐ ᲔᲜᲘᲡᲐᲲ“ – ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ



62

მზია     ჯ ამაგიძე     

მიმდინარე პროცესები შეიმეცნოს, არამედ რეალობა ადეკვატურად ასახოს. სა-
ზოგადოების პირველი ნაწილი ნაივური და თამამი ფანტაზიებით წარმოიდგენს 
ნაციონალურ მომავალს. მაგალითად, გამომცემლობებში მიაქვთ „საქართველოს 
გადარჩენის გეგმები და მისი ნამყო-აწმყო-მყოფადის მისტიკური გაშიფვრე-
ბი!“27 [...] „საქართველოს პლანეტარულ მისიაზე, იმაზე, თუ როგორ გადაარჩენს 
საქართველო სამყაროს, მსოფლიოს, ევროპასა და აზიას, ქრისტე როგორ ილა-
პარაკებს ბოლოს ქართულად ან მეგრულად“,28 ანდა რომ საქართველო წრიულ 
ქვეყნად უნდა იქცეს, რომელიც წრიული სოფლებისგან იქნება შედგენილი. ამ სო-
ფელში ყველაფერი წრიული იქნება: სახლები, ბაღები, ბოსტნები, სასაფლაოები. 
თითო სოფელში თითო გვარი იცხოვრებს. ეს იქნება გვარის სოფელი, სოფლის 
შუაგულში წრიული სასაფლაო იქნება, მის ირგვლივ წყარო, სკოლა, აფთიაქი, 

ყველაფერი დანარჩენი.29 თუმცა ამავდროულად, ამავე ტექსტში ამგვარ უტოპი-

ანიზმს უპირისპირდება მკვეთრად ნიჰილისტური განწყობაც, რომ ენას რეალო-

ბის ასახვის რესურსი აღარ გააჩნია, აღარ შესწევს უნარი, ღირებული ნარატივი 

შექმნას. ერთ-ერთი მთავარი პერსონაჟის ფიქრით, „როგორ უნდა ეწერა „შინაგა-
ნობაზე“, თავისაზე თუ სხვისაზე, როცა დიდი ეჭვი გასჩენოდა, რომ თავად ენა გა-
მოფიტულიყო. როცა ვერ მოეცილებინა საშინელი განცდა, რომ ენის ცხედართან 

ჰქონდა საქმე. მკვდარ მექანიკურ ხელსაწყოსთან, რომელიც ვეღარ აღნიშნავდა 

საგანთა გულისცემას. რა უნდა ყოფილიყო ენის ახლანდელი მკვდრად ყოფნის 

მიზეზი ან როდის უნდა დაწყებულიყო ენის ეს სავალალო გარდაცვალება?“30. პე-

რონაჟისთვის ეს საუკუნეების განმავლობაში მიმდინარე პროცესების შედეგია. 

მისი ფიქრებით, „ჯერ კიდევ მეხუთე თუ მეათე (თარიღი მეცნიერებაში საკამა-

თოდ ითვლება) საუკუნის ტექსტი „ქებაჲ და დიდებაჲ ქართულისა ენისაჲ იუწყე-

ბოდა, რომ ქართული ენა ლაზარესავით მძინარე ანუ ოთხი დღის მკვდარიაო და 

ენას თუ ეძინა31, რაღა გასაკვირი იყო ამ ენის პატრონსაც პირქუში დასცემოდა 

[...] ეგებ წერა და თქმა კი არა, დუმილი იყო ახლა საჭირო, ეგებ დუმილის შეკოწი-

წება შეთხზვა და შექმნა ევალებოდა მწერალს, პოეტს; ეგებ დედამიწაზე დასად-

გურებული დუმილის წუთ-საუკუნე გააცოცხლებდა და აღადგენდა სიცოცხლესა 

27	 გელაშვილი, 2009, 8.
28	 იქვე, 10.
29	 იქვე, 11. 
30	 იქვე, 118-119. 
31	 ქართული ლიტერატურის თანამედროვე კვლევები ცხადყოფს, რომ ძილის ტოპოსი ნა-

ციონალური დისკურსის ფარგლებში მე-19 საუკუნიდან აქტიურდება. იხ., კილანავა, 
2013. 



63

და ენას?“32 ვფიქრობ, ტექსტში ენის მკვდარ სხეულად წარმოდგენა და განცდა, 
რომ უმჯობესია, ენა მძინარე მდგმარეობაში დარჩეს, იმ პერიოდში, როცა საბ-
ჭოთა კავშირი ინგრეოდა და ახალი დამოუკიდებელი სახელმწიფოს მშენებლობას 
ეყრებოდა საფუძველი, საზოგადოების ინტელექტუალი ნაწილის უძლურების დე-
მონსტრირებაა, რომ მათ არ შეუძლიათ ახალი, სეკულარულ ისტორიულ დროით 
განცდაზე დაფუძნებული ნარატივების წარმოდგენა ქვეყნის მომავლთან დაკავ-
შირებით. პოსტკოლონიურ ეტაპზე კი, პირიქით, ტრანზიციის პირობებში სწორედ 
აწმყოს აქტიური ანალიზი და მისი ნარატივიზებაა მნიშვნელოვანი, რაც კარგად 
ჩანს სალმან რუშდის მნიშვნელოვან რომანში „შუაღამის შვილები,“ რომელიც 
ინდოეთის ცხოვრებაში სწორედ ამგვარ ტრანზიციის ეტაპს ეძღვნება. კერძოდ, 
1947 წლის ბრიტანული კოლონიალური მემკვიდრეობისგან გათავისუფლებისა 
და დამოუკიდებლობისშემდგომი პერიოდის ქვეყნის სოციალურ, პოლიტიკურ და 
კულტურულ ტრანსფორმაცას. რომანის მთავარი პერსონაჟი, სალიმ სინაი, რო-
მელიც ქვეყნის დამოუკიდებლობის პირველ დღეს იბადება, ფიქრობს, „სწრაფად 
უნდა ვიმუშაო, შეჰერაზადაზე სწრაფადაც კი, თუ მინდა, რომ ბოლოს რაიმეს 
წარმოვადგენდე. დიახ, წარმოვადგენდე. ვაღიარებ, ყველაზე მეტად უაზრობის 
მეშინია.“33 ამ დამოკიდებულების საპირისპიროდ კი, ნაირა გელაშვილის რომა-
ნის მთავარი პერსონაჟი შემოქმედებითი დუმილით სწორედ ამგვარი „უაზრობის“ 
გამართლებას ცდილობს, რაც ვფიქრობ, სოციუმის უძლურების გამოხატულე-
ბაა. რომანის პერონაჟის ინტელექტუალური დუმილი ავტომატურად მოიაზრებს 
პასიურ თანხმობასაც ნაციონალური სიუბიექტის კვლავ დაქვემდებარებულ 
სტატუსზე, რადგან აწმყოში აქტიურად ყოფნაზე უარი ნიშნავს სუბიექტობის 
სტატუსის დაკარგვასაც, როგორც ალოქრონიზმის შედეგს. 

ნაციონალური მომავლის წარმოსახვის კრიზისულობა ჩანს ასევე ზურა 
ჯიშკარიანის რომანშიც „საღეჭი განთიადები უშაქროდ“ (2017). მიუხედავად 
იმისა, რომ რომანში ახალი მესია იბადება, სწორედ იმის გამო, ნაციონალური მო-
მავლის ნარატიული სახით განჭვრეტას ვერ ახერხებს, დაბადებისთანავე საკუ-
თარი აჩევანით თავს მოაკვლევინებს. მისი პოზიციაა, რომ „ამ სამყაროს არ უნდა 
გადარჩენა, ამ თამაშში ყველაფერი გაფუჭებულია.“34 

ფაბიანის თანახმად, განმანათლებლობის ეპოქაში სივრცითი მოგზაურო-
ბები, გეოგრაფიული აღმოჩენები, ექსპედიციები და ცნობისმოყვარეობა იქცა და-

32	 გელაშვილი, 2009, 125. 
33	 რუშდი, 2013, 8.
34	 ჯიშკარიანი, 2017, 191.

ᲞᲝᲡᲢᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲣᲢᲝᲞᲘᲐᲜᲘᲖᲛᲘ, ᲐᲚᲝᲥᲠᲝᲜᲘᲖᲛᲘ ᲓᲐ ᲜᲐᲪᲘᲝᲜᲐᲚᲣᲠᲘ „ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲒᲐᲮᲡᲔᲜᲔᲑᲐ” 
ᲘᲝᲐᲜᲔ-ᲖᲝᲡᲘᲛᲔᲡ ᲢᲔᲥᲡᲢᲘᲡ – „ᲥᲔᲑᲐᲲ ᲓᲐ ᲓᲘᲓᲔᲑᲐᲘ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚᲘᲡᲐ ᲔᲜᲘᲡᲐᲲ“ – ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ



64

მზია     ჯ ამაგიძე     

სავლური ცივილიზაციისა და ცოდნის სისტემების შექმნის საფუძვლად: სწორედ 

სივრცის დაპყრობამ წარმოშვა დროითი იერარქიაც. ზურა ჯიშკარიანის ტექსტში 

ჩანს, რომ პოსტსაბჭოთა ეტაპზე არსებული ნაციონალური სივრცე არ ტოვებს 

ადგილს ტრანსფორმაციისა და მოდერნიზაციისთვის, რადგან ძველი საბჭოთა 

ძალაუფლების იერარქიული სისტემები კვლავ არ მოშლილა. ამიტომ ერთადერთი 

შესაძლებლობა, სადაც შეიძლება საბჭოთა ცნობიერებით დამძიმებული რეალო-

ბისგან გათავისუფლდე, ციფრული და კოსმოსური სივრცეა. ერთი შეხედვით, ამ 

სივრცეში ყოფნა თითქოს გათავისუფლების ჟესტს წარმოადგენს, რადგან გადის 

ყოფილი იმპერიის, ზოგადად მატერიალური სამყაროს საზღვრებიდან და ერთი 

შეხედვით, სუბიექტი ისტორიული დროისგანაც თავისუფლდება. ეს კი შესაძლებ-

ლობაა, რომ ახალი ნაციონალური მითოლოგია და დროის განცდა შეიქმნას35. თუ-
მცა, იმის გამო ვერ პოულობს საყრდენს ვერც ისტორიულ, ვერც იდეოლოგიურ 
და ვერც ეთიკურ ნარატივებში, კვლავ „კრიზისულ სივრცეში რჩება“36.

დასკვნა

ამდენად, ვფიქრობთ, იოანე-ზოსიმეს ჩვენ მიერ განხილულ ტექსტს, რო-
გორც ეროვნული თვითწარმოსახვისა და ისტორიული გადარჩენის ინსტრუ-
მენტს, ერთგვარი ნაციონალური ცნობიერების მატრიცის ფუნქცია აკისრია. 
ტექსტი ერთი მხრივ, ახდენს ნაციონალური კულტურული/პოლიტიკური იდეა-
ლების რეზერვაციას, თუმცა ამავდროულად, ნაციონალური მომავლის ორიე-
ნტირებსაც გვთავაზობს, რომ ეს დიდებული წარსული მომავალში, ესქატოლო-
გიური დროის დასასრულს, ე.წ. ბოლო ჟამს კვლავ განმეორდება. ამდენად, მას 
არა მხოლოდ წარსულის შეხსენების, არამედ „მომავლის გახსენების” და შესაბა-

35	 მართალია, მე-20 საუკუნის დასაწყისში ქართული მოდერნისტული რომანებში ქართულ 
მითოსთან დაბრუნება დომინანტური ტენდენციაა, როგორც თვითგადარჩენის სტრა-
ტეგია ხელახალ კოლონიზაცია/სოვიეტიზაციაზე. (მაგალითად, რობაქიძის, გამსახუ-
რდიას, შენგელაიას და სხვათა რომანებში), თუმცა ჯიშკარიანის ტექსტის კითხვისას 
ამ მითებისადმი ინტერსი არ ჩანს და საფიქრებელია, რომ ავტორისთვის ამ მითების 
ხელახლა გაცოცხლებას არ აქვს მომავლის პერსპექტივის შექმნის პოტენციალი. 

36	 სტატიაში თანამედროვე ქართული ლიტერატურიდან განვიხილეთ მხოლოდ ის ნარა-
ტივები, რომლებშიც უტოპიურის ფორმა კრიზისულ სიუჟეტებად გარდაიქმნება, თუ-
მცა ქართულ ლიტერატურაში არსებობს ისეთი ტექსტებიც, რომლებიც შესაძლებელია 
როგორც პოსტკოლონიური უტოპიები ან უტოპიანიზმით განმსჭვალული ნარატივები 
განვსაზღვროთ. მაგალითად, აკა მორჩილაძის რომანები – „სანტა ესპერანსა“ (2006), 
„მორიდებული ზურმუხტი“ (2012), თუმცა, იმის გათვალისწინებით, რომ ეს ტექსტები 
სიღრმისეულ და გაცილებით დეტალურ ანალიზს მოითხოვს, ამიტომ აქ მხოლოდ მინიშ-
ნების სახით მოვიტან. 



65

მისად, კოლექტიური იმედის კულტივაციის ფუნქციაც აკისრია. თუმცა იმის გათ-
ვალისწინებით, რომ ტექსტი შუა საუკუნეების ბიბლიურ/ქრისტიანულ დროით 
ნარატივს ეფუძნება, რომელშიც ისტორია ღვთის განგებულების მიხედვით ვითა-
რდება, თანამედროვე ეტაპზე, როცა გლობალური და ასევე ნაციონალური დროც 
სეკულარიზებული და მოდერნულობის ისტორიის ნაწილია, ამგვარი ნარტივების 
გაცოცხლება ნაციონალური მომავლის საწარმოებლად წარმოშობს საფრთხეებს, 
რომ წარსული დროითი ცნობიერებით ნასაზრდოები ნარატივები გადაიქცეევა 
ე.წ. „ალოქრონულ მახეებად“, რომლებიც აწმყოს არარსებული დროის მოლოდი-
ნის, გაურკვევლობისა და ბუნდოვანების სივრცედ გადააქცევენ. ამდენად, ამ-
გვარი პოსტკოლონიური ნარატივები, რომლებიც ერთ დროით ციკლში გადარჩე-
ნისა და იმედის კულტივაციის მაწარმოებელი ნარტივებია, სხვა დროით ციკლში 
შესაძლოა დროითი ხაფანგები გახდნენ, რომლებიც კვლავ კოლონიზების, დაქვე-
მდებარებისა და მანიპულირების საფრთხეებს წარმოშობს. 

გამოყენებული სამეცნიერო ლიტერატურა

	 ბაქრაძე ა., დავიწყებული იდეა, ჟურნ. „კრიტიკა“, N16, 2021 [bakradze a., da-
vits’q’ebuli idea, zhurn. „k’rit’ik’a“, N16, 2021]

	 გამსახურდია ზ., ქებაჲ და დიდებაჲ ქართულისა ენისაჲ, https://www.amsi.ge/is-
toria/zg/qebai_da_didebai.html [10.09.2025] [gamsakhurdia z., kebay da didebay 
kartulisa enisay, https://www.amsi.ge/istoria/zg/qebai_da_didebai.html [10.09.2025]

	 გელაშვილი ნ., პირველი ორი წრე და ყველა სხვა, თბილისი, 2009 [gelashvili n., 
p’irveli ori ts’re da q’vela skhva, tbilisi, 2009]

	 დობორჯგინიძე ნ., იოანე ზოსიმეს „ქებაჲ“-ს საერთო აღმოსავლური ფონი, ჟურნ. 
„ბურჯი ეროვნებისა“, N5, 2004 [doborjginidze n., ioane zosimes „kebay“-s saerto 
aghmosavluri poni, zhurn. „burji erovnebisa“, N5, 2004]

	 იოანე-ზოსიმე, ქებაჲ და დიდებაჲ ქართულისა ენისაჲ, https://www.amsi.ge/istoria/
div/ioane_zosime.html [10.08.2025] ioane-zosime, kebay da didebay kartulisa eni-
say https://www.amsi.ge/istoria/div/ioane_zosime.html [10.08.2025]

	 კილანავა ც.,  ქართული ნაციონალური დისკურსის ფორმირება: საქართველოსა 
და რუსეთის იმპერიის მარკირების მოდელები და ქართული ნაციონალური 
თვითიდენტიფიკაცია მე-18 საუკუნის დასასრულისა და მე-19 საუკუნის 
ქართულ ლიტერატურაში, თბილისი, 2013 [k’ilanava ts.,  kartuli natsionaluri 
disk’ursis pormireba: sakartvelosa da rusetis imp’eriis mark’irebis modelebi da kar-
tuli natsionaluri tvitident’ipik’atsia me-18 sauk’unis dasasrulisa da me-19 sauk’unis 
kartul lit’erat’urashi, tbilisi, 2013]

	 რუშდი ს. შუაღამის შვილები, ნ. რამიშვილის თარგმანი, თბილისი, 2013 [rushdi s. 
shuaghamis shvilebi, n. ramishvilis targmani, tbilisi, 2013]

	 ჭავჭავაძე ი., აჩრდილი, წიგნში: თხზულებანი, ტ. 4, თბილისი, 1985 [ch’avch’avadze 
i., achrdili, ts’ignshi: tkhzulebani, t’. 4, tbilisi, 1985]

	 ჯავახიშვილი ივ., ქართველი ერის ისტორია, ტ. 2 თბილისი, 2012 [javakhishvili iv., 
kartveli eris ist’oria, t’. 2 tbilisi, 2012]

ᲞᲝᲡᲢᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲣᲢᲝᲞᲘᲐᲜᲘᲖᲛᲘ, ᲐᲚᲝᲥᲠᲝᲜᲘᲖᲛᲘ ᲓᲐ ᲜᲐᲪᲘᲝᲜᲐᲚᲣᲠᲘ „ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲒᲐᲮᲡᲔᲜᲔᲑᲐ” 
ᲘᲝᲐᲜᲔ-ᲖᲝᲡᲘᲛᲔᲡ ᲢᲔᲥᲡᲢᲘᲡ – „ᲥᲔᲑᲐᲲ ᲓᲐ ᲓᲘᲓᲔᲑᲐᲘ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚᲘᲡᲐ ᲔᲜᲘᲡᲐᲲ“ – ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ



66

მზია     ჯ ამაგიძე     

	 ჯიშკარიანი ზ., საღეჭი განთიადები უშაქროდ, თბილისი, 2017 [jishk’ariani z., sa-
ghech’i gantiadebi ushakrod, tbilisi, 2017]

	 Ashcroft B., Postcolonialism, in: The Palgrave Handbook of Utopian and Dystopian 
Literature, Edited by P. Marks, J. A. Wagner-Lawlor & F. Vieira, Palgrave Macmillan, 
2022

	 Ashcroft B., Utopianism in Postcolonial Literature, Routledge, 2017

	 Ashcroft B., Introduction: Spaces of Utopia, Spaces of Utopia: An Electronic Journal, 
Vol. 2, No. 1, 2012

	 Bloch E., The Principle of Hope, Vols. 1-3, Translated by N. Plaice, S. Plaice & P. 
Knight, University of Minnesota Press, 1986

	 Fabian J., Time and the Other: How Anthropology Makes Its Object, Columbia 
University Press, 1983

	 Levitas R., Utopia as Method: The Imaginary Reconstitution of Society, Palgrave 
Macmillan, 2013

	 Ricoeur P., Ideology and Utopia as Cultural Imagination, <https://soar.suny.edu/
handle/20.500.12648/3323> [10.08.2025]

	 Sargent L. T., Colonial and Postcolonial Utopias, in: The Cambridge Companion to 
Utopian Literature, Edited by G. Claeys, Cambridge University Press, 2010

	 Young R., World Literature and Postcolonialism, in: The Routledge Companion to 
World Literature, Edited by Th. D’haen, D. Damrosch & D. Kadir, Routledge, 2012

	 Westphal B., The Plausible World: A Geocritical Approach to Space, Place, and 
Maps, Palgrave Macmillan, 2013



67

Mzia Jamagidze*

POSTCOLONIAL UTOPIANISM, ALLOCHRONISM,  
AND THE RECOLLECTION OF NATIONAL FUTURE  

IN IOANE-ZOSIME’S TEXT „PRAISE AND EXALTATION  
OF THE GEORGIAN LANGUAGE“

Abstract

This article explores the concept of postcolonial utopianism and allochronism 
through the analysis of Ioane-Zosime’s 10th-century text „Praise and Exaltation of 
the Georgian Language.” Drawing on the theories of Ernst Bloch, Bill Ashcroft, and 
Johannes Fabian, it examines how utopian imagination operates within postcolo-
nial temporalities. It also emphasizes the role of Zosime’s text as a manifestation 
of messianic-national utopianism, providing a historical example of how utopianism 
can inspire political action. The study interprets Zosime’s text as a manifestation of 
messianic-national utopianism that once functioned as an emancipatory response to 
Byzantine cultural and political hegemony and inspired the political consolidation of 
medieval Georgia. However, in the modern contemporary secular context, the same 
eschatological temporality and imagination include risks of producing temporal mar-
ginalization by locating national identity in a deferred, mythical, or premodern future. 

Keywords: Postcolonialism, Utopianism, Georgian Literature, Allochronism.

ᲞᲝᲡᲢᲙᲝᲚᲝᲜᲘᲣᲠᲘ ᲣᲢᲝᲞᲘᲐᲜᲘᲖᲛᲘ, ᲐᲚᲝᲥᲠᲝᲜᲘᲖᲛᲘ ᲓᲐ ᲜᲐᲪᲘᲝᲜᲐᲚᲣᲠᲘ „ᲛᲝᲛᲐᲕᲚᲘᲡ ᲒᲐᲮᲡᲔᲜᲔᲑᲐ” 
ᲘᲝᲐᲜᲔ-ᲖᲝᲡᲘᲛᲔᲡ ᲢᲔᲥᲡᲢᲘᲡ – „ᲥᲔᲑᲐᲲ ᲓᲐ ᲓᲘᲓᲔᲑᲐᲘ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚᲘᲡᲐ ᲔᲜᲘᲡᲐᲲ“ – ᲛᲘᲮᲔᲓᲕᲘᲗ

*	 Assosiate Professor at Sulkhan-Sba Orbeliani University, Researcher at Shota Rustaveli 
Institute of Georgian Literature of Ivane Javakhishvili Tbilisi State University. https://orcid.
org/0000-0003-0034-7007 



68

დავით ბარათაშვილი*

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ 
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ  

ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ

I. შესავალი

სიტყვა „აპოკალიფსი“ მომდინარეობს ძველი ბერძნული ენიდან, კერძოდ, 
ტერმინიდან ἀποκάλυψις (apokalypsis), რომელიც გამოცხადებას, გამჟღავნებას 
ან ფარდის ახდას ნიშნავს. ის შედგება ორი ნაწილისგან: ἀπό (apo) – მოშორება და 
κάλυψις (kalypsis) – ფარდა, დაფარვა. მაშასადამე სიტყვასიტყვით, apokalypsis 
ნიშნავს „ფარდის მოხსნას“ ან „ფარულის გამჟღავნებას“. თუ სიტყვის ეტიმოლო-
გიასა და მის დღევანდელ გამოყენებას შევადარებთ, ნათელი გახდება, რომ მისი 
დღევანდელი გამოყენება არ შემოიფარგლება მხოლოდ იმ კონოტაციით, რაც 
ანტიკურობასა და ქრისტიანულ ტრადიციაში გააჩნდა. აპოკალიფსზე ფიქრისას 
ადამიანი ნაკლებად ფიქრობს გამოცხადებაზე, ღვთის ჩანაფიქრის გამჟღავნე-
ბაზე, განახლებასა და სხვა. თანამედროვეობაში ეს ცნება არსებული ცივილი-
ზაციის ნგრევას, მასობრივ განადგურებასა და ამ ფონზე ცხოვრების წესის რა-
დიკალურ გაუარესებას უკავშირდება. მაშასადამე, ცნების ტრანსფორმაცია არა 
თავად ცნებაში, არამედ სოციალურ პროცესში უნდა ვეძიოთ. ზემოაღნიშნულ 
საკითხთან დაკავშირებით, კულტურის, რელიგიისა და აპოკალიფტურ მოძღვრე-
ბათა მკვლევარი ჯონ რ. ჰოლი ცნობილ ნაშრომში – „აპოკალიფსი, ანტიკურო-
ბიდან მოდერნულ დრომდე“ წერს: „ყველაზე მრავალფეროვანი სოციალური ფე-
ნომენები – როგორიცაა ბიუროკრატია, შრომა, თაყვანისცემა, თამაში, ომი თუ 
„შოპინგი“ – ყალიბდება იმის მიხედვით, თუ როგორ ახერხებენ ადამიანები ერთო-
ბლივად მრავალი ჰორიზონტისა და მუდმივად ცვალებადი, დროში განვითარე-
ბული, მნიშვნელოვანი სოციალური ქმედებების შეთანხმებას – ცოცხალ აწმყოში, 
მომავლის მოლოდინითა და წარსული მოვლენების მნიშვნელოვანი ხსოვნით“.1 ეს 
აწმყოს მოქმედებების განმსაზღვრელი შეთანხმებები საერთო კოლექტიური ცნე-

*	 კავკასიის საერთაშორისო უნივერსიტეტის დოქტორანტი. https://orcid.org/0009-0007-
0104-5576

1	 Hall, 2009, 10.

orbeliani



69

ბებია, რომლებიც ადამიანებს სოციალური გაერთიანებების სხვადასხვა დონეზე 

– ოჯახი, უბანი, სოფელი, რეგიონი, სახელმწიფო და სხვა – კრავს. ცივილიზაციის 
ისტორიულ განვითარებასთან ერთად, ტრანსფორმაცია აპოკალიფტურმა წარ
მოდგენებმაც განიცადა. აქ განვითარებაში მოცემულ იდეებზე სოციალურ-ტექ-
ნოლოგიური პროგრესის ასახვას ვგულისხმობთ. შესაბამისად, სტატია მიზნად 
ისახავს აპოკალიფსის კონცეფციის ისტორიული პროცესის განხილვას. კერძოდ, 
სტატიაში აპოკალიპსური წარმოდგენები  განხილული იქნება  უძველესი პერიო-
დიდან დღემდე. სტატიის  ანალიტიკურ ჩარჩოს წარმოადგენს დიმიტრი უზნაძის 
განწყობის თეორია.  ეს თეორია  ამტკიცებს, რომ ფსიქიკური აქტივობა წარმო-
იქმნება სუბიექტის მოთხოვნილებებისა (სუბიექტური ფაქტორი) და ობიექტური 
გარემოს (ობიექტური ფაქტორი) ურთიერთქმედების შედეგად. სტატიაში  აღნიშ-
ნული თეორია  გამოყენებულ იქნება  ერთ-ერთი უძველესი ჩაწერილი აპოკალიპ-
ტური ნარატივის — წარღვნის მითის („გილგამეშის ეპოსი“) — და თანამედროვე 
ადამიანის   აპოკალიპტური შიშების გაანალიზებისთვის.  

განწყობის თეორიის მიხედვით, განწყობის ფორმირება არც მხოლოდ სუბი-
ექტური (ცოცხალი ორგანიზმი) და არც მხოლოდ ობიექტური (გარემო) ფაქტორე-
ბით განისაზღვრება – ის სუბიექტური და ობიექტური ფაქტორების ურთიერთქმე-
დების შედეგია. „სანამ ცოცხალი არსება საზოგადოდ რაიმე მნიშვნელოვან ქცევას 
ჩაიდენდეს, უკვე მანამდეა იმგვარად მოდიფიცირებული, რომ სწორედ ეს კონკრე-
ტული ქცევა უნდა ჩაიდინოს. – [...] ეს ქცევა მას განწყობის სახით აქვს მოცემული. 
მაშასადამე, იმ სპეციფიკურ მდგომარეობას, რომელიც სუბიექტში მოთხოვნი-
ლების დაკმაყოფილების ობიექტური სიტუაციის ზეგავლენის შედეგად ჩნდება, 
განწყობა შეგვიძლია ვუწოდოთ“.2 შალვა ჩხარტიშვილი ნაშრომში – „განწყობა და 
ცნობიერება“ დამატებით ყურადღებას ამახვილებს განწყობის აღნიშნულ მახასი-
ათებელზე, ის დასძენს, რომ: „დ. უზნაძის განწყობა არ წარმოადგენს სუბიექტის 
სუბიექტურ მდგომარეობას, ისეთ მდგომარეობას, რომელიც მას ერთხელ, ოდეს-
ღაც შეუმუშავდა და მას შემდეგ მისი ყოველი ახალი ვითარების განცდას თან ახ-
ლავს და განსაზღვრავს. იგი ყოველთვის ობიექტური ვითარების ზემოქმედების 
შედეგად ჩნდება და ისეთ მდგომარეობას წარმოადგენს, რომელშიც თვითონ მისი 
გამომწვევი ობიექტური ვითარებაა ასახული. განწყობა, მაშასადამე, წმინდა სუ-
ბიექტური მდგომარეობა კი არ არის, არამედ ობიექტური ვითარების სუბიექტში 
გადატანა, ასე ვთქვათ, სუბიექტში გადასული ობიექტური ვითარება“3. 

2	 უზნაძე, 1977, 140.
3	 ჩხარტიშვილი, 1975, 39.

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



70

დავით      ბარათაშვილი         

II. აპოკალიფსის კონცეპტი ზეპირსიტყვიერ  
და უძველეს წერილობით წყაროებში

ადამიანმა ცივილიზაციის ისტორიის განმავლობაში ტოტემური, მითოსური 
და რელიგიური საფეხურები განვლო და მეცნიერულ და ტექნოლოგიატევად 
ეპოქაში შევიდა, სადაც სამეცნიერო იდეებთ შექმნილმა ტექნოლოგიებმა წა-
მყვანი ადგილი დაიჭირა ყოველდღიურ ცხოვრებაში. აღნიშნულმა პროგრესმა, 
სოციალური ცხოვრების დონის გაუმჯობესებასთან ერთად, შეცვალა ადამია-
ნის რწმენა-წარმოდგენები და ეს ცვლილება აპოკალიპტური მომავლის წარმო-
დგენებსაც შეეხო. 

აზრი სამყაროს დასასრულზე ორი წყაროდან მოდის – ზეპირსიტყვიერი და 
წერილობითი. ზეპირსიტყვიერი წყაროს დათარიღება რიგი მიზეზის გამო ძნე-
ლდება, მათი შესწავლა ინტერდისციპლინურ მეთოდს მოითხოვს და ძირითადად 
ანთროპოლოგთა პრეროგატივაში შედის. წერილობითი ძეგლის შემთხვევაში კი 
საქმე გამარტივებულია, ჯერ ერთი წერილობითი დოკუმენტი ლინგვისტურ, ან-
თროპოლოგიურ, ისტორიული მეთოდებით დათარიღებას აადვილებს და მეორეც 
მისი მატერიალური სახით არსებობა კიდევ უფრო ზუსტი მეთოდის გამოყენე-
ბის საშუალებას იძლევა.4 აპოკალიფტური ცნების ანალიზისთვის გილგამეშის 
ეპოსი რამდენიმე კუთხით არის მნიშვნელოვანი. ჯერ ერთი ეს ტექსტი ერთ-ერთი 
უძველესი წერილობითი წყაროა, რომელშიც პრეისტორიული ეპოქის ადამიანთა 
რწმენა-წარმოდგენებია გადმოცემული და მეორე, ამ ეპოსმა განსაზღვრა აპოკა-
ლიფსზე ადამიანთა წარმოდგენები მთელ რიგ კულტურებში. 

გილგამეშის ეპოსი წარმოიშვა ძველი მესოპოტამიის – შუმერული, აქადური 
და ბაბილონური კულტურების – კონტექსტში, დაახლოებით ძვ. წ. 2100-1800 
წლებში. ეპოსი შედგება 12 თიხის ფირფიტისგან (აქადური ვერსია) და მოგვი-
თხრობს ურუქის მეფის, გილგამეშის, თავგადასავალსა და მის მიერ უკვდავების 
ძიებას. პირველად გილგამეშის ეპოსშია გადმოცემული აპოკალიპტური მითიც, 
რომელშიც საუბარია წარღვნის შედეგად დედამიწის განწმენდაზე. აპოკალიპ-
ტური ნარატივი, ძირითადად XI ფირფიტაში გვხვდება, რომელშიც აღწერილია 
წარღვნის მითი. გილგამეში, სიკვდილის შიშის გამო, ეძებს უტ-ნაფიშტს, ადამი-
ანს რომელიც გადაურჩა წარღვნას და რომელმაც ღმერთებისგან უკვდავება მი-
იღო. უტ-ნაფიშტი გილგამეშს უყვება ღმერთების მიერ დედამიწაზე მოვლენილი 

4	 მატერიალური ობიექტის (იქნება ეს ორგანული თუ არაორგანული) დათარიღება და-
მოკიდებულია მის ბუნებასა და ასაკზე, და სხვადასხვა მეთოდი გამოიყენება სხვადა-
სხვა ტიპის მასალისთვის. ზოგადად, დათარიღების მეთოდები ეფუძნება ფიზიკურ და 
ქიმიურ პროცესებს, რომლებიც დროთა განმავლობაში მიმდინარეობს.



71

დიდი წარღვნის შესახებ, რადგან გადაწყვიტეს, რომ ადამიანები გახდნენ ხმაუ-
რიანი და ძალიან მრავალრიცხოვანნი, ამიტომ განადგურება წარღვნის მეშვე-
ობით გახდა საჭირო. ღმერთი ეა (წყლის, სიბრძნის და ჯადოქრობის ღმერთი), 
რომელსაც სურს ადამიანთა გადარჩენა, საიდუმლოდ აფრთხილებს უტ-ნაფიშტს 
(ქალაქ შურუპაკის მკვიდრს) წარღვნის შესახებ და ურჩევს მას ააგოს დიდი ხო-
მალდი (კიდობანი), რომელშიც შეიფარებს ყველა ცოცხალ არსებას. ღმერთები 
აგზავნიან მძლავრ წარღვნას, რომელიც ანადგურებს მთელ კაცობრიობას, გა-
რდა უტ-ნაფიშტისა, მისი ოჯახისა და ცხოველების, რომელიც დიდ კიდობანში 
შეიფარა. წარღვნა გრძელდება შვიდ დღეს და მიწა ნაოხარი ხდება. მას შემდეგ, 
რაც წყალი იკლებს, უტ-ნაფიშტის ხომალდი ნისირის მთაზე ჩერდება. ის გზავნის 
ფრინველებს (ყვავი, მტრედი) მიწის გამოჩენის შესამოწმებლად, მეორე ცდაზე 
ფრინველები აღარ დაბრუნდებიან და ეს ნიშანია მიწის გამოჩენის. საბოლოოდ, 
ღმერთები, შეძრწუნებულნი წარღვნის შედეგებით, ანიჭებენ უტ-ნაფიშტსა და 
მის მეუღლეს უკვდავებას, როგორც გადარჩენის ჯილდოს.

ეს მითი, თავისი განადგურებისა და განახლების თემებით, ითვლება ერთ-
ერთ უძველეს აპოკალიპტურ ნარატივად, რომელიც მოგვიანებით გავლენას 
მოახდენს სხვა წარღვნის მითებზე. რიგ შემთხვევაში კი თითქმის უცვლელად 
გადავა, მაგალითად, ბიბლიური ნოეს შემთხვევაში (დაბადება 6-9). მსგავსება 
ისეთი დიდია, რომ მიხაკო წერეთელი გილგამეშიანის ეპოსის შენიშვნების ნაწი-
ლში დასძენს, რომ: „უეჭველად აქ საქმე გვაქვს ერთი ერის მწერლობის გავლე-
ნასთან მეორე ერის მწერლობაზედ: ებრაელ მწერალს უცხო მოთხრობა უამბნია 
ებრაულ ენაზე“5.

აპოკალიპტური მითები, რომლებიც განადგურებისა და განახლების თემებს 
მოიცავს არ შემოიფარგლება მხოლოდ წარღვნის (წყლის) მითებით. მეოცე საუ-
კუნის ცნობილი ანთროპოლოგის მირჩა ელიადეს ნაშრომებში ნაჩვენებია, რომ 
განადგურების მითები შეიძლება დაკავშირებული იყოს სხვადასხვა ბუნებრივ ან 
კოსმიურ მოვლენებთანაც, როგორიცაა ცეცხლი, მიწისძვრა, ეპიდემიები, ან ზე-
ციური ფენომენები (მაგ., მეტეორები, მზის დაბნელება და სხვა). 

აპოკალიფტური მითები, რომელიც თითქმის ყველა არქაულ საზოგადოე-
ბაში გვხვდება, წარმოადგენს სიმბოლოს, რომელსაც მისი ჩამოყალიბებისა და 
გავრცელების ისტორია აქვს. მირჩა ელიადე, თავის ერთ-ერთ ადრეულ ნაშრომში 
„მეთოდოლოგიური შენიშვნები რელიგიური სიმბოლიზმის შესწავლის შესახებ“ 
აღნიშნავს, რომ რელიგიურ სიმბოლოს საკუთარი ისტორია აქვს. ელიადე წერს: 
„იმის თქმა, რომ სიმბოლოს აქვს „ისტორია“, შეიძლება ორ რამეს ნიშნავდეს: ა) 
ეს სიმბოლო ჩამოყალიბდა გარკვეულ ისტორიულ მომენტში და, შესაბამისად, ამ 

5	 წერეთელი, 2024, 124.

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



72

დავით      ბარათაშვილი         

მომენტამდე ვერ იარსებებდა; ბ) ეს სიმბოლო გავრცელდა კონკრეტული კულ-
ტურული ცენტრიდან და ამ მიზეზით არ უნდა მივიჩნიოთ, რომ ის სპონტანურად 
ხელახლა აღმოცენდა ყველა იმ კულტურაში, სადაც გვხვდება. ის, რომ არსე-
ბობდნენ კონკრეტულ ისტორიულ სიტუაციებზე დამოკიდებული სიმბოლოები, 
არაერთ შემთხვევაში უეჭველად ჩანს. მაგალითად, ცხადია, რომ ცხენი, სხვა 
მნიშვნელობებთან ერთად, სიკვდილის სიმბოლო ვერ გახდებოდა მის მოშინაუ-
რებამდე. ასევე აშკარაა, რომ ნიჩაბი ვერ იქნებოდა ასოცირებული ფალოსთან 
და სამეურნეო სამუშაოები – სქესობრივ აქტთან გაიგივებული, სოფლის მეურ-
ნეობის აღმოჩენამდე. იმავე მანერით, რიცხვ 7-ის სიმბოლიზმი და, შესაბამისად, 
შვიდტოტიანი კოსმიური ხის ხატი, ვერ გამოჩნდებოდა შვიდი პლანეტის აღმო-
ჩენამდე, რამაც მესოპოტამიაში შვიდი პლანეტარული ცის კონცეფცია ჩამოაყა-
ლიბა. უფრო მეტიც, არსებობს მრავალი სიმბოლო, რომელიც შეიძლება დავუკა-
ვშიროთ სპეციფიკურ სოციალურ-პოლიტიკურ ვითარებებს, რომლებიც მხოლოდ 
გარკვეულ არეალებში არსებობდა და ზუსტ ისტორიულ მომენტებში ჩამოყა-
ლიბდა, როგორიცაა სამეფო ხელისუფლების, მატრიარქატის სიმბოლოები ან ის 
სისტემები, რომლებიც გულისხმობს საზოგადოების ორ, ერთდროულად ანტაგო-
ნისტურ და შემავსებელ ნაწილად დაყოფას.“6 მირჩა ელიადეს თვალსაზრისი, რომ 
ისტორიული სიტუაცია მნიშვნელოვანი მომენტია მითის ფორმირებაში, გვაა-
ხლოებს დიმიტრი უზნაძის განწყობის თეორიის მიხედვით მითის ახსნასთან, რო-
მელსაც ქვემოთ განვიხილავთ. მირჩა ელიადეს თქმით, მიუხედავად სოციალური 
სიმბოლოების სიმრავლისა, კულტურასა და ისტორიასთან დაკავშირებული სიმ-
ბოლოები ნაკლებად არის გავრცელებული, ვიდრე კოსმიური სტრუქტურის სიმ-
ბოლოები, რომლებიც სამყაროსა და ადამიანის ურთიერთმიმართებას, საკრალუ-
რისა და პროფანულის ურთიერთობას გადმოგვცემს.7 

აპოკალიფსის მითი, როგორც ერთი მხრივ, დიდი ბოროტების და მეორე 
მხრივ, განახლების იდეა გადაჰყვება ანტიკურობას, შემდგომ კი - ქრისტიანო-
ბის ეპოქას. რელიგიურ რწმენა-წარმოდგენებში აპოკალიფსი ღვთის, ზებუნებ-
რივის გავლენით ხდებოდა და ამავე მიზეზით შეიცავდა იმედის ნაპერწკალს, 
რომ განადგურებას მოსდევს განახლება, კაცობრიობის განწმენდა და სხვა. 
რელიგიურ საზოგადოებაში აპოკალიფსური მოვლენების გამომწვევი მიზეზი, 
თუნდაც ეს ადამიანთა დაცემის ბრალი ყოფილიყო, მაინც ღმერთია, ზებუნებ-
რივი, მეტაფიზიკური ძალა. თანამედროვე ეპოქაში კი ასეთი მეტაფიზიკურ ძა-
ლას ანაცვლებს ადამიანისაგან მომდინარე საფრთხეები ან ისეთი ბუნებრივი 

6	 Eliade, 1959, 103-104. 
7	 იქვე, 105.



73

თუ ზებუნებრივი8 მოვლენები ან კატასტროფები, რომელიც ადამიანებზე არ 
არის დამოკიდებული. 

როგორც ვხედავთ, ცნებამ მეტ-ნაკლები ტრანსფორმაცია განიცადა და 
დღეს ის უკვე ასოცირდება განადგურებასთან, სამყაროს ან ცივილიზაციის და-
სასრულთან, ფართომაშტაბიან კრიზისთან, რომელიც ხშირად ადამიანის ქმედე-
ბებითაა განპირობებული. თუმცა როგორც აღვნიშნეთ, ის შეიძლება ადამიანის-
გან დამოუკიდებელი ობოექტური მიზეზითაც იქნას გამოწვეული. მაგალითად, 
გრავიტაციული ველის ცვლილებით, ან მზეზე მომხდარი აქტივობებით, რომლე-
ბსაც დედამიწაზე ისეთ ცვლილებების გამოწვევა შეუძლია, რაც ცივილიზაციის 
არსებული ფორმით შენარჩუნებას შეუძლებელს გახდის. 

განწყობის თეორიის მიხედვით, აპოკალიპტური მომავლის გამომწვევი ადამი-
ანური ფაქტორი მისივე გონების მუშაობის შედეგია. აპოკალიფსი არის ადამინის 
გონებით აკუმულირებული ენერგია, რომელიც სამყაროს არსებული ფორმაციის 
დასასრულს გამოიწვევს. 2020 წლის კოვიდ პანდემიამ, სამყაროს დასასრულის 
შიში გაცილებით უფრო რეალური გახადა, ამას მალევე მოჰყვა რუსეთ-უკრაინის 
ომი, რომელმაც ატომური ომის საფრთხეები და აპოკალიფსის შიში გააძლიერა. 
მრავალი პოლიტოლოგი და საერთაშორისო ურთიერთობების მკვლევარი მიი-
ჩნევს, რომ კუბის კრიზისის შემდეგ კაცობრიობა ასე ახლოს არასდროს ყოფილა 
ატომურ დაპირისპირებასთან, რაც ეგზისტენციალური არსებობის საფრთხის გა-
აზრების აუცილებლობას ქმნის. 

კაცობრიობა ერთი ეგზისტენციალური საფრთხიდან – პანდემიიდან, მეორე 
ეგზისტენციალურ საფრთხეში – ატომური აპოკალიფსში, ისე მალე შევიდა, რომ 
კარგად გააზრების დრო არც ჰქონია. მოვლენების განვითარების ასეთი სისწრაფე 
მხოლოდ თანამედროვე ადამიანის ცხოვრების აჩქარებული ტემპის წყალობითაა 
შესაძლებელი. 

განწყობა სიცოცხლის უზოგადესი მახასიათებელია. ყოველი ცოცხალი ორგა-
ნიზმი განწყობით მიემართბა გარე სამყაროს მოთხოვნილების დაკმაყოფილების 
საფუძველზე და მოთხოვნილების დაკმაყოფილება მიზანშეწონილი ქმედების გა-
ნხორციელებითაა შესაძლებელი. მაშასადამე, განწყობა ქვეფსიქიკური ფენომე-
ნია, რომელიც ქცევის განხორციელების ფსიქო-ფიზიოლოგიურ მზაობას წარმო-
ადგენს. განწყობა მიზანშეწონილი ქმედების განხორციელებას უზრუნველყოფს, 

8	 თანამედროვე ციფრულმა ტექნოლოგიებმა და ინფორმაციის გავრცელების საშუალე-
ბებმა სხვადასხვა აპოკალიფტური სცენარის შესახებ ადამიანთა გარკვეული მასების 
ყურადღება მიიპყრო. ზოგიერთს სცენარს არავითარი სამეცნიერო თუ ლოგიკური სა-
ფუძველი არ გააჩნია; ზოგი კი სწორედ მეცნიერების განვითარების პარალელურად გა-
ჩნდა, როგორიცაა – ნიბირუ, ბოლცმანის ტვინი, სტრეინჯლეტები, ვაკუუმის კოლაფსი, 
ნაცრისფერი გუნდის და სხვა აპოკალიპტური საფრთხეები. 

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



74

დავით      ბარათაშვილი         

მიზანშეწინილი ქმედების განხორციელებას კი ორი ფაქტორის გათვალისწინება 
სჭირდება, ესენია – მოთხოვნილების მქონე ორგანიზმის (სუბიექტური ფაქტორი) 
და მოთხოვნილების დაკმაყოფილების სიტუაციის (ობიექტური ფაქტორი) ქცე-
ვაში ასახვა. მაშასადამე, განწყობის თეორიის მიხედვით, აპოკალიფტური მითის 
საფუძვლებშიც იდენტიფიცირებადია სუბიექტური და ობიექტური ფაქტორები. 

მაშასადამე, განწყობა ყველა ცოცხალ არსებას ახასიათებს, ის ცხოვრების 
ზოგად პრინციპს წარმოადგენს. მაგალითად, როგორც ევოლუციის კანონი აღ-
წერს ცოცხალი მატერიის არსებობის წესს, ასევე განწყობაც წარმოადგენს სი-
ცოცხლის ფსიქიკური არსებობის წესს. ცოცხალი ორგანიზმი მთელი განწყობით 
მიემართება გარემოს, განწყობით გაშუალებული მოქმედების გარეშე ცოცხალი 
მატერია არაცოცხალი გახდება, შეწყვეტს სიცოცხლეს, რადგან ის ვერ დაიკ-
მაყოფილებდა სასიცოცხლო მოთხოვნილებებს. რა არის ის გარდამტეხი მომე-
ნტი, როდესაც „ცხოველური განწყობის მოდუსიდან“ თავის დაღწევა და წმინდა 
ადამიანური აქტივობების (დაკვირვება, გააზრება, ცნობიერება, ცნებითი აზრო-
ვნება და სხვა) განხორციელება იწყება. განწყობის თეორიაში ადამიანის უნი-
კალური მახასიათებლი ობიექტივაციის ცნებასთან არის დაკავშირებული. ობი-
ექტივაციის საშუალებით ადამიანი თავს აღწევს ცხოველური განწყობის მოდუსს 
და შეუძლია განახორციელოს უნიკალური ადამიანური აქტივობა – დაკვირვება, 
სიტუაციის გააზრება და გაცნობიერება. 

ობიეტივაციის აქტის საშუალებით ხდება ორმაგი ასახვა. პირველადი 
ასახვა: ეს არის არაცნობიერი, „ქვეფსიქიკური“ ასახვა, რომელიც მოცემულია 
თავად განწყობაში. განწყობა, როგორც მთლიანი სუბიექტის მზაობა, უკვე 
„ასახავს“ სიტუაციას იმ კუთხით, რაც ორგანიზმის საჭიროებებისა და მოცე-
მული გარემოსთვისაა რელევანტური. ეს არის მოქმედებაზე მიმართული, პრაგ-
მატული ასახვა. მეორეული ასახვა: ეს ხდება ობიექტივაციის აქტის შედეგად, 
როდესაც ქცევა ფერხდება. სუბიექტი თითქოს „დისტანცირდება“ სიტუაციიდან 
და რეალობის იმ ასპექტს, რომელიც დაბრკოლებას ქმნის, ცნობიერების შუქზე 
გამოიტანს. ეს უკვე არა პრაგმატული, არამედ შემეცნებითი ასახვაა. მაშასა-
დამე, ადამიანი იქცა ცნობიერ არსებად, როცა მან შეძლო პრობლემის ანალიზი 
ობიექტივაციის საშუალებით. ადამიანი „მიმართავს აზროვნების აქტს“, რათა 
მოახდინოს დაბრკოლების გაცნობიერება. უზნაძის თეორიაში ამ პროცესში 
უმნიშვნელოვანეს როლს ასრულებს მეტყველება და სიტყვა. სწორედ სიტყვაა 
ის ინსტრუმენტი, რომლითაც ადამიანი ახდენს რეალობის ფრაგმენტის „ამოგ-
ლეჯას“ ზოგადი, დიფუზური სიტუაციიდან და მას ცნობიერების ობიექტად აქ-
ცევს. ამის გარეშე, „ქვეცნობიერიდან ცნობიერში ტრანსფორმაცია“ მისტიკურ 
პროცესად რჩება. 



75

საკითხის უკეთ გასაგებად განვიხილოთ სიკვდილის ცნება, სულ მალე ჩვენ 
დავინახავთ, რომ სწორედ სიკვდილის შიშმა უბიძგა გილგამეშს უკვდავების ძი-
ებისკენ, რაც გილგამეშის ეპოსის ცენტრალური თემაა. მანამდე ყურადღება მი-
ვაქციოთ სიკვდილის გააზრების, ცნებით აპარატში მოქცევის განწყობისეულ 
პროცესს. სიკვდილის გაცნობიერება არის არა უბრალოდ მოქმედების შეჩერება, 
არამედ მოქმედების შესაძლებლობის სამუდამო და აბსოლუტური შეწყვეტის გა-
აზრება. ეს არის საბოლოო „დაბრკოლება“, რომელსაც სხვის სიკვდილში სიკვდი-
ლის ცნების დაბადება იწვევს, მასზე დაკვირვების საფუძველზე. სიკვდილთან 
მიმართებით შეიძლება ითქვას, რომ ცივილიზაცია სიკვდილის გააზრებისა და 
„გაკულტურების“ კვალდაკვალ ჩნდება. ეს მოსაზრება სრულად დასტურდება ან-
თროპოლოგიური და არქეოლოგიური მონაცემებით. მიზანმიმართული დაკრძალ-
ვის რიტუალები, რომლებიც პირველად ჩვენს მონათესავე სახეობა ნეანდერტა-
ლელებთან (დაახლ. 100 000 წლის წინ), ხოლო შემდეგ უკვე Homo sapiens-თან 
ჩნდება, მიიჩნევა სიმბოლური და აბსტრაქტული აზროვნების ერთ-ერთ უძველეს 
და უტყუარ მტკიცებულებად. განწყობის თეორია კი სწორედ ასეთი აზროვნების 
ფსიქიკურ პროცესს აჩვენებს. 

ამ შფოთვასთან გასამკლავებლად და სიკვდილის გაუგებარი კონცეფცი-
ისთვის რაიმე ფორმის მისაცემად, ადამიანი ქმნის მსოფლხედვას, რომელიც რი-
ტუალის სახით პროფანულ სამყაროში სხვადასხვა ქმედებებს იწვევს - მიცვალე-
ბულის დაკრძალვა, მასთან ერთად ნივთების, იარაღის თუ საკვების ჩატანება, 
სხეულის კონკრეტული მიმართულებით დასვენება და სხვა – არის სიმბოლური 
ქმედებები. ეს არის იმის მტკიცებულება, რომ ადამიანები ფიქრობენ სიკვდილზე 
როგორც ასეთზე და ეს ფიქრები გამოისახება საიქიო ცხოვრებაზე, სულზე, სი-
ცოცხლის გაგრძელებაზე სხვა ფორმით. ეს ქმედებები უაზროა პრაქტიკული, ბი-
ოლოგიური გადარჩენის თვალსაზრისით, მაგრამ უმნიშვნელოვანესია ფსიქოლო-
გიური და სოციალური თვალსაზრისით.9 

აპოკალიფტური მომავლის, ანუ კოლექტიური დასასრულის, წარმოდგენა 
მოითხოვს ცნობიერების განვითარების უმაღლეს დონეს – უნარს, მოახდინო არა 
მხოლოდ საკუთარი, არამედ მთელი სამყაროს არსებობის ობიექტივაცია და გაი-
აზრო მისი სასრულობა. შალვა ჩხარტიშვილი აღნიშნავს, რომ ცნობიერება არის 
ის დაკვირვებადი „ზედაპირი“, რომლის მიხედვითაც ჩვენ არაცნობიერი განწყობის 
არსებობაზე ვმსჯელობთ: „განწყობა ცნობიერებაში, პირველ რიგში, წარმოდგენი-
ლია იმ აქტივობის სახით, რომელსაც იგი ცნობიერების მიმართულებით ავითარებს 

9	 იხ., Metcalf, Huntington, 1991. 

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



76

დავით      ბარათაშვილი         

და რომელიც, პირველ რიგში, გარესინამდვილის – სიტუაციის თავისებურებათა 
გაცნობიერების საქმეს ემსახურება. ეს აქტივობა ცნობიერების ფენომენის სახით 
გვეძლევა, ცნობიერების ფენომენები კი, ცხადია, თვითონ განწყობა არაა, მაგრამ 
განწყობის არსებობის შესახებ, არსებითად, მათ ნიადაგზე ვასკვნით, დაახლოე-
ბით ისე, როგორც გრძნობადად მოცემული ფერებიდან ასკვნიან მათი ობიექტური 
მწარმოებლის – ელექტრომაგნიტური ტალღების არსებობისა და თავისებურებე-
ბის შესახებ, იმ განსხვავებით, რომ აქ ფსიქიკური ფენომენების სუბიექტური მწა-
რმოებლის შესახებ ვაკეთებთ დასკვნას“10. სხვაგვარად რომ ვთქვათ, სწორედ ეს 
ცნობიერი აქტივობა, რომელიც განწყობის ნიადაგზე აღმოცენდება, წარმოადგენს 
აუცილებელ ფსიქოლოგიურ „არენას“, სადაც შესაძლებელი ხდება ისეთი რთული, 
აბსტრაქტული ობიექტების გააზრება, როგორიცაა ჯერ ინდივიდუალური სიკ-
ვდილი, შემდეგ კი – მისი გლობალური, აპოკალიპტური ეკვივალენტი.11“

ლოგიკურია, რომ სანამ აზროვნება კოლექტიური სიკვდილის ფენომენთან 
მივა, ადამიანის გონებამ ჯერ თავად სიკვდილი უნდა გაიაზროს. საკვირველია, 
რომ გილგამეშის ეპოსშიც სიკვდილის საკითხი ცენტრალურ ადგილს იკავებს. 
ენქიდუს გზა ველურობიდან ცივილიზაციამდე, ხოლო გილგამეშისა – ღმერთკა-
ცობიდან მოკვდავობამდე და ამის შედეგად, უკვდავების ძიებამდე, აი ესაა გილ-
გამეშის ეპოსის გმირთა გასავლელი გზა. 

გილგამეშის ეპოსი გადმოგვცემს ადამიანად ყოფნის სირთულის მრავალ 
ასპექტს. ის იაზრებს ყოფნა-არყოფნის, სიკვდილ-სიცოცხლის მომენტს და ამ გაა-
ზრების ფონზე ესწრაფვის უკვდავებას. როდესაც გილგამეშს ეკითხებიან, თუ რად 
წამოვიდა უტ-ნაფიშტის საძებნელად, ის ყვება მისი მეგობრის და ძმის ენქიდუს 
სიკვდილის ამბავს. გილგამეში იხსენებს ენქიდუს, მასთან მეგობრობას, მასთან 
გატარებულ დროს, საგმირო საქმეებს, რომლებიც ერთად განახორციელეს და 
ბოლოს ენქიდუს სიკვდილზე ამახვილებს ყურადღებას, რომელმაც ასე მძიმედ 
იმოქმედა მის ფიზიკურ და ფსიქიკურ მდგომარეობაზე. გილგამეში ამბობს:

„შევძრწუნდი რა განვიცადე ბედი მისი. 
სიკვდილის შიშმა შემიპყრო, ამისათვის ვარ გაჭრილი ველად.
ბედი ჩემი მოყვარისა მიმძიმს ფრიად,
ამისათვისცა შორის გზით ვარ გაჭრილი ველად:“

სტრიქონის ბოლოს კი დასძენს: 
„ენქიდუ, მოყვარე ჩემი საყვარელი, მიწად გარდიქცა!
ხომ მეც დავწვები მსგავსად იმისა, რომ აღარ აღვსდგე აღარასოდეს“. 

10	 ჩხარტიშვილი, 1975, 49.
11	 იქვე.



77

დიმიტრი უზნაძე სტატიას „ომის ფილოსოფია“12 სიკვდილის შიშის გააზრებით 
იწყებს. სტატია იწყება უზნაძის რეფლექსიით ერთ სურათზე, სადაც აღბეჭდილია 
ახალგაზრდა მშვენიერი ასული, რომელიც ყინულის ზედაპირზე დასრიალებს და 
თან დაჰყვება მისი ჩრდილი, რომლისთვისაც მხატვარს სიკვდილის ჩონჩხის სახე 
მიუცია. სიკვდილს მისი უსულო, უხორცო ხელები წინ გაუშვერია და ცდილობს 
ასულის მშვენიერი სხეული მის მკლავებში მოიქციოს. სურათის აღწერის ბოლოს 
უზნაძე დასძენს: „ერთი სიტყვით, ყოველი ნაბიჯი ამ ქალწულისა, ყოველი მიხვრა 
და მოძრაობა მისი სხეულისა განზრახულია ერთი გრძნობით, ერთი სურვილით: 
სურვილით, რომ სიკვდილის უსულო ჩონჩხს ხელში არ ჩაუვარდეს. ამგვარად 
მთელი მიმართულება ამ ქალწულის მოძრაობისა სიკვდილის შიშის გრძნობით 
არის ნაკარნახევი, ამ სურათმა ჩემზე დიდი შთაბეჭდილება მოახდინა. დიდი შთა-
ბეჭდილება მოახდინა იმიტომ, რომ მის დანახვაზე ჩემს ცნობიერებაში ადამიანის 
სიცოცხლის ბედის სურათი მთელი თავისი სიგრძე-სიგანით დაიხატა. და მართ-
ლაც, განა ასეთი არ არის მთელი ცხოვრება ადამიანისა! განა ყოველი ნაბიჯი 

ჩვენი ცხოვრებისა სიკვდილის შიშის გრძნობით არ არის ნაკარნახევი, განა ჩვენი 

დაბადების პირველსავე მომენტიდან იმის ცდაში არა ვართ, რომ სიკვვდილის ცე-

ლის მსხვერპლი არ შევიქნეთ ჩვენი საზოგადოებრივი ცხოვრების, ჩვენი კერძო 

არსებობის პირობები, ყველა ფორმა ჩვენი ყოფნისა სიკვდილის შიშის გრძნობით 

არის შექმნილი და გამოწვეული. ეს შიში, ამგვარად, მთელი ჩვენი ცხოვრების 

მმართველი პრინციპი, უმთავრეს რეგულიატური მომენტია ადამიანის მთელი 

ცხოვრებისა.13“ სწორედ სიკვდილის შიში აწყებინებს გილგამეშს ეპოსის უმთა-

ვრეს და ყველაზე რთულ მოგზაურობას, რამაც მას უკვდავება უნდა მოუტანოს. 

უზნაძეს აზრითაც სიკვდილის შიში მუდმივი და აუცილებელი ფაქტია მთელს სა-
კაცობრიო ცხოვრებაში. მაგრამ ადამიანი, ერთი მხრივ, მოკვდავი არსება, მეორე 
მხრივ, უკვდავ ფენომენში არსებობს, საზოგადოებაში, რომლის უკვდავებაც მას 
აგრეთვე გაცნობიერებული აქვს. სტატიის მეორე თავში უზნაძე მეტაფიზიკური 
სიკვდილის ბოროტების მოხსნაზე საუბრობს, რომლის ფარგლებშიც ადამაინის 

12	 სტატია პირველად დაიბეჭდა „სახალხო გაზეთის“ 1910 წლის 5 და 7 სექტემბრის ნო-
მრებში. სტატია შესულია უზნაძის შრომების IX ტომში, სადაც აგრეთვე გვხვდება 
უზნაძის სადოქტორო ნაშრომი და ადრეული პუბლიკაციები. რა თქმა უნდა, სტატიის 
დაწერის მომენტში უზნაძის ცხოვრების მთავარ შრომამდე, „განწყობის თეორიამდე“ 
ჯერ კიდევ დიდი დრო იქნება გასავლელი, თუმცა მის ადრეულ შრომებში და განსაკუთ-
რებით ამ სტატიაში იმზირება განწყობის თეორიის კონტურები, მოაზროვნის აზრთა 
დინების ვექტორი. სტატია, გარდა იმისა, რომ ომის პრობლემატიკას სიღრმისეულად 
განიხილავს, ამ მხრითაც საინტერესოა. 

13	 უზნაძე, 1986, 213.

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



78

დავით      ბარათაშვილი         

ცნობიერება ცდილობს გაკრვეული თვალსაზრისით გაექცევს მოვლენების ზედა-
პირზე ტივტივს და საგნის არსის გააზრებაში მიიღოს მონაწილეობა. აღნიშნული 
მომენტი უკვდავი სახელის ფენომენში გაცნობიერდა14.

ადამიანი თავის ცნობიერებასთან ერთად, სწორედ ისე, როგორც ყოველი 
სხვა მოვლენა, მარტო პრაქტიკულს, ჩვეულებრივ სინამდვილეს კი აღარ ეკუთ-
ნის, იგი მეტაფიზიკური სამკვიდროს შვილიცააო ამბობს უზნაძე ზემოთ აღნიშ-
ნულ სტატიაში15. სწორედ ამ ყველაფერზე უზნაძე მომავალში იტყვის, როდესაც 
განწყობის თეორიის იმ დროისთვის არსებულ ყველა მნიშვნელოვან საკითხს დაა-
მუშავებს და დაასრულებს მის ერთ-ერთ ბოლო ნაშრომს „ზოგად ფსიქოლოგიას“, 
ადამიანი ისტორიული არსებააო და შესაბამისად მისი მოთხოვნილებები სოცი-
ალური ურთიერთობათა ქმნადობის მუდმივ პროცესშია ჩაბმული, ამის შედეგი 
ისაა, რომ არა მარტო ძველი მოთხოვნილებები იცვლება სოციალურ-ტექნოლო-
გიური პროგრესის შედეგად, არამედ განუწყვეტლივ ახალი მოთხოვნილებები 
ჩნდება. მაგალითად, ჯერ კიდევ 250 წლის წინ სწრაფი შეტყობინების გასაგზავ
ნად საჭირო იყო მტრედი, ხოლო დღეს შეტყობინების გაგზავნის მომენტში, 
ვეჭვობ, ვინმეს მტრედი გაახსენდეს საერთოდ, არათუ მოთხოვნილება გაგიჩ-
ნდეს მტრედის მოძიების.   

მაშასადამე, ინდივიდუალური სიკვდილის შიში დაძლეულია სოციალური 
უკვდავების ფონზე, რადგან სოციუმი ისტორიულ პროცესში, განსხვავებით 
ინდივიდისგან, ინფორმაციის თაობიდან თაობაში მუდმივ დინებაზეა დამოკიდე-
ბული, მას ამ გაგებით მოკვდავის ბედი არ მოელს. მაშინ, საინტერესოა, საიდან 
მოდის აპოკალიფსის მითი, კაცობრიობის განადგურების შიში. მიუხედავად იმ 
ფაქტისა, რომ სოციალური ერთეული თაობათა უწყვეტი ცვლის რეჟიმშია ჩა-
რთული, განა ცოტაა შემთხვევები, როდესაც სოფლებს, რეგიონებს და სხვას 
ტიპის სოციალურ გაერთიანებებს თავზე დატეხიათ ბუნებრივი კატაკლიზმები, 
როგორიცა ტყალდიდობა, შავი ჭირი, მიწისძვრა, გვალვა და სხვა, რა დროსაც 
ადამიანთა დიდი რაოდენობის მასიური განადგურებას აქვს ადგილი, ზოგჯერ 
მთელი სოფლის ან რეგიონისაც კი. ასეთი შემთხვევები უნდა მივიჩნიოთ იმ ობი-
ექტურ ფაქტორად, რომლის საფუძველზეც ეტაპობრივად ჩამოყალიბდა აპოკა-
ლიფტური განწყობები, რომლებიც თაობიდან თაობაში გადადის, კულტურიდან 
კულტურაში და ასე შემდეგ.

ჩვენ გავაანალიზეთ აპოკალიფსური მითების ფსიქოლოგიური საფუძვლები, 
სადაც, ერთი მხრივ, ბუნებრივი და სხვა სახის კატასტროფები და, მეორე მხრივ, 

14	 უზნაძე, შრომები IX, გვ 217.
15	 უზნაძე, IX ტომი, გვ. 216-217.



79

ადამიანის ცნობიერების ისტორიული განვითარება ქმნის კონკრეტულ ცნობიერ 
აქტს, რასაც აპოკალიფტური მითის სახე მიეცა. ამ კონკრეტულ საკითხში მირჩა 
ელიადეს დასკვნები უახლოვდება უზნაძის პოზიციას, რომ ცნება ისტორიულ პე-
რიოდში მომხდარი მოვლენის ასახვაა და თუ როგორია ეს ასახვა ამაზე ზეთოდ 
გვქონდა საუბარი.

თანამედროვე აპოკალიპტურ განწყობებსაც თავისი ობიექტური მიზეზები 
აქვს. ობიექტური ფაქტია, მასობრივი განადგურების სხვადასხვა საშუალებე-
ბის არსებობა, გვრჩება მხოლოდ ალბათობა, თუ მოცემულ მომენტში რამდენია 
ხდომილება იმისა რომ ესა თუ ის კატასტროფა ალბათური ხდომილებიდან რე-
ალობაში განხორციელდება. საქმეს ართულებს ობიექტური შემფასებლის არ
არსებობა, ანუ თუ რამდენია კონკრეტული ხდომილების ალბათობა, მაგალითად 
ატომური არმაგედონის. შეიძლება ყველა შევთანხმდეთ იმ ფაქტზე, რომ რუსეთ-
უკრაინის ომმა გაზარდა ატომური დაპირისპირების ალბათობა, მაგრამ ზუსტად 
რამდენით გაიზარდა ეს მაჩვენებელი, ან მანამდე რამდენი იყო, ამაზე შეთანხმება 
თითქმის შეუძლებელია.

თანამედროვეთა მრავალფეროვან გარემოს მრავალფეროვანი აპოკალიფ-
ტური განწყობებიც ახასიათებს. ზოგს უცხო პლანეტელების კოსმიური ოდისიის 
ჯერა ზოგს კი ფარდის მეორე მხარეს მყოფი ადამიანისგან მომდინარე საფრთხის. 
საკითხავი ის კი არაა თუ ვის როგორი აპოკალიფტური მომავლის სჯერა, არამედ 
შეძლებს თუ არა კაცობრიობა რესურსების დატაცების პარადიგმისგან და მის 
ფონზე ადამიანისგან მომდინარე აპოკალიპტური საფრთხეების თავის დაღწე-
ვას. წინააღმდეგ შემთხვევაში ჩვენ კაცობრიობა მუდამ ურთიერთგანადგურების 
ალბათობების თვლაში იქნება, რაც დროის დინებასთან ერთად დააახლოებს მას 
გარდაუვალ ფატალურ შედეგამდე. აღნიშნულ მოსაზრებას გავამყარებ ალბათო-
ბის თეორიის არგუმენტაციით. ალბათობის თეორიის მიხედვით, თუ მოვლენას 
აქვს მოხდენის ძალიან მცირე შანსი (მაგ., 0.0001%), ის თითქმის არ ხდება ერთ 
ცდაზე. მაგრამ თუ ამ ცდას მილიონჯერ გავიმეორებთ, მოვლენის ხდომილების 
ალბათობა თითქმის 100%-ს უახლოვდება.

სწორედ ამიტომაა, რომ თანამედროვე „სუბიექტური“ (ადამიანიდან მომდი-
ნარე) საფრთხეები, როგორიცაა ბირთვული იარაღი ან ეპიდემიები, იწვევს ასეთ 
ძლიერ შფოთვას. რაც უფრო მეტი მასობრივი განადგურების საშუალებები და ამ 
საშუალებათა მფლობელ სახელმწიფოთა შორის ანტაგონიზმი გაღრმავდება, მით 
უფრო იზრდება აპოკალიფტური კატასტროფის ალბათობა, განსხვავებით ძველი 
აპოკალიფტური შიშებისგან, სადაც საბოლოო ანგარიშით ღმერთი იწვევდა პრო-
ცესს და განახლების იმედსაც თავად იძლეოდა.

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



80

დავით      ბარათაშვილი         

დასკვნა

ეს ნაშრომი ამტკიცებს, რომ აპოკალიფსური განწყობები ღრმად ფესვგა-

დგმულია ადამიანის ფსიქოლოგიაში და საუკეთესოდ აიხსნება დიმიტრი უზნაძის 

განწყობის თეორიის ჩარჩოთი. თეორიის ხაზგასმა სუბიექტის მოთხოვნილებებსა 

და ობიექტურ გარემოს შორის ურთიერთქმედებაზე იძლევა მძლავრ ლინზას იმის 

გასაგებად, თუ როგორ წარმოშობს ინდივიდუალური სიკვდილის პირველყოფილი 

შიში, რეალური სამყაროს კატასტროფებთან დაპირისპირებისას, კოლექტიური 

განადგურების მითებს.

გილგამეშის ეპოსი წარმოადგენს ამ პროცესის არქეტიპულ მაგალითს, სა-

დაც მოკვდავობის პირადი ტერორი მიდის სამყაროს დამამთავრებელი წარღვნის 

მოყოლამდე. მთავარი დასკვნა ის არის, რომ აპოკალიფსური რწმენები არ არის 

სტატიკური; ისინი ვითარდებიან ცვალებადი „ობიექტური ფაქტორების“ საპასუ-

ხოდ, რომლებიც საფრთხეს უქმნის ადამიანის არსებობას. ანტიკურ ხანაში ეს 

ფაქტორები იყო ბუნებრივი კატასტროფები, რომლებიც ინტერპრეტირდებოდა 

როგორც ღვთაებრივი ქმედებები, ხოლო შედეგად მიღებული მითები იძლეოდა 

განახლების იმედს. დღეს, ობიექტური ფაქტორები უპირატესად ჩვენივე შექმნი-

ლია — მასობრივი განადგურების იარაღები, ეკოლოგიური კოლაფსი და გლობა-

ლური პანდემიები.

ეს თანამედროვე კონტექსტი აძლიერებს აპოკალიფსურ განწყობას. კატა-

სტროფის ალბათობა აღარ არის ღვთაებრივი ახირების საკითხი, არამედ ადა-

მიანური გათვლისა და შეცდომის. როგორც ალბათობის თეორია გვთავაზობს, 

მოვლენა მოხდენის მიზერული შანსით ხდება თითქმის გარდაუვალი, თუ შესაძ-

ლებლობა მეორდება საკმარისად ბევრჯერ. სანამ კაცობრიობა ფლობს საშუა-

ლებებს საკუთარი თავის გასანადგურებლად და სანამ გეოპოლიტიკური ანტა-

გონიზმები ნარჩუნდება, აპოკალიფსური მოვლენის ალბათობა იზრდება დროთა 

განმავლობაში. ეს თანამედროვე, სუბიექტური (ადამიანის მიერ გამოწვეული) სა-

ფრთხე წარმოშობს უნიკალურ და მძლავრ შფოთვას, განსხვავებულს ძველებური 

შიშებისგან, რადგან მას აკლია ღვთაებრივი მიზნის მანუგეშებელი დაპირება ან 

გარანტირებული განახლება. ამ ფსიქოლოგიური საფუძვლების გაგება არსები-
თია იმ ეპოქაში ნავიგაციისთვის, რომელიც განსაზღვრულია თავისივე მიყენე-
ბული ეგზისტენციალური რისკებით.



81

გამოყენებული სამეცნიერო ლიტერატურა

•	 უზნაძე დ., შრომები, ტ. VI, თბილისი, 1977 [uznadze d., shromebi, t’. VI, tbilisi, 1977]

•	 უზნაძე დ., შრომები, ტომი IX, თბილისი, 1986 [uznadze d., shromebi, t’omi IX, 
tbilisi, 1986]

•	 ჩხარტიშვილი შ., განწყობა და ცნობიერება, თბილისი, 1975 [chkhart’ishvili sh., 
gants’q’oba da tsnobiereba, tbilisi, 1975]

•	 წერეთელი მ., გილგამეშიანი: ბაბილონური ეპოსი, თბილისი, 2024 [ts’ereteli m., 
gilgameshiani: babilonuri ep’osi, tbilisi, 2024]

•	 Eliade M., The History of Religions: Essays in Methodology, University of Chicago 
Press, 1959

•	 Hall J.R., Apocalypse: From Antiquity to the Empire of Modernity, Polity, 2009

•	 Metcalf P., Huntington R., Celebrations of Death: The Anthropology of Mortuary 
Ritual, Cambridge University Press, 1991

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



82

დავით      ბარათაშვილი         

Davit Baratashvili*

AN ANALYSIS OF APOCALYPTIC BELIEFS  
BASED ON THE MYTH OF GILGAMESH  

AND ATTITUDE AND SET THEORY

Abstract

Beliefs about the end of civilisation, or apocalyptic moods, are deeply embedded 
in human history and culture. These ideas, originating from time immemorial, man-
ifest in various forms and have been widely studied as expressions of humanity’s 
existential fears. While the term „apocalypse” originally signified a divine „revelation,” 
its modern connotation has shifted towards catastrophic destruction, often caused by 
human actions. This paper explores the psychological foundations of these enduring 
and evolving beliefs.

Research will find out underlying psychological mechanisms that give rise to and 
shape apocalyptic moods, from ancient myths to modern anxieties.

This study employs a theoretical and conceptual analysis, using Dimitri Uznadze’s 
attitude and set theory as its primary analytical framework. The theory, which posits 
that psychic activity arises from the interaction between a subject’s needs (subjective 
factor) and the objective environment (objective factor), is applied to interpret one of 

the earliest recorded apocalyptic narratives—the flood myth in the Epic of Gilgamesh 

and the modern apocalyptic fears. The analysis integrates insights from anthropology 

and religious studies to trace the evolution of apocalyptic thought.

The analysis suggests that the genesis of apocalyptic beliefs is rooted in the 

human capacity for „objectification”—the conscious act of singling out and reflecting 

upon a phenomenon. The foundational objectification is that of individual death, as 

exemplified by Gilgamesh’s fear following the death of his friend Enkidu. This individ-

ual existential anxiety, when confronted with large-scale natural disasters (objective 

factors), is projected onto a collective scale, forming the basis for apocalyptic myths 

*	 Ph.D. Candidate at Caucasus International University. https://orcid.org/0009-0007-0104-
5576



83

of world destruction and renewal. In the modern era, the objective factor has shifted 

from metaphysical forces to human-made threats, such as nuclear weapons and 

pandemics, altering the nature of apocalyptic fear from one of divine judgment and 
renewal to one of secular, final annihilation.

Understanding apocalyptic moods through the lens of Attitude and Set theory 
provides a framework for analysing contemporary societal anxieties. It highlights how 
objective threats, amplified by modern technology and media, interact with funda-
mental human psychology to create powerful, socially formative dispositions towards 
the future. This perspective is crucial for comprehending the political and social im-
pact of widespread existential fear.

Keywords: Apocalypse, Attitude and Set Theory, Dimitri Uznadze, Epic of Gil-
gamesh, Existential Fear, Myth. 

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



84

თამთა ამირანაშვილი*

ᲛᲐᲠᲒᲐᲠᲔᲢ ᲔᲢᲕᲣᲓᲘᲡ „ᲝᲠᲘᲥᲡᲘ ᲓᲐ ᲙᲠᲔᲘᲙᲘ“  
– ᲞᲝᲡᲢᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲠᲔᲐᲚᲝᲑᲐ  

ᲑᲘᲝᲢᲔᲥᲜᲝᲚᲝᲒᲘᲣᲠ ᲔᲞᲝᲥᲐᲨᲘ

ბოლო ორი ათწლეულია ლიტერატურულ და სამეცნიერო კვლევებს ერთ 
ჭრილში განიხილავენ. მეცნიერებისა და ჰუმანიტარული საგნების დიქოტომია არ 
ახალია, მათ შორის მჭიდრო კავშირი ჯერ კიდევ შუა საუკუნეებშია შესამჩნევი 
გოლემის, ჰომუნკულუსისა და ავტომატების ხანგრძლივი ლიტერატურული მო-
ტივებით, რაც მოგვიანებით დაგვირგვინდა დოქტორ ფრანკენშტაინის მიერ შექ-
მნილი ურჩხულითა და მისი ვარიაციებით, დოქტორ მოროს მხეცი ადამიანებით, 
რობოტებით, ანდროიდებით, კიბორგებითა და სხვა პოსტჰუმანებით. 

დღესდღეობით მეცნიერებისა და ლიტერატურის ურთიერთობამ ბიოტექნო-
ლოგიაზე კონცენტრირებული დისკურსი წარმოქმნა, რომლის მთავარი მოტივი 
ბიოტექნოლოგიურ სამყაროში ადამიანური იდენტობის გარდაქმნის შესწავლაა. 
ხშირად პოსტ-აპოკალიპტური ფონის გამოყენებით, ბიოტექნოლოგიური დისტო-
პიები მოიცავს მთელ რიგ თემებს: ადამიანობის არსის განსაზღვრა პოსტჰუმა-
ნიზმის ეპოქაში, გიჟი მეცნიერის ჰიბრისი, ევგენიკა, კლონირება, გენეტიკური 
ინჟინერია, გენდერი და ეკოლოგიური/გარემოსდაცვითი საკითხები, კიბერსივ-
რცე/თამაშები, გლობალიზაცია და გვიანი კაპიტალიზმის მულტინაციონალური 
კორპორაციები, რომლებიც ნაციონალურ სახელმწიფოებს ძირს უთხრიან, სოცი-
ალური უთანასწორობები, ტოტალიტარიზმი, ზედამხედველობა, რელიგია, ენისა 
და მედიის კრიტიკა.

ბრიტანელი გენეტიკის პროფესორმა, ჯონ ბ.ს. ჰალდეინმა შეამჩნია, რომ 
ბიოლოგები, განსაკუთრებით კი გენეტიკოსები, თავიანთი აღმოჩენებისთვის 
მწვავე კრიტიკას იმსახურებენ1. ამ იდეას ლარს შმაინკიც ავითარებს, ის განმა-
რტავს, რომ ბიოლოგიური ან გენეტიკური ინოვაციები ერეტიკოსობადაა მიჩნე-
ული, რადგან ისინი ადამიანებს მათ ბუნებრივ მდგომარეობას აშორებს და ღვთა-
ებრივ საწყისს უპირისპირდება2. გენეტიკური ინჟინერიის პროგრესი ეჭვის ქვეშ 

*	 ფილოლოგიის დოქტორი, აკაკი წერეთლის სახელმწიფო უნივერსიტეტი. https://orcid.
org/0009-0004-0659-0088

1	 Haldane, 1924, 44.
2	 Schmeink, 2016, 2.

orbeliani



85

აყენებს რწმენას ადამიანის გენომის ხელშეუხებლობის შესახებ, საზოგადოებაში 
შფოთვას იწვევს შეუცნობელთან კონტაქტის და ღვთაებრივი საზღვრების გადა-
ლახვის გამო. გარდა ამისა, გენეტიკური მოდიფიკაციები გავლენას ახდენს იდე-
ნტობის, ადამიანის შექმნისა და ევოლუციის შესახებ ფუნდამენტური ცოდნისა 
და რწმენის შესახებ, რის გამოც ის მწვავე რეაქციას იწვევს.3

დღეს პოსტჰუმანიზმის თეორია ცხარე დისკუსიის საგანია. ფილოსოფოსები 
და მეცნიერები აქტიურად განიხილავენ ახალი ადამიანის მახასიათებლებს, რო-
მელიც თანამედროვე სამეცნიერო მიღწევების პროდუქტი იქნება. გენეტიკური 
ინჟინერიის, ნანოტექნოლოგიისა და რობოტიკის სწრაფმა განვითარებამ წარ
მოშვა საჭიროება გადავაფასოთ რას ნიშნავს იყო ადამიანი, რა კრიტერიუმებია 
საჭირო იმისათვის, რომ ადამიანად ითვლებოდე? ქეთრინ ჰეილსი ნაშრომში „რო-
გორ გავხდით პოსტადამიანები“ (How We Became Posthuman) აღნიშნავს, რომ 
ლიტერატურული ტექსტები პოსტჰუმანისტურ თეორიებს მატერიალურ ფორმას 
აძლევენ. ჰეილსი ხაზს უსვამს, რომ პოსტჰუმანისტური იდენტობა გარეგნულ 
ფიზიკურ ცვლილებებზე მეტად ცნობიერებისა და თვითშეგნების ტრანსფორმა-
ციასთანაა კავშირში4. 

მიუხედავად იმისა, რომ კანადელი მწერალი მარგარეტ ეტვუდი სახელგანთქ-
მულია ლექსებითა და რომანებით, ალბათ ბევრისთვის წარმოუდგენელია, მაგრამ 
ის მეცნიერებისადმი ინტერესითაც გამოირჩევა, რაც გარკვეულწილად მისი 
ოჯახური წარმომავლობითაა განპირობებული – მისი მამა მუშაობდა ენტომო-
ლოგად, ხოლო ძმა ნეიროფიზიოლოგად. დღესაც ეტვუდი აქტიურად აგროვებს 
ინფორმაციას სამეცნიერო და ტექნოლოგიური განვითარების შესახებ. მართა-
ლია, მისი მრავალი ქმნილება მეცნიერების კრიტიკას შეიცავს, მაგრამ მწერალი 
სულაც არაა უარყოფითად განწყობილი მეცნიერების მიმართ, ის გვაფრთხილებს 
იმ ფატალური შედეგების შესახებ, რომლებიც მაღალი ტექნოლოგიებით ახლად 
მოპოვებული ცოდნის დაუფიქრებლად გამოყენებას მოსდევს.

ეტვუდის მეცნიერებით გატაცება თვალსაჩინოდ ჩანს მისი მხატვრული ნა-
წარმოებების მთელ სპექტრში, განსაკუთრებით აღსანიშნავია სიცოცხლე ადამი-
ანთა მოდგმამდე (Life Before Man) და კატის თვალი (Cat’s Eye (1988), ალბერტ 
აინშტაინის რელატივობის თეორიისა და კვანტური მექანიკის კონცეფციებს 
მწერალი ქალთა უფლებების დაცვის მეტაფორულ ხერხებად წარმოგვიდგენს5. 
სწორედ „ორიქსსა და კრეიკში“ გვარწმუნებს მწერალი, რომ მეცნიერება და ლი-
ტერატურა – რომლებიც ტრადიციულად იზოლირებულ ინტელექტუალურ სფე-

3	 Škrovan, 2024, 47.
4	 Hayles, 1999, 47.
5	 Arias, 2011, 382-383.

ᲛᲐᲠᲒᲐᲠᲔᲢ ᲔᲢᲕᲣᲓᲘᲡ „ᲝᲠᲘᲥᲡᲘ ᲓᲐ ᲙᲠᲔᲘᲙᲘ“  
– ᲞᲝᲡᲢᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲠᲔᲐᲚᲝᲑᲐ ᲑᲘᲝᲢᲔᲥᲜᲝᲚᲝᲒᲘᲣᲠ ᲔᲞᲝᲥᲐᲨᲘ



86

თამთა      ამირანაშვილი          

როებადაა მიჩნეული – უფრო მეტადაა ერთმანეთთან გადაჯაჭვული, ვიდრე ჩვენ 
გვგონია. იგი ამტკიცებს, რომ მხატვრული ლიტერატურის ავტორები სამყაროს, 
კაცობრიობისა და მომავლის კვლევისას მეცნიერის როლს ითავსებენ. 

„ორიქსი და კრეიკი“ შლეგადამის ტრილოგიის პირველი რომანია, მას მო-
სდევს „წყალდიდობის წელი“ (The Year of the Flood) (2009) და „შლეგადამი“ 
(Maddaddam) (2013). სამივე მათგანი ეკოლოგიური კატასტროფის შესახებაა. 
კერძოდ, „ორიქსსა და კრეიკში“ გენეტიკური მანიპულაციისა და მისი თანმდევი 
პროცესების შედეგებია აღწერილი. ამავდროულად, ის კავშირშია ბიოტექნოლო-
გიასთან, გარემოს დეგრადაციასთან და უკონტროლო მეცნიერული პროგრესის 
ეთიკურ დილემებთან. წინამდებარე ნაშრომის მიზანია მარგარეტ ეტვუდის რო-
მანის „ორიქსი და კრეიკი“ პოსტჰუმანიზმის თეორიის მიხედვით ანალიზი, მასში 
განსხეულებული ბიოტექნოლოგიური ეპოქის თავისებურებების თავმოყრა და 
თანამედროვეობასთან შედარება, ბიოტექნოლოოგიური ინჟინერიის გავლენით 
ადამიანის არსისა და დანიშნულების, მისი თვითაღქმის გარდაქმნის შესწავლა.

სტატიაზე მუშაობისას ვიხელმძღვანელე ე.წ. close reading და ტექსტუა-
ლური ანალიზის მეთოდებით პოსტჰუმანიზმის თეორიასთან და ბიოტექნო-
ლოგიასთან დაკავშირებული თემების, სიმბოლოებისა და ნარატივის ტექნიკის 
ამოსაცნობად. ასევე კონტექსტუალური მეთოდის გამოყენება საჭირო გახდა იმ 
ისტორიულ-კულტურული კონტექსტის აღსაწერად, რომლის დროსაც რომანი 
შეიქმნა. თავდაპირველად დავამუშავე პოსტჰუმანიზმის თეორიული ჩარჩო, რომ-
ლის საფუძველზეც ჩავატარე ტექსტის ანალიზი და საბოლოოდ ჩამოვაყალიბე 
რომანში აღწერილი ბიოტექნოლოგიური ეპოქის მახასიათებლები. პოსტჰუმა-
ნიზმის თეორიის ჩამოყალიბება ძირითადად კავშირშია შემდეგი ორი თეორეტი-
კოსის სახელთან: როზი ბრაიდოტი, რომლის ნაშრომები პოსტადამიანი (2013) 
და პოსტადამიანის ცოდნა (2019) ანთროპოცენტრიზმს ეჭვით უცქერის და სპი-
ნოზას ფილოსოფიასა და ფემინისტურ თეორიას ეყრდნობა; ხოლო კეთრინ ჰე-
ილსი ნაშრომით როგორ გავხდით პოსტადამიანები პოსტჰუმანიზმის თეორიას 
უყრის საფუძველს. მასში საუბარია ადამიანის და მექანიკურ არსებებს შორის 
განსხვავებაზე. თუმცა წარმოდგენილ სტატიაში ბიოტექნოლოგიური სამყაროს 
ნაკლოვანებების შესასწავლად გამოვიყენე ფრენსის ფუკუიამას ნაშრომი „ჩვენი 
პოსტჰუმანისტური მომავალი, ბიოტექნოლოგიური რევოლუციის შედეგები“ (Our 
Posthuman Future: Consequences of the Biotechnology Revolution). წინამდებარე 
სტატიაში მარგარეტ ეტვუდის რომანის გაანალიზება ფრენსის ფუკუიამას მოსა-
ზრებების მიხედვით წარიმართება.

შული ბარზილაი „ორიქსსა და კრეიკს“ ინგლისური ტრადიციის ისეთ ცნო-
ბილ ლიტერატურულ შედევრებთან აკავშირებს, როგორიცაა უილიამ შექსპირის 



87

ჰამლეტი, უილიამ დეფოს რობინზონ კრუზო და მერი შელის ფრანკენშტაინი. 
მან ასევე მიუთითა, რომ ეტვუდის რომანი სამეცნიერო ფანტასტიკისა და ბილ-
დუნგსრომანის ელემენტებს შეიცავს. მრავალი კრიტიკოსის აზრით, ეტვუდის 
„ორიქსი და კრეიკი“ დისტოპიური რომანია, ჟანრი, რომელიც მწერალმა მხევლის 
წიგნსა (1985) და მოგვიანებით ბრმა მკვლელში (2000) უკვე გამოიყენა6. „ორიქსი 
და კრეიკი“ მართლაც შეესაბამება დისტოპიური რომანის ჟანრის პოეტიკას, თუ-
მცა თვითონ მწერლის მოსაზრებით, „ორიქსი და კრეიკი“ ზედმეტად რეალისტუ-
რია, ვინაიდან ის ბიოგენეტიკის, კლონირებისა და ადამიანის გენომის საბოლოო 
სეკვენირების (დნმ-ის სეკვენირება არის დნმ-ის ფრაგმენტში არსებული ნუკლე-
ოტიდების (ადენინების, თიმინების, ციტოზინებისა და გუანინების) მიმდევრო-
ბის განსაზღვრის პროცესი) უახლეს ექსპერიმენტებს ასახავს. სწორედ ამიტომ 
ეტვუდი ამტკიცებს, რომ ის სპეკულაციურ ფანტასტიკას წერს, ვინაიდან ხსენე-
ბული რომანი გალაქტიკათაშორის კოსმოსურ მოგზაურობას, ტელეპორტაციას, 
მარსელებს არ შეიცავს, მასში ისეთი არაფერია, რაც უკვე გამოგონებული არაა. 
ამრიგად, მიუხედავად იმისა, რომ „ორიქსი და კრეიკი“ შეიძლება მივიჩნიოთ რო-
გორც დისტოპიად და სამეცნიერო ფანტასტიკად, ის სპეკულაციური ფანტასტი-
კაცაა (სპეკულაციური ფანტასტიკა ქოლგა ტერმინია, მასში ერთიანდება ისეთი 
ქვეჟანრები, როგორიცაა სამეცნიერო ფანტასტიკა, ფენტეზი, დისტოპია, ის მო-
იცავს თემატიკას მომავლის ტექნოლოგიების, მაგიური რეალიზმის, ალტერნა-
ტიული ისტორიისა და ზებუნებრივ ელემენტებს), რადგან ისეთ რეალურ მეცნი-
ერულ და ტექნოლოგიურ მიღწევებს ასახავს, რომელიც ოცდამეერთე საუკუნის 
მკითხველისთვის ნაცნობი და გასაგებია. 

სლავომირ კუჟნიცკი აღნიშნავს, რომ ეტვუდი სპეკულაციური ფანტასტიკის 
ნაწარმოებების განხილვისას ქმნის ტერმინს „უსტოპია“ (ustopia). აერთიანებს 
რა უტოპიასა და დისტოპიას, მწერალი ამჟღავნებს სპეკულაციური ფანტასტი-
კის უნარს გამოხატოს როგორც კაცობრიობის იმედით აღსავსე მომავალი ასევე 
აპოკალიფსური აღსასრული7. იმის ნაცვლად, რომ სპეკულაციური ნარატივების 
მეშვეობით თანამედროვე სამყაროს პრობლემებს დააღწიოს თავი, ეტვუდი ამ 
წარმოსახულ სცენარებს უკვე მიმდინარე სამეცნიერო და ტექნოლოგიური მიღ-
წევების საჩვენებლად იყენებს8. გენეტიკური ინჟინერიის ასპექტების სპეკულა-
ციურ ფიქციაში ასახვისას მწერალი აღწერს საზოგადოების კლასობრივი დიფე-
რენციაციის გაღრმავებას, მაღალი ტექნოლოგიების დაუდევარი გამოყენების 

6	 Mosca, 2013, 38.
7	 Kuznicki, 2017, 17.
8	 Škrovan, 2016.

ᲛᲐᲠᲒᲐᲠᲔᲢ ᲔᲢᲕᲣᲓᲘᲡ „ᲝᲠᲘᲥᲡᲘ ᲓᲐ ᲙᲠᲔᲘᲙᲘ“  
– ᲞᲝᲡᲢᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲠᲔᲐᲚᲝᲑᲐ ᲑᲘᲝᲢᲔᲥᲜᲝᲚᲝᲒᲘᲣᲠ ᲔᲞᲝᲥᲐᲨᲘ



88

თამთა      ამირანაშვილი          

შედეგად გარემოს განადგურებას, ცოცხალი არსებისადმი როგორც ვაჭრობის 
საგნისადმი მოპყრობას და სვამს მორალურ კითხვებს გენეტიკურად შეცვლილი 
არსებების უფლებების შესახებ. 

„ორიქსი და კრეიკი“ მარგარეტ ეტვუდის წინანდელი ნაწარმოებებისგან გა-
ნსხვავებით არალინეალური სტრუქტურით გამოირჩევა, მასში დროის ორი პლა-
ნია: აპოკალიფსის წინა –წარსული და აპოკალიფსის შემდგომი – აწმყო, მთავარი 
გმირი და ასევე მთხრობელი თოვლის კაცი (ადრე ჯიმის სახელით ცნობილი) წა-
რსულსა და აწმყოს შორის დამაკავშირებელი რგოლია. მთხრობელ თოვლის კაცს 
გადარჩენილის ტიპურად კანადურ პოზაში ვხვდებით, ის ხეზეა, გაურბის ისეთ სა-
შიშ მტაცებლებს, როგორებიცაა მგელძაღლები (მგლისა და ძაღლის ჰიბრიდები). 
მისი პოზა დარვინულ თემას გახსენებს ადამიანის ხიდან ჩამოსვლისა, მაგრამ 
შებრუნებული სახით, თავისი მაიმუნი წინაპრებისგან განსხვავებით თოვლის 
კაცი ხიდან კი არ ჩამოვიდა, პირიქით ხეზე დაბრუნდა. ჯიმი მის ადრეულ ლი-
ტერატურულ წინაპარს რობინზონ კრუზოსაც გვაგონებს, რომელიც ასევე თავს 
ხეზე ასვლით იცავდა. ფლეშბექების მეშვეობით ვეცნობით არა მხოლოდ ჯიმის 
პირად ცხოვრებას, არამედ აპოკალიფსის წინა პერიოდის თავისებურებებსაც. 
წიგნის სახელწოდება ჯიმის ორ საუკეთესო მეგობარს უკავშირდება: გლენი/კრე-
იკი, ბიოგენეტიკის ინჟინერი და ორიქსი, ორივე მეგობრის სიყვარულის საგანი. 
ორივე ბიჭი პოსტჰუმანისტურ სამყაროში ცხოვრობს და ორივე განსხვავებულად 
აღიქვამს სამყაროს – ჯიმი უზომოდ შეშინებულია მზარდი სოციალური უთანა-
სწორობით და ყველაფრის მიმართ კაპიტალისტური უტილიტარული მიდგომით. 
კრეიკი, მეორეს მხრივ, ღრმად არის დაინტერესებული გენეტიკური ინჟინერიით 
(ცხოველების, ბუნების და თვით ადამიანების), მას სურს ახალი გამოგონებები 
ადამიანთა მიზნებს მოარგოს. ეტვუდი სამოთხელის პროექტის ამ სამ მონაწი-
ლეს წარმოადგენს როგორც ქრისტიანულ წმინდა სამებას, უფლის ავტორიტეტი 
მეცნიერებამ ეფექტურად შეცვალა. კრეიკი იღებს მამის როლს, თოვლის კაცი 
მსხვერპლი ძის და იმანენტური ლოგოსის და ორიქსი, სულიწმიდის როლს.

წიგნის ბოლოსთვის მთელი სამყარო თავდაყირა დგას, სახეობათა გადაშე-
ნების შესახებ კომპიუტერული თამაში, რომელსაც ჯიმი და კრეიკი ბავშვობაში 
თამაშობდნენ, რეალობად იქცა. საბოლოოდ ადამიანები იმ ვირუსით იხოცებიან, 
რომელიც ორიქსმა სრულიად გულუბრყვილოდ კრეიკის ბრძანებების შესაბამი-
სად უნებლიედ გაავრცელა.

როგორც ზემოთ აღვნიშნე, ფრენსის ფუკუიამა ნაშრომში „ჩვენი პოსტჰუ-
მანისტური მომავალი, ბიოტექნოლოგიური რევოლუციის შედეგები“ აღნიშნავს, 
რომ თანამედროვე ბიოტექნოლოგია ადამიანურ ბუნებას მნიშვნელოვან საფრ-



89

თხეს უქმნის და მას ნელ-ნელა ისტორიის „პოსტჰუმანისტურ“ ეტაპზე“ გადავყა-
ვართ. ფუკუიამა ამ საფრთხეს სამი მიმართულებით ხედავს: პირველი, ახალი 
მედიკამენტების შექმნა და ფარმაცევტული კომპანიების უნარი მედიკამენტები 
მომხმარებლების ინდივიდუალურ საჭიროებებს მოარგოს; მეორე, ღეროვანი 
უჯრედების კვლევის მიღწევები მეცნიერებს საშუალებას აძლევს ორგანიზმის 
ყველა ქსოვილი აღადგინონ, ცხოველები ახალი ორგანოების მიმწოდებლებად 
გამოიყენონ; მესამე, ემბრიონებს უამრავი გენეტიკური კვლევა და მანიპულაცია 
უტარდება მომავალი თაობების გაუმჯობესებისთვის. ფუკუიამა შიშობს, რომ გე-
ნური ინჟინერია და ტექნოლოგიების განვითარება სოციალურ უთანასწორობას 
წარმოშობს. გაჩნდება გენეტიკურად „ძლიერი“ და გენეტიკურად „სუსტი“ კლა-
სები, ერთ დროს ხელოვნურად დაპროგრამებული მახასიათებლები მემკვიდრეო-
ბით გადაეცემა თაობებს და თანასწორობის იდეას საფუძველი შეერყევა9. 

ფუკუიამას ვარაუდი ეტვუდის რომანში მართლდება. „ორიქსსა და კრეიკში“ 
უაღრესად დიფერენცირებული საზოგადოებაა აღწერილი, რომლის გახლეჩა 
ადამიანთა გონებრივი შესაძლობების მიხედვით მოხდა. მომავლის ამერიკაში მო-
სახლეობა ორ ნაწილადაა გაყოფილი - პრივილეგირებული ელიტა იზოლირებულ 
კომპაუნდებში ცხოვრობს, ხოლო დაბალი ფენა ე.წ. პლებლანდიებში, დაბინძუ-
რებულ ქალაქებში, სადაც ქაოსი და უწესრიგობა სუფევს. პოსტ-აპოკალიფსური 
ამერიკის შეერთებული შტატების დისტოპიური საზოგადოება მატერიალისტური 
და ჰედონისტურია, ის ექსტრემალური კონსუმერიზმით ხასიათდება. 

ეტვუდის მხატვრულ ქმნილებაში არა ერთი ეპიზოდია, რომელიც მინიშ-
ნებას შეიცავს კომპანიების არაეთიკური ქმედებების შესახებ, კერძოდ ისინი 
ხელოვნურად ავრცელებენ ვირუსებს და მედიკამენტებსაც წარმატებით ასა-
ღებენ. ასევე გავრცელებული პრაქტიკაა გარეგნობის გამაუმჯობესებლი წა-
მლების დამზადება, მაგალითად, კუნთების გამმაგრებელი, გამაახალგაზრდა-
ვებელი, ლიბიდოს გამაუმჯობესებელი. ჯიმის მამა თავს იწონებს, რომ შექმნა 
წამალი, რომელიც ძველ ეპიდერმისს ახლით ანაცვლებდა; ის არ ახსენებს შე-
საძლო გვერდით ეფექტებს და ყურადღებას ამახვილებს წარმატების შემთხვე-
ვაში მიღებულ მატერიალურ ჯილდოზე. მისი თქმით, ნებისმიერი შეძლებული 
და ოდესღაც ახალგაზრდა, ლამაზი ქალი ან კაცი გაყიდდა თავის სახლს, შვი-
ლებს და სულს. ჯიმის დედა უკმაყოფილოა, რომ მამა ადამიანების სისუსტეე-
ბით სარგებლობს და ახსენებს მას მის ძველ იდეალებს, მისწრაფებებს ხალხის 
ცხოვრების გაუმჯობესების შესახებ. ჯიმის მამას მშვენივრად ახსოვს თავისი 

9	 Fukuyama, 2003, 7.

ᲛᲐᲠᲒᲐᲠᲔᲢ ᲔᲢᲕᲣᲓᲘᲡ „ᲝᲠᲘᲥᲡᲘ ᲓᲐ ᲙᲠᲔᲘᲙᲘ“  
– ᲞᲝᲡᲢᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲠᲔᲐᲚᲝᲑᲐ ᲑᲘᲝᲢᲔᲥᲜᲝᲚᲝᲒᲘᲣᲠ ᲔᲞᲝᲥᲐᲨᲘ



90

თამთა      ამირანაშვილი          

იდეალები, მას უბრალოდ პოსტჰუმანისტურ სამყაროში აღარ ძალუძს მათი გა-
ნხორციელება. ადამიანი ისე მიდის იდეალების წინააღმდეგ, თითქოს ეს სრუ-
ლიად ნებაყოფლობითია. 

ჯიმის მშობლები გასაიდუმლოებულ პროექტებზე მომუშავე კომპანიების 
თანამშრომლები არიან. როგორც მოგვიანებით გაირკვევა, მამას კომპანია სა-
ბოლოოდ წარმატებით შეასრულებს კორტიკალური ქსოვილის ტრანსგენურ 
ღორში ჩანერგვას, ღორის ამ სახეობას მოგვიანებით ღორილას უწოდებენ. ეს 
გამოგონება ჯიმის ოჯახში დაპირისპირებას იწვევს, რადგან დედა უკვე ყო-
ფილი მეცნიერია, ის იაზრებს მეცნიერებზე დაკისრებულ პასუხისმგებლობასა 
და ვალდებულებებს, იკავებს ეთიკურ პოზიციას და საბოლოოდ ცხოველებისა 
და ორგანული პროდუქტების დამცველად გვევლინება. შესაძლოა ზემოთ აღწე-
რილი მოვლენა ფანტასტიკად მოგვეჩვენოს, მაგრამ მრავალორგანოვანი ღორი 
რეალურად არსებობს, თუმცა მეცნიერებს ჯერჯერობით კორტიკალური ქსო-
ვილი არ ჩაუნერგავთ. 

გენეტიკურად მოდიფიცირებულ პროდუქტებსა და ბიოგენეტიკურ ექსპე-
რიმენტებს ეტვუდი რომანში დიდ ყურადღებას უთმობს. გენეტიკური ინჟინერიის 
განვითარება, იქნება ეს სოფლის მეურნეობის ბიოტექნოლოგია თუ ადამიანის 
გენეტიკური მანიპულაცია, საფრთხის შემცველია. რაც შეეხება პირველს, გენე-
ტიკურად მოდიფიცირებულ პროდუქტებს, რომანში ამ პრაქტიკის წინააღმდეგ 
მზარდი აღშფოთებაა ყავის წარმოებასთან მიმართებაში. სკოლის დამთავრების 
შემდეგ ჯიმი და კრეიკი შვებულებას კრეიკის ბიძა პიტთან ერთად ატარებენ. 
ჯიმი იხსენებს, რომ ეს იყო ზაფხული, როცა გენეტიკურად მოდიფიცირებული 
ყავის ომები მიმდინარეობდა. მსგავსი პროტესტები, ძირითადად თანამედროვე 
მოვლენებს ეფუძნება, მაგალითად აშშ-ში კამპანიებია გენეტიკურად მოდიფიცი-
რებული სიმინდის, სოიოსა და პომიდვრის წინააღმდეგ10. 

ფუკუიამა მთელ თავს უთმობს გენეტიკური ინჟინერიის შედეგებს, ხოლო 
ეტვუდის რომანი, მთლიანად ბიოტექნოლოგიის და გენური ინჟინერიის შედეგე-
ბის აღწერას ეთმობა. ფუკუიამა და ეტვუდი ერთად ითვალისწინებენ, რომ სო-
ფლის მეურნეობის გენეტიკური მოდიფიკაციის შემდეგ – რომელიც „ორიქსისა 
და კრეიკის“ ფინალში თითქმის ყველა კულტურას შეეხება – ადამიანის გენეტი-
კური ინჟინერია წარმოადგენს გარდაუვალ საბოლოო ეტაპს. მიუხედავად იმისა, 
რომ თანამედროვე კვლევა შორს არის ადამიანის DNA-ს იმ მოდიფიკაციების 
მიღწევისგან, რასაც კრეიკი რომანში ასრულებს, ადამიანის გენომის პროექტის 
ადრეული დასრულება 2000 წლის ივნისში ადასტურებს მეცნიერული პროგრესის 

10	 Arias, 2011, 389.



91

სწრაფ ტემპს ამ სფეროში, რაც მიუთითებს, რომ საზოგადოება უნდა მოემზადოს 
პოსტადამიანთან შესახვედრად11. 

ეტვუდის რომანის პოსტადამიანები, პოსტ-აპოკალიპტური სამყაროს ახალი 
ბინადრები ე.წ. კრეიკანელები (კრეიკის შვილები), გენეტიკურად მოდიფიცირე-
ბული ადამიანის სახეობაა. მათთვის დამახასიათებელია ულტრაიისფერი რადი-
აციის მიმართ მდგრადი კანი, მწერების მოსაგერიებელი სისტემა, მცენარეების 
მონელების უპრეცედენტო შესაძლებლობა, ასევე თვითგანკურნების უნარი კა-
ტებისთვის დახასიათებელი კრუტუნის მეშვეობით. თუმცა, კრეიკანელებს აქვთ 
თავისებურებები, რაც ნაკლოვანებად შეიძლება ჩაითვალოს მაგალითად, გამრა-
ვლება ემოციური შინაარსისგან დაცლილია. ისინი წერა-კითხვის უცოდინრები 
არიან და არ გააჩნიათ ანალიტიკური აზროვნების უნარი, ისე არიანი დაპროგ-
რამებული, რომ ოცდაათი წლის ასაკში უეცრად, ავადმყოფობის გარეშე კვდე-
ბიან. სამაგიეროდ, არ განიცდიან სიბერის თანმხლებ შფოთვებს. კრეიკანელების 
მარტივი საჭმლის მომნელებელი სისტემა საკვებ რესურსებზე მათ დამოკიდებუ-
ლებას ამცირებს, მაგრამ ამავდროულად აძლიერებს მათ დამოუკიდებლობასა და 
გარემოსთან თავსებადობას. კრეიკანელების შეჯვარების თავისებური ქცევა მო-
სახლეობის რაოდენობის კონტროლისთვისაა გამიზნული. კრეიკანელების ინტე-
ლექტის შეზღუდვა გამომდინარეობს კრეიკის რწმენისგან, რომ ძალადობა და 
კორუფცია მოაზროვნე ადამიანის თანმდევია. ადამიანური ამორალობა მათთვის 
გაუგებარია, ვერ იგებენ ტყუილის, ქურდობის, ღალატის არსს. ჯიმის მცდელობა 
აუხსნას კრეიკანელებს მაგალითად, მანქანის, ან ტოსტის ცნება, წარუმატებელი 
აღმოჩნდება. ჯიმი ხვდება, რომ კრეიკანელებისთვის მისი სახელი თოვლის კაცი 
უბრალოდ ორი სიტყვაა, მათ არც თოვლის მნიშვნელობა იციან და არც კაცის. 
მნიშვნელოვანია, რომ ყველა ეს თვისება კრეიკის მიერ განზრახაა შექმნილი, იგი 
უტოპიური იდეით ხელმძღვანელობდა და სრულყოფილი საზოგადოების შექმნას 
ესწრაფოდა. შედეგად მივიღეთ მშვიდობისმოყვარე უწყინარი პოსტადამიანის 
სახეობა. კრეიკმა ადამიანის გენეტიკური კოდი გადაწერა, მან სრულყოფილი პო-
სტადამიანები კრეიკანელები ადამიანური დესტრუქციის ისტორიული ციკლის 
დასასრულებლად შექმნა. რომანის ბოლოს ცხადი ხდება, რომ კრეიკის მცდელობა 
გაანადგუროს ყველა ადამიანური თვისება, რომელსაც ის პოტენციურად დესტ-
რუქციულად მიიჩნევს – რელიგია, ხელოვნება, სიზმრები, მუსიკა, ძალადობა და 
სექსუალური ლტოლვა – წარუმატებელი აღმოჩნდა. კრეიკანელები ხელოვნების, 
სიმბოლური აზროვნებისა და რელიგიისადმი მიდრეკილების გრძნობის განვითა-
რებას იწყებენ: სნოუმენის სახლში უსაფრთხოდ დასაბრუნებლად შექმნეს მისი 

11	 იქვე.

ᲛᲐᲠᲒᲐᲠᲔᲢ ᲔᲢᲕᲣᲓᲘᲡ „ᲝᲠᲘᲥᲡᲘ ᲓᲐ ᲙᲠᲔᲘᲙᲘ“  
– ᲞᲝᲡᲢᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲠᲔᲐᲚᲝᲑᲐ ᲑᲘᲝᲢᲔᲥᲜᲝᲚᲝᲒᲘᲣᲠ ᲔᲞᲝᲥᲐᲨᲘ



92

თამთა      ამირანაშვილი          

კერპი, მის ირგვლივ წრეზე დგებიან, მღერიან და იმეორებენ სიტყვას, რომელიც 
„ამენს” ჰგავს. ჯიმი იძულებულია კრეიკანელების ცნობისმოყვარეობა დააკმაყო-
ფილოს. ის გარკვეულწილად ხელს უწყობს კრეიკის შესახებ მითების შექმნას, 
ვინაიდან კრეიკანელებს შთააგონა, რომ მათი შემქმნელი კრეიკია. ჯიმი კმაყო-
ფილებით ამბობს, რომ ნებისმიერი სახის სიმბოლური აზროვნება კრეიკის შეხე-
დულებით ნიშნავდა დაცემას, კრეიკანელები შემდეგ დაიწყებდნენ კერპების გა-
მოგონებას, დაკრძალვებს, საფლავის გათხრას, ცოდვას, ეყოლებოდათ მეფეები 
და ისევ გაჩნდებოდა მონობა და ომი. შესაძლოა ეს ჯიმის გვიანი შურისძიებაა, 
რადგან სწორედ მან აქცია კრეიკი კრეიკანელების ღმერთად. 

დღევანდელი ტენდენციების მსგავსად ბიოტექნოლოგიურ სამყაროში 
ინტერესი მინელდა ჰუმანიტარული მეცნიერებებისადმი, განსაკუთრებით კი 
ხელოვნებისადმი. რომანის დისტოპიურ სამყაროში ჯიმი იძულებულია თავისი 
სწრაფვა ხელოვნებისადმი უფრო „გამოყენებადი“ ისეთი სფეროთი ჩაანაცვლოს, 
რომელიც ყოველდღიური უნარების განვითარებაზეა ორიენტირებული. ასეთი 
კი რეკლამა აღმოჩნდება. თუ რამდენად დაეცა ჰუმანიტარული მეცნიერებები 
აშკარაა, თუ ჯიმის და კრეიკის უნივერსიტეტებს შევადარებთ. პირველი სწა-
ვლობს ძველ და მიტოვებულ სუნიან სტრუქტურაში, რომელიც თითქმის იშ-
ლება, განიცდის ოთახების, კურსების და პროფესორების ნაკლებობას, ხოლო ამ 
უკანასკნელის მდგომარეობა სრულიად საპირისპიროა. რეკლამის ჟანრი ყალბი 
მონაცემების ანალოგიური გახდა. ჯიმისთვის ეს ცნობილია, ვინაიდან თვითონ 
წერს სარეკლამო ტექსტებს. დღესაც იგივე ხდება, თანამედროვე ადამიანებმა 
იციან, რომ პროდუქციის აღწერილობას არ უნდა დაუჯერონ, ისევე როგორც 
ახალ ამბებს და პოლიტიკოსების კამპანიებს, ყველაფერი უპირობოდ არის გაჟ-
ღენთილი უსასრულო სიცრუით. 

„ორიქსსა და კრეიკში“ ბუნებრივ სამყაროში აღარაფერია ბუნებრივი, წაშლი-
ლია ზღვარი ბუნებრივსა და ხელოვნურს შორის, მაგალითად, შეიქმნა ჰიბრიდი 
ჯიშები მგელძაღლები მაჩვზღარბები და ა.შ. პოსტჰუმანისტურ სამყაროში ადა-
მიანი აღარაა გარემოს ნაწილი. 

თანამედროვეობასთან უშუალო მსგავსება ჩანს შემდეგ ფაქტში – პოსტჰუ-
მანისტურ სამყაროში ვითარდება ეკონომიკა, თუმცა ეს მოსახლეობაზე არ აისა-
ხება. თითქოსდა ბევრი რამ ადამიანების სასარგებლოდ კეთდება, პარადოქსია, 
მაგრამ დიდია იმ ადამიანების რიცხვი, ვინც სარგებლის გარეშე რჩება. როგორც 
ჩანს, თანხები საეჭვო სპეკულაციურ პროექტებზე იხარჯება. 

კიდევ ერთი საშიშროებაა ე.წ. კომოდიფიკაცია, ფულის სანაცვლოდ მომა-
ვალი მშობლები შვილების გარეგნულ და შინაგან მახასიათებლებს ცვლიან. მა-



93

გალითად, ეტვუდის რომანში მშობლებს შეუძლიათ შეუკვეთონ სასურველი თვა-
ლის ფერი, კანის ფერი, სიმაღლე. და ბოლოს, ახალი არსებები სისტემისთვის 
მოსარგებადაა შექმნილი, ისინი ისე არიან დაპროგრამებული, რომ ერგებიან სა-
ხელმწიფო სტრუქტურას და არა პირიქით. სახელმწიფო კი არ ცდილობს ადამი-
ანების სურვილების გათვალისწინებას, პირიქით ადამიანებს ცვლის იმგვარად, 
რომ ისინი სისტემას დაემორჩილონ. 

ნაშრომში „ადამიანის ბუნების მომავალი“ (The Future of Human Nature) იუ-
რგენ ჰაბერმასი თვლის, რომ გენეტიკურ ინჟინერიას კანონმდებლობა უნდა არე-
გულირებდეს. ის ასევე საუბრობს მორალისა და მეცნიერული ეთიკის შესახებ, 
ადამიანი თავის თავს თავისი ცხოვრების წარმმართველად უნდა აღიქვამდეს და 
სხვების ავტონომიურობასაც აღიარებდეს. ფუკუიამასაც მიაჩნია, რომ მეცნიე-
რების დიდი მიღწევები ადამიანის ქცევას შეცვლის და საბოლოოდ ლიბერალურ 
დემოკრატიაზე იმოქმედებს. ფუკუიამაც ემხრობა იმ აზრს, რომ ბიოტექნოლო-
გიას სახელმწიფო უნდა აკონტროლებდეს, რადგან ის ადამიანისთვის ფიზიკურ 
თუ სულიერ საფრთხეებს შეიცავს12. ჩვენ ვიმყოფებით წარმოუდგენელი რევო-
ლუციის ზღურბლზე და გვმართებს სიფრთხილე რა დოზით გამოვიყენებთ უახ
ლესი მეცნიერული კვლევის შედეგებს. მორალური კუთხით დაუშვებელია ადა-
მიანის გენეტიკური კოდის ცვლილება და ღმერთის როლის მორგება. შესაძლოა 
გენეტიკური კვლევები ცოცხალი ორგანიზმების შესაქმნელად და შემდგომში 
მათი ორგანოებით სარგებლობისთვის იქნება გამოყენებული.

ამრიგად, მარგარეტ ეტვუდის „ორიქსი და კრეიკი“ ცხადყოფს, რომ დღეს 
მეცნიერულ თეორიებსა და ლიტერატურას შორის ბუნდოვანი საზღვარია. პოსტ
ჰუმანიზმის თეორიის თანახმად, მარგარეტ ეტვუდის „ორიქსი და კრეიკი“ ადამი-
ანთა და პოსტადამიანთა სახეობის დაპირისპირებას შეიცავს. მიუხედავად კრეი-
კანელების სრულყოფილი გარეგნობისა და უცოდველი ბუნებისა, ისინი გაჭრილი 
ვაშლივით გვანან ერთმანეთს. როგორც ჩანს, ბუნებრივი ადამიანის სილამაზე 
მის ინდივიდუალურობაში, აზროვნების უნარსა და ცოდვილ ბუნებაშია. ეტვუდი 
გვიჩვენებს, რომ როგორც აქამდე მიიჩნეოდა, სამყაროს ცენტრში სულაც არ 
დგას ადამიანი, თანამედროვე მეცნიერული მიღწევების გათვალისწინებით მისი 
ჩანაცვლება სრულიად მარტივად შეიძლება მოხდეს. 

ჯიმი ანუ იგივე თოვლის კაცი ადამიანის იდენტობის პოსტჰუმანისტური კრი-
ზისის შემცველია. სავარაუდოდ უკანასკნელი ადამიანი, ის გარდამავალი ეტაპია 
ძველ ანთროპოცენტრულ და ახალ პოსტჰუმანისტურ სამყაროებს შორის. მისი 
ჰუმანიტარული საგნებით გატაცება სრულიად არაპრაქტიკულია ბიოტექნოლო-

12	 Habermas, 2003, 21.

ᲛᲐᲠᲒᲐᲠᲔᲢ ᲔᲢᲕᲣᲓᲘᲡ „ᲝᲠᲘᲥᲡᲘ ᲓᲐ ᲙᲠᲔᲘᲙᲘ“  
– ᲞᲝᲡᲢᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲠᲔᲐᲚᲝᲑᲐ ᲑᲘᲝᲢᲔᲥᲜᲝᲚᲝᲒᲘᲣᲠ ᲔᲞᲝᲥᲐᲨᲘ



94

თამთა      ამირანაშვილი          

გიურ მომავალში, „სიტყვების ადამიანი“ ჯიმი, ისევე როგორც ბევრი მისი მსგავსი 
ჩვეულებრივი ადამიანი, ხელმოცარულია. 

„ორიქსი და კრეიკი“ გენეტიკური ინჟინერიის ეთიკურობაზე გვაფიქრებს, 
მარგარეტ ეტვუდი კონსუმერული საზოგადოების შექმნის საშიშროების შესახებ 
გვაფრთხილებს და ჩვენს მორალურ პასუხისმგებლობას გვახსენებს.

გამოყენებული სამეცნიერო ლიტერატურა

	 Arias R., Life After Man?: Posthumanity and Genetic Engineering in Margaret 
Atwood’s Oryx and Crake and Kazuo Ishiguro’s Never Let Me Go, in: Restoring the 
Mystery of the Rainbow: Literature’s Refraction of Science, Edited by V. Tinkler-
Villani and C.C. Barfoot, Brill, 2011

	 Fukuyama F., Our Posthuman Future: Consequences of the Biotechnology 
Revolution, Picador, 2003

	 Habermas J., The Future of Human Nature, Cambridge, Polity Press, 2003

	 Haldane B.S., Daedalus, or, Science and the Future: A Paper Read to the Heretics, 
Cambridge, on February 4th, 1923, London, 1924

	 Hayles N.K., How We Became Posthuman, Virtual Bodies in Cybernetics, Literature, 
and Informatics, The University of Chicago Press, 1999

	 Kuznicki S., Margaret Atwood’s Dystopian Fiction: Fire Is Being Eaten, Cambridge 
Scholars Publishing, 2017

	 Mosca V., Crossing Human Boundaries: Apocalypse and Posthumanism in Margaret 
Atwood’s Oryx and Crake and The Year of the Flood, Universita degli studi di Milano, 
2013

	 Schmeink L., Biopunk Dystopias: Genetic Engineering, Society and Science Fiction, 
Liverpool University Press, 2016

	 Škrovan A., Bioethics and genetic engineering in Margaret Atwood’s Oryx and 
Crake, World Literature Studies, Vol. 16, No. 2, 2024



95

Tamta Amiranashvili*

MARGARET ATWOOD’S „ORYX AND CRAKE”: 
POSTHUMAN REALITY IN A BIOTECHNOLOGICAL AGE

Abstract

This paper examines Margaret Atwood’s 2003 novel Oryx and Crake through 
the lens of biotechnological development and posthumanist theory. This literary work 
describes a dystopian future where genetic engineering has fundamentally altered 
human genetic code and blurred the traditionally sharp boundary between natural 
and artificial. Through detailed text analysis, it becomes clear that Atwood’s nar-
rative simultaneously serves as both a warning and a critique of humanity’s rapid 
technological development trajectory, particularly regarding genetic modification and 
corporate biopower issues.

The character Crake embodies posthumanist ambition—a scientist who creates 
a new species to replace flawed humanity—while protagonist Jimmy/Snowman pre-
sents a nostalgic human perspective, caught between old and new worlds. Through 
analysis of the relationships between Crake, Jimmy, and the genetically modified 
„Crakers” presented in the novel, the study reveals Margaret Atwood’s vision re-
garding complex issues such as human essence, establishing boundaries between 
species, and biotechnological ethics.

Ultimately, Oryx and Crake reveals deep concern about biotechnology’s poten-
tial to transform and, moreover, assume the role of God and completely recreate hu-
manity. At the same time, the writer critiques the environmental and social complex-
ities that might trigger such radical posthumanist scenarios as world destruction and 
repopulation of Earth with new posthuman species—the „Crakers.” The novel is not 
a simple moral judgment of current events; the writer has much to contemplate about 
human characteristics and those features worth preserving in a posthumanist world.

Keywords: Dystopian Novel, Posthumanist Theory, Biotechnological Era

ᲛᲐᲠᲒᲐᲠᲔᲢ ᲔᲢᲕᲣᲓᲘᲡ „ᲝᲠᲘᲥᲡᲘ ᲓᲐ ᲙᲠᲔᲘᲙᲘ“  
– ᲞᲝᲡᲢᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲠᲔᲐᲚᲝᲑᲐ ᲑᲘᲝᲢᲔᲥᲜᲝᲚᲝᲒᲘᲣᲠ ᲔᲞᲝᲥᲐᲨᲘ

*	 Doctor of Philology, Akaki Tsereteli State University. https://orcid.org/0009-0004-0659-
0088



96

მანანა კვატაია*

ᲛᲘᲙᲠᲝᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲤᲡᲘᲡ ᲙᲝᲜᲪᲔᲞᲢᲘᲡ ᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ 
ᲞᲠᲝᲒᲜᲝᲖᲘᲠᲔᲑᲘᲡ ᲞᲐᲠᲐᲓᲘᲒᲛᲣᲚᲘ ᲛᲝᲓᲔᲚᲘ 

თანამედროვე სამყაროს ცივილიზაციური მეტამორფოზა ახალი დროითი 
განზომილებების, ცნობიერების, იდეოლოგიების შექმნას, არსებული სივრცის 
გაფართოებას და მომავლის არაპროგნოზირებადი რეალობის გონივრულად გა-
აზრებას ითხოვს. „ისტორიის დასასრულის“ ეგზისტენციურმა პარადიგმამ თანა-
მედროვეობაში გაურკვევლობის შეგრძნება გააძლიერა, რამაც ფუტუროლოგი-
ური კვლევების მოთხოვნილება გაააქტიურა. ინგლისელი მოაზროვნე ფრენსის 
ბეკონი მრავალი წლის წინ მედიტირებდა: „ცოდნა ძალაა, ფუტუროლოგია კი 
საშუალებას გვაძლევს, დავინახოთ, თუ როგორი ძალა ექნება მომავალს“. ამერი-
კელი სოციოლოგის, ალვინ ტოფლერის დეფინიციით, „ფუტუროლოგია – ეს არ 
გახლავთ მომავლის წინასწარმეტყველება, არამედ ის მისი შექმნაცაა“. თეორე-
ტიკოსები განმარტავენ, რომ ფუტუროლოგია (future studies) სოციოლოგიის გან-
შტოებაა, ტექნოლოგიური ფუტუროლოგია ამ მეცნიერების ფუნდამენტი, ხოლო 
ჰუმანისტური ფუტუროლოგია – მისი მწვერვალი. დღეს მომავლის ჰუმანისტური 
მოდელების განჭვრეტა ტექნოლოგიურ პროგრესზე ნაკლებად აქტუალური არ 
არის. კაცობრიობას ეგზისტენციურად აინტერესებს, თუ როგორ შეიცვლება 
ადამიანის არსებობა ახალი, ციფრული ცივილიზაციისა და გაუთვალისწინე-
ბელი, გლობალური კატასტროფების ეპოქაში, რა ცვლილებები მოხდება ადა-
მიანის ცხოვრებაში, შეიცვლება თუ არა თვით ადამიანი. სწორედ ამ კითხვებზე 
პასუხების ძიებამ შუწყო ხელი უტოპიისა და დისტოპიის, როგორც სოციალური 
თეორიებისა და ლიტერატურული ჟანრების განვითარებას. ეგზისტენციალის-
ტთა კონცეფციით, „სიკეთე ჩვენთვის არ შეიძლება იყოს ის, რაც არ არის სიკეთე 
სხვებისათვის“. შესაბამისად, ყოფნა-არყოფნის მიჯნაზე მყოფი ტექნოკრატიული 
კაცობრიობისათვის ეგზისტენციური მნიშვნელობისა არის მომავლის საზოგა-
დოების ჰუმანისტური მარკერების ძიება, როგორიცაა სოციუმის წევრთა ურთი-
ერთდახმარების, ადამიანური მხარდაჭერისა და თანადგომის, თანაგრძნობისა 

orbeliani

*	 ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის შოთა 
რუსთაველის სახელობის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტის უფროსი მეცნიერი 
თანამშრომელი. https://orcid.org/0009-0003-7218-3360



97

და ემპათიის კონცეპტები. სტატიაში სწორედ ამ პერსპექტივიდან განვიხილავთ 
პორტუგალიელი მწერლის, ჟოზე სარამაგუს რომანს „სიბრმავე“. 

ჟოზე სარამაგუს ცხოვრება რთული და წინააღმდეგობრივი მსოფლმხედვე-
ლობით გამოირჩევა. 1969 წლიდან ის კომუნისტური პარტიის წევრი იყო, საკუ-
თარ თავს ათეისტს და პესიმისტს უწოდებდა. პორტუგალიის საზოგადოება მას 
ხშირად აკრიტიკებდა, განსაკუთრებით, „იესოს სახარების“ (1991) გამოქვეყნების 
შემდეგ. სარამაგუ თვითნასწავლი გახლდათ, ღარიბ ოჯახში დაიბადა და საშუ-
ალო განათლებაც ვერ მიიღო, ტექნიკუმი დაამთავრა და შრომით საქმიანობას 
ეწეოდა. ევროპაში მწერალს აღიარება მოუტანა რომანმა „მოგონებები მონა-
სტერზე“ (1982), რომელმაც ვატიკანი დიდად აღაშფოთა. 1998 წელს სარამაგუმ 
ნობელის პრემია მიიღო ფორმულირებით: „ის იყენებს იგავებს, გამყარებულს 
წარმოსახვით, თანაგანცდითა და ირონიით და საშუალებას იძლევა, გავიგოთ 
ილუზორული რეალობა“. ვატიკანთან მწერლის დაპირისპირებამ ჟოზე სარამაგუ 
იძულებული გახდა, საცხოვრებლად ესპანეთში გადასულიყო. 

ჟოზე სარამაგუს მაგიური რეალიზმის წარმომადგენლად მიიჩნევენ. მწერალი 
გასული საუკუნის ერთ-ერთ ყველაზე ინტელექტუალ ავტორად ითვლება. კრიტი-
კოსი ჰაროლდ ბლუმი მას „პორტუგალიელ გენიოსს“, „ახალ შექსპირს“ უწოდებდა 
და წერდა: „სარამაგუს გენია უჩვეულოდ მრავალმხრივი იყო“. ჟოზე სარამაგუს 
პროზის ლაიტმოტივად კაცობრიობის თანასწორობისა და ჰუმანიზმის იდეა სა-
ხელდება. მწერლის ინტენციით, ტექნიკურ საშუალებებზე დამოკიდებული, გლო-
ბალიზაციის ეპოქის ადამიანები ბუნებასთან, თანამოძმეებთან კავშირს წყვეტენ 
და თანდათან მორალურ, სულიერ სიბრმავეში იძირებიან. 

რომანი „სიბრმავე“ დისტოპიაა, რომელშიც სიბრმავის უეცარი ეპიდემიით 
გამოწვეული საზოგადოებრივი სტრუქტურების კრახი და ქაოსი არის აღწერილი. 
მოცემული ტექსტი სამეცნიერო სივრცეში ფართოდ არის დამუშავებული. მას 
განიხილავენ როგორც თანამედროვე გლობალიზებულ სამყაროში დეჰუმანი-
ზაციის შიშის ამსახველ რომანს რომელიც პანოპტიკურ საზოგადოებას ქმნის1. 
სანდრა კუმარმოტო სტენლის სტატია (2004) დეტალურად იკვლევს „პანოპტი-
კური ხედვის დაშლას“ და სოციალური წესრიგის რღვევას, რომელშიც მარეგუ-
ლირებელი ინფრასტრუქტურა ირღვევა და ინდივიდები სხეულის ძირითად ფუნ-
ქციებზე კონტროლს კარგავენ.2 კარიმისა და ფარჰანის კვლევა (2022) რომანს 
„აპოკალიფსური რომანის“ ჟანრად აიდენტიფიცირებს.3 ამის მსგავსად, იორგესა 

1	 Esmaeili, Zohdi, 2015.
2	 Stanley, 2004. 
3	 Kareem, Farhan, 2022.

ᲛᲘᲙᲠᲝᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲤᲡᲘᲡ ᲙᲝᲜᲪᲔᲞᲢᲘᲡ ᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲞᲠᲝᲒᲜᲝᲖᲘᲠᲔᲑᲘᲡ  
ᲞᲐᲠᲐᲓᲘᲒᲛᲣᲚᲘ ᲛᲝᲓᲔᲚᲘ



98

და კარვალიოს სტატიაში (2023) აღნიშნულია, რომ თავშესაფრის გარემო წარმო-
ადგენს დისტოპიურ სივრცეს, რომელიც განასახიერებს „ჰეტეროტოპიას“ და 
„ფუკოს პანოპტიკონს“4. ახტარის სტატია (2023) განიხილავს, როგორ იწვევს და-
ავადება ანარქიას, ქაოსს და საზოგადოების დესტაბილიზაციას, ავლენს ტრადი-
ციული ღირებულებების სისუსტეს და კაცობრიობის ბნელ მხარეს5. ნეივა (2020) 
დისტოპიური კონტროლის მექანიზმებს იკვლევს ბიოპოლიტიკის ანალიზით6. სა-
ნტოსი (2022) სიბრმავის ეპიდემიას კაპიტალისტური სოციალური გაუცხოების 
მეტაფორად განიხილავს, რაც დეჰუმანიზაციის პროცესსა და ეგზისტენციურ 
ნიჰილიზმს წარმოაჩენს7. ნოგეირა (2020) მიიჩნევს, რომ ბოროტება არის რომა-
ნის „ცენტრალური მორალური კატეგორია“ და იკვლევს, როგორ აშორებს ადამი-
ანებს დისტოპიური სცენარი რელიგიურ მრწამსს, რათა გამოავლინოს ადამიანის 
მორალური მარცხი8. მიუხედავად ზემოჩამოთვლილი ტექსტის მრავალმხრივი 
ინტერპრეტაციებისა, არც ერთი ავტორი არ ამახვილებს ყურადღებას რომანის 
პროვიდენციალურ ასპექტებსა და ემპათიის ბუნებაზე. წარმოდგენილი სტატია 
რომანის სწორედ ამ ასპექტების წარმოჩენას ითვალისწინებს. 

სპეციალისტთა დეფინიციით, ემპათია განისაზღვრება, როგორც უნარი, 
შენი თავი სხვის ადგილას დააყენო და გაიგო მისი გრძნობები და განცდები (მი-
უთითებენ, რომ ტერმინი „ემპათია“ 1909 წელს გამოიყენა ფსიქოლოგმა ედვარდ 
ბრენფორდ ტიტჩენერმა). ემპათიას შეცნობის მეთოდს უწოდებენ, სიმპათიას – 
ურთიერთობის მეთოდს. შესაბამიად, ემპათი (პიროვნება) აღიქმება, როგორც 
ადამიანი, რომელსაც შეუძლია, განასხვავოს და გაიგოს ირგვლივ მყოფთა ემო-
ციები. ირკვევა, რომ მსოფლიოს მოსახლეობაში ამგვარი ადამიანების რაოდე-
ნობა არც ისე დიდია. ლონდონელი მეცნიერების კვლევით, მოსახლეობის სულ 
1-2 პროცენტი გახლავთ ემპათი. მეტიც, ემპათებს ზემგრძნობიარე სარკისებრი 
ნეირონები აქვთ, რომლებიც პასუხისმგებელი არიან ისეთი გრძნობების წარმოქ-
მნაზე, როგორებიცაა თანაგრძნობა და სიყვარული.

ემპათიის კონცეპტში განასხვავებენ: ემოციურ თანაგრძნობას (სხვისი პრობ
ლემების, ემოციების გააზრების უნარი, როცა ადამიანი სხვის ტკივილს აღიქვამს, 
როგორც საკუთარს). კოგნიტურ თანაგრძნობას (სხვისი ემოციების გაგების 
უნარი – როცა უსმენ სხვას, მაგრამ არ ხარ ვალდებული, მისი ემოცია გაიზიარო), 

4	 Jorge, Carvalho, 2023. 
5	 Akhtar, 2023.
6	 Neiva, 2019.
7	 Santos, 2022.
8	 Nogueira, 2020.

თამთა      ამირანაშვილი          



99

თანამგრძნობ (გულშემატკივრულ) ემპათიას, რომელიც გვიბიძგებს ქმედებისა-
კენ, დავეხმაროთ სხვას და ა.შ. ემპათია სხვადასხვა კონკრეტულ ვითარებაში 
სხვადასხვაგვარად შეიძლება გამოვლინდეს. მას სოციუმის გაადამიანურებასა 
და სრულქმნაში განსაკუთრებული დატვირთვა ენიჭება.

ვფიქრობთ, ემპათიის პარადიგმატიკის მხატვრული კვლევის ნიმუშია თანა-
მედროვეობის გამორჩეული დისტოპიური რომანი „სიბრმავე“ (1995). ჩვენი და-
კვირვებით, ეს იგავურ-ალეგორიული რომანი მიკროაპოკალიფსის კონცეპტის 
ჰუმანისტური პროგნოზირების პარადიგმული მოდელიც გახლავთ. ის პროვიდენ-
ციური რომანია, რომელშიც სარამაგუ ნამდვილ მიწიერ ჯოჯოხეთს აღწერს – 
„თეთრი დაავადების“ ეპიდემიას, უსახელო ქალაქი რომ მოიცვა. მისი სიმპტომები 
ამგვარია: თვალებზე თეთრი აფსკის (ბისტის) გაჩენა, გარესამყაროს საგნებსა და 
მოვლენებს ფარავს. გადამდები დაავადება მოულოდნელად იწყება და სწრაფად 
ვრცელდება. დროთა განმავლობაში მხედველობის უნარს რომანის ყველა პერ-
სონაჟი კარგავს (ექიმი-ოკულისტის ცოლის გარდა). დაბრმავებულ ადამიანებს 
ხელისუფლება ქალაქგარეთ, მიტოვებულ ფსიქიატრიულ საავადმყოფოში ათავ-
სებს და გარეთ რომ არავინ გამოვიდეს, დაავადებულებს ჯარს მიუჩენს. 

„სიბრმავე“ რომანი-იგავია, რასაც ხაზს უსვამს ნაწარმოებში სახელებისა და 
გეოგრაფიულ დასახელებათა არარსებობა. ტექსტი ხშირად უხეში, ფიზიოლოგი-
ური აღწერებით არის გადატვირთული. ნაწარმოებში ავტორის სარკაზმი აშკა-
რაა. რომანი ერთბაშად დაბრმავებულ, დაუნდობელ არსებათა სამყაროს წარმო-
ადგენს, რომელთაც (ერთი ქალის გამოკლებით) ფიზიკურთან ერთად სულიერი 
მზერაც წართმეული აქვთ. ალეგორიული რომანის სიმბოლიკა ხსნის ავტორის 
ინტენციას: კათარზისის, ემპათიის გზით ადამიანები მანკიერებებისაგან გათა-
ვისუფლდებიან და პირველქმნილ, ღვთაებრივ არსს დაუბრუნდებიან. სარამაგუს 
აზრით, კაცობრიობას ეპიდემიებზე მეტად გულგრილობა ანადგურებს, ამგვარი 
საზოგადოება დასაღუპად არის განწირული.

ნობელიანტი მწერლის ტექსტებში „ცნობიერების ნაკადის“ გამოძახილს 
ხედავენ. მისი სტილის თავისებურებად „ალტერნატიული რეალობის შექმნის“ 
მცდელობა მიიჩნევა. სარამაგუს რომანებში ხშირად წარმოუდგენელი ისტორი-
ული სიტუაციებია აღწერილი. რომანისტის წერის მანერა გამორჩეულია: მისთვის 
ნიშანდობლივია ძალზე გრძელი წინადადებები, სასვენი ნიშნების თავისუფალი 
გამოყენება და ა.შ. 

„სიბრმავეში“ მთავარ პერსონაჟებად გამოყვანილია ხუთი ბრმა უმწეო ადა-
მიანი და ექიმის ცოლი, რომელიც ხედავს, მაგრამ, სხვებს რომ დაეხმაროს, სიბრ-
მავეს იგონებს. ქალმა-ემპათმა მოახერხა, ამქვეყნიურ ჯოჯოხეთში მოხვედრილი 

ᲛᲘᲙᲠᲝᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲤᲡᲘᲡ ᲙᲝᲜᲪᲔᲞᲢᲘᲡ ᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲞᲠᲝᲒᲜᲝᲖᲘᲠᲔᲑᲘᲡ  
ᲞᲐᲠᲐᲓᲘᲒᲛᲣᲚᲘ ᲛᲝᲓᲔᲚᲘ



100

მანანა       კვატაია     

ადამიანების ჯგუფი წარმოუდგენელი განსაცდელისაგან ეხსნა. ნაწარმოების 
ბოლოს ყველა დაბრმავებულს მხედველობა ერთბაშად დაუბრუნდება: მათ ჯერ 
სულიერად აეხილათ თვალი – მაშინ, როდესაც მდგომარეობის საშინელება გაია-
ზრეს და ერთმანეთის ფასი გაიგეს.

სიმბოლოლოგთა განმარტებით, სიბრმავეს ორგვარი სიმბოლურ-მითოლო-
გიური მნიშვნელობა ჰქონდა: ერთი მხრივ, „თვალთდაბნელება გონების დაბინ-
დვასაც ნიშნავდა და ღვთაებრივი სინათლის ვერდანახვას, ურწმუნოებას, უმეც-
რებას განასახიერებდა“. მეორე მხრივ, უძველესი დროიდან არსებობდა რწმენა, 
რომ „უსინათლონი შინაგანი ხედვით დაჯილდოებული და მისნური უნარით გამო-
რჩეული ადამიანები არიან“9.

„სიბრმავის“ გაგრძელება გახლდათ სარამაგუს მეორე რომანი სახელწოდე-
ბით „თვალის ახელა“, რომელიც მწერალმა რვა წლის შემდეგ, 2003 წელს, დაწერა. 
ავტორმა ახალ ნაწარმოებში იგივე პერსონაჟები გამოიყვანა. სიუჟეტის მიხედ-
ვით, ქალაქელები არჩევნებზე უხალისოდ მიდიან, რადგან ახსოვთ, რომ ეპი-
დემიის ჟამს ხელისუფლებამ ისინი ბედის ანაბარად მიატოვა. მათი უმეტესობა 
ბიულეტენს შეუვსებელს ტოვებს. მთავრობა პანიკაშია და დამნაშავეთა დასჯას 
კანონიერი მეთოდებით ცდილობს. ჟოზე სარამაგუ ორივე წიგნში მწვავედ აკრი-
ტიკებს არსებულ სისტემას. მისი სიტყვით, „ბიუროკრატია ყოველთვის ბრმაა“.

პორტუგალიურ ენაზე სარამაგუს ხსენებული წიგნების სათაურები ყოფილა: 
„ესე სიბრმავეზე“, „ესე თვალის ახელაზე“. ცნობილია, რომ წერის ესეისტური მა-
ნერა შემოქმედს თავისუფალი რეფლექსირების მეტ საშუალებას აძლევს. 

„სიბრმავეს“ ეპიგრაფად აქვს შეგონებათა წიგნის ფრაზა: „ვისაც თვალი აქვს, 
იხილოს, და ვინც იხილავს, შეიცნოს“. ნონა კუპრეიშვილის შენიშვნით, იესოს სი-
ტყვები: „ბრმები ხართ და ბრმათა წინამძღოლნი... უყურებენ, მაგრამ ვერ ხედა-
ვენ, ესმით, მაგრამ ვერ იგებენ“ – „მწერლის მხატვრული ამოცანის გასაღებია10“ 

სარამაგუს რომანის დასაწყისი დრამატული კოლიზიებით გამოირჩევა. ‘ზებ-
რაზე“ მწვანე შუქნიშანი ანთია, უამრავი ავტომობილი წითელი შუქის მოლოდინში 
გზაჯვარედინთან შეჯგუფებულა. ინთება მწვანე შუქი, ერთბაშად დაიძრებიან 
მანქანები, თუმცა შუა ნაკადში ერთი ავტომობილი უძრავად დგას. ტროტუარზე 
გროვდება ხალხი, ხელებს იქნევენ, ასიგნალებენ, მაგრამ ამაოდ. აღმოჩნდება, 
რომ მანქანის მძღოლი დაბრმავდა. კაცს გარეგნულად არაფერი ეტყობა: „ორივე 
თვალი მთელი და უვნებელი აქვს, გუგები – ბრჭყვიალა, სკლერა – ქათქათა, ფაი-
ფურივით“. შეგროვილი ხალხი თანაგრძნობით იმსჭვალება. უსინათლო მამაკაცი 

9	 აბზიანიძე, ელაშვილი, 2012, 51.
10	 კუპრეიშვილი, 2021, 300.



101

სახლში წაყვანას ითხოვს, თვალებზე ლიბრი გადაკვრია, „თითქოს რძის ზღვაში 
ჩავიძირეო“, – ეუბნება ირგვლივ მყოფებს. „მაშ, ეს სიბრმავე არ არის... რომ ბრმა-
ვდებიან, როგორც ამბობენ, სიბნელეს ხედავენ11“ – პასუხობს მას მძღოლი.

გამოუცნობი დაავადება, ადამიანებს უეცრად რომ აბრმავებს, დაავადებუ-
ლებთან კონტაქტში მყოფ სხვა ადამიანებსაც სწრაფად გადაედებათ. მწერლის 
ხაზგასმით, „ეპიდემიის დროს ბრალი არავის მიუძღვის, ყველა მსხვერპლია“.12 
პირველ დაბრმავებულს თანამგრძნობი ადამიანები სახლში მიიყვანენ, სადაც 
ის უჩვეულო გარემოში აღმოჩნდება: „ყველაფერს სრული სითეთრე ფარავდა. 
იცოდა, რომ შინ იყო, თავის ბინასაც გრძნობდა სუნით... ამ დამაბრმავებელ და 
ყოვლისმომცველ სითეთრეში ჩაძირული, გრძნობდა, რომ ეს სითეთრე კი არ ფა-
რავს, არამედ შთანთქავს არა მხოლოდ ფერებს... თვით საგნებსაც, ისევე, რო-
გორც ადამიანებს, რომლებსაც ღრმად უხილავს ხდის“13. 

მანამდე უცნობი გადამდები დაავადების სიმპტომები უცხოა ექიმი-ოკუ-
ლისტისათვის, თუმცა პაციენტის გულმოდგინე გასინჯვის შემდეგ ის დაასკვნის, 
რომ პირველ დაბრმავებულს თვალებზე არანაირი პათოლოგია არ აღენიშნება. 
აქამდე სათვალესაც არ ვიყენებდიო, – ეუბნება პაციენტი ექიმს და საკუთარ შე-
გრძნებას ასე გადმოსცემს: „თითქოს უცებ შუქი გამორთესო. თუმცა, არა, თითქოს 
ჩართესო“. მალე ოკულისტი, ისევე, როგორც უსინათლოსთან კონტაქტირებული 
სხვა ადამიანები, ასევე მოულოდნელად ბრმავდება. თვალის ექიმმა დაბრმავება 
განსაკუთრებით განიცადა. „ნეტავ, არასოდეს გათენდესო“, – ნატრობს ის, 38 
წლის მამაკაცი, დილით კი თავის გასაჭირს მეუღლეს უმხელს. ქალი მედიცინაში 
კარგად ერკვევა და იცის, რომ „სიბრმავე გადამდები დაავადება არ არის“. 

რომანის მიხედვით, „ქალი ქმარს გადაეხვია და სრულიად გულწრფელი წუხი-
ლისა და დარდის ყველა ნიშანი გამოხატა“14 ის არ მოერიდა დაავადების გადადე-
ბის აშკარა საფრთხეს, კარანტინში სამკურნალოდ მიმავალ მეუღლეს ბარგი გა-
უმზადა და მის ჩემოდანში ჩუმად საკუთარი ნივთებიც ჩადო, შემდეგ ფურგონში 
ქმართან ერთად ჩაჯდა და მძღოლი მოატყუა: „ეს წუთია, რაც დავბრმავდიო“. 
ქალი-ემპათი სიბრმავეს მოიგონებს, რათა ქმრის გვერდით იყოს და გასაჭირში 
გვერდით დაუდგეს მას. 

ავტორისეული ინტენციის ასახსნელად კონცეპტუალურია რომანის ის მო-
ნაკვეთი, სადაც მწერალი მრავალი ადამიანისაგან უკუგდებულ, სინდისის კატე-

11	 სარამაგუ, 2019, 3. 
12	 იქვე, 47. 
13	 იქვე, 5.
14	 იქვე, 310. 

ᲛᲘᲙᲠᲝᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲤᲡᲘᲡ ᲙᲝᲜᲪᲔᲞᲢᲘᲡ ᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲞᲠᲝᲒᲜᲝᲖᲘᲠᲔᲑᲘᲡ  
ᲞᲐᲠᲐᲓᲘᲒᲛᲣᲚᲘ ᲛᲝᲓᲔᲚᲘ



102

მანანა       კვატაია     

გორიაზე მსჯელობს. „სინდისის ცნება... მაინც არსებობს და მუდამ არსებობდა... 
სინდისი მოვათავსეთ სისხლის შემადგენლობაში, ჩვენს ცრემლებში და, უფრო 
მეტიც, თვალები სარკედ ვაქციეთ, შიგნით შებრუნებულ სარკედ, ასე მოურიდებ-
ლად რომ უარყოფს იმას, რის დამტკიცებასაც ამაოდ ცდილობს ბაგე.“15 

შიგნით შებრუნებული სინდისის სარკეში რეალობაც გამრუდებულად ირეკ-
ლება, რაც მრავალ მანკიერებას უდებს სათავეს და ზეციური სასჯელიც არ აყო-
ვნებს. რომანის მიხედვით, წამიერი და მოულოდნელია მსჯავრი პირველი დაბრ-
მავებულის მანქანის ქურდისა, რომელიც დარწმუნებულია, რომ სიბრმავე გრიპის 
მსგავსი დაავადება არ არის და მას არ გადაედება, მაგრამ ოცდაათი ნაბიჯიც არ 
აქვს გადადგმული, რომ ქურდი ბრმავდება.

რომანში ბოლომდე გაურკვეველი რჩება დაავადების გამომწვევი მიზეზი, ანუ 
ეტიოლოგია თეთრი სენისა, რომელსაც სპეციალისტებმა არაკეთილხმოვანი სიბრ-
მავე უწოდეს და, რამდენადაც ახალი შემთხვევების თავიდან ასაცილებლად ვაქ-
ცინა ჯერ კიდევ არ ჰქონდათ, ხელისუფლებამ გადაწყვიტა, ყველა დაბრმავებული 
და მათთან კონტაქტირებული პირები კარანტინში ერთად მოექციათ, რათა ინ-
ფექციის გავრცელება და მსხვერპლთა რაოდენობის ზრდა თავიდან აეცილებინათ.

მინისტრი, რომელსაც ეპიდემიასთან დაკავშირებული პროცესების მართვა 
ევალება, ვარაუდობს, რომ კარანტინი შეიძლება გაგრძელდეს ორმოცი დღე, 
ორმოცი კვირა, ან – ორმოცი წელიც. ხელისუფლება გულმოდგინედ მსჯელობს, 
დაავადების გავრცელების პრევენციისათვის როგორ შეარჩიოს საკარანტინე სი-
ვრცე. უპირატესობას ფსიქიატრიული საავადმყოფოს ცარიელ შენობას ანიჭე-
ბენ, რადგან მას მასიური გალავანი და მოძველებული, თუმცა, ხელისუფალთა 
აზრით, გამოსაყენებლად ვარგისი ინფრასტრუქტურა აქვს. 

რომანში ერთადერთი თვალხილული ქალი კარგად ხედავს მიტოვებული ფსი-
ქიატრიული საავადმყოფოს აუტანელ გარემოს: ორ რიგად ჩამწკრივებულ რკი-
ნის საწოლებს, ნაცრისფერ თეთრეულს, ბინძურ საპირფარეშოს, სამზარეულოს, 
საავადმყოფოს, საჭმელის მოძველებული სუნით. „ნახევრად ღია კარადაში გიჟის 
პერანგები ეკიდა“ და ა.შ.

ქალი ქმარს ვერ უმხელს, რომ დაავადებულები საგიჟეთში მოიყვანეს. ექიმი 
მეუღლეს სთხოვს, შინ წავიდეს, მაგრამ ამაოდ. „რამდენიმე დღეში ან ერთ წუთში 
შეიძლება მეც დავბრმავდე“, – ჯიუტად პასუხობს ქალი, – „აქ დავრჩები და და-
გეხმარები შენც და სხვებსაც“.16 ფსიქიატრიულის კარზე მიმაგრებული დინამიკი 
იზოლირებულ ბრმა ადამიანებს სამთავრობო ინსტრუქციებს ზედმიწევნით აც-

15	 იქვე, 17.
16	 იქვე, 62.



103

ნობს. ექიმი-ოკულისტი ამ განკარგულებათა მკაცრი შინაარსით ხვდება, რომ 
ფსიქიატრიულ საავადმყოფოში გამოკეტილი დაავადებულები ცოცხლად ამოქო-
ლეს და დასაღუპავად გაწირეს. 

ამ სასტიკ გარემოში მოხვედრილ ბრმა ადამიანებს უჭირთ სადილის დარი-
გება, პირადი ჰიგიენის დაცვა, მიცვალებულებს ვერ მარხავენ, გარეთ ვერავინ 
გადის, საავადმყოფოს ზღურბლთან შეიარაღებული ჯარისკაცები მორიგეობენ. 
მათი ავტომატების ჯერი ავადმყოფებში პანიკას იწვევს. ექიმის თვალხილული 
ცოლი დაბრმავებულებს მხსნელ ანგელოზად ევლინება: ის შეძლებისდაგვარად 
ყველას ეხმარება და ამქვეყნიურ ჯოჯოხეთს უმსუბუქებს. 

ქვეყანაში ეპიდემია ფართო მასშტაბებს იძენს და დაავადების მსხვერპლთა 
რაოდენობა თანდათან იზრდება: კარანტინში გამოკეტილ უსინათლოთა რიცხვი 
ხუთიდან 240-მდე ადის, რაც ფსიქიატრიული საავადმყოფოს ბედკრულ ბინადა-
რთა მდგომარეობას კიდევ უფრო ამძიმებს. კარანტინში მყოფთათვის მსოფლი-
ოსთან დამაკავშირებელი ერთადერთი საშუალება მოხუცის რადიომიმღებია, 
რომლითაც წვალებით, ფრაგმენტულად იტყობენ გარესამყაროს სიახლეებს, 
მათ შორის, ცნობებს სიბრმავის ეპიდემიის წარმოუდგენელი გაფართოების შესა-
ხებ. რადიო იტყობინება, რომ ავარია შეემთხვა ცარიელ ავტობუსს, რადგან მისი 
მძღოლი უეცრად დაბრმავდა; ლაინერი ავიაკატასტროფაში მოჰყვა ხომალდის 
მეთაურის დაბრმავების გამო და ა.შ. 

რომანში ფსიქიატრიულ საავადმყოფოში დატრიალებული უსასტიკესი მიკ-
როაპოკალიფსის სცენებია წარმოდგენილი: ჩნდება ხანძარი, ბრმა ადამიანები 
არ ინდობენ და უკიდურესობამდე ამცირებენ ერთმანეთს, ისპობა, ფეხქვეშ ითე-
ლება ყოველგვარი ღირებულება, პერსონაჟებს არა აქვთ სახელები, გვარები, 
იდენტობა. ერთადერთ თვალხილულ გმირს, უმწეო ადამიანების უანგაროდ შემწე 
ექიმი-ოკულისტის ცოლს ბანდის მეთაური და მისი ხროვა სასტიკად ამცირებს, 
თუმცა, თავსდამტყდარი უბედურების მიუხედავად, ქალი თავის განზრახვაზე 
ხელს არ იღებს. „შეიძლება ითქვას, რომ „სიბრმავის“ ავტორი ქმნის პოსტაპოკა-
ლიპტურ ტექსტს.“17 

ამ ტოტალური სისასტიკის ფონზე სიმპტომურია ექიმის ცოლის სიტყვები: 
„დამცირების ყველა საფეხური გამოვიარეთ, ფსკერზე დავეშვით, რომლის მერე 
აღარც არაფერია, და სიმდაბლის ზღვარს მივაღწიეთ... ახლა ყველა თანასწორნი 
ვართ სიკეთისა და ბოროტების წინაშე“18. 

სულისშემძვრელია ამ სხვებისთვის თავგანწირული, ერთადერთი თვალხი-
ლული ქალბატონის ხვედრი და ტრაგიზმი ირეკლება მის სიტყვებშიც: „დედო-

17	 კუპრეიშვილი, 2021, 299.
18	 სარამაგუ, 2019, 279.

ᲛᲘᲙᲠᲝᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲤᲡᲘᲡ ᲙᲝᲜᲪᲔᲞᲢᲘᲡ ᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲞᲠᲝᲒᲜᲝᲖᲘᲠᲔᲑᲘᲡ  
ᲞᲐᲠᲐᲓᲘᲒᲛᲣᲚᲘ ᲛᲝᲓᲔᲚᲘ



104

მანანა       კვატაია     

ფალი კი არა ვარ, მხოლოდ ის ვარ, ვინც იმისთვის გაჩნდა, რომ ნახა ყოფიერების 
მთელი საშინელება, თქვენ გრძნობთ ამას, მე კი ვხედავ კიდეც“.

რომანის პერსონაჟის – შავსათვალიანი ქალიშვილის ფრაზას – „მხოლოდ 
შენი თვალების წყალობით ვართ ცოცხლები“, – ექიმის ცოლი პასუხობს: „სა-
მყარო სავსეა ცოცხალი უსინათლოებით“. ადამიანური სათნოებით გამორჩეული 
ქალბატონის რწმენით, უკვდავი არავინ არის, მაგრამ „არც სულ უსინათლოები 
უნდა ვიყოთ“. ამ საოცარი ადამიანური გაგების ემპათი ქალისათვის თავად სი-
ცოცხლეა დღესასწაული და ის ცდილობს, კარანტინში მოთავსებული, სასიკ-
ვდილოდ განწირული ადამიანები სწორედ სიცოცხლისაკენ შემოაბრუნოს და 
გაამხნევოს ისინი: „ახლა ერთადერთი სასწაულის მოხდენა შეგვიძლია და ეს სა-
სწაულია ის, რომ ვიცოცხლოთ... დღიდან დღემდე ფრთხილად ვატაროთ ეს ნაზი 
ქალბატონი – სიცოცხლე, ვითომ უსინათლოა და არ იცის, საით წავიდეს, ან იქნებ 
ასეცაა, იქნებ მართლა უსინათლოა და ჩვენ მოგვენდო მას მერე, რაც გონება მო-
გვცა“19. შავსათვალიანი ქალიშვილის მრავლისმთქმელი ფრაზა ხსნის ავტორის 
მთავარ სათქმელს: „სრული ჭეშმარიტებაა, რომ უსინათლოზე უარესია ის, ვისაც 
არ უნდა, რომ ხედავდეს“. 

ნაწარმოებში დროის კონცეპტის ორიგინალური გააზრებაა წარმოდგენილი: 
„წინასწარ ვერასდროს მიხვდები, ვინ რისი გამკეთებელია, უნდა აცალო, დროს 
დრო მისცე, დრო ყველაფერს განაგებს, ჩვენს წინააღმდეგ თამაშობს და ყველა 
კოზირი მის ხელშია“20. დრო დაავადებულთა სიბრმავის მკურნალიც ხდება. 
ერთად გადატანილი ადამიანური უბედურებისა და ერთად განცდილი კათარზი-
სის შემდეგ ყველაფერი თავის ადგილას დგება. 

რომანის მიხედვით, თავდაპირველად თვალი პირველ უსინათლოს აეხილა და 
ის ჯერ ცოლს, შემდეგ ყველა დაბრმავებულს შეშლილივით გადაეხვია. მეორე, 
ვისაც მხედველობა დაუბრუნდა, შავსათვალიანი ქალიშვილია. მას „მთელი ამ 
ხნის განმავლობაში თვალი არ მოუხუჭავს, თითქოს მხედველობა სადღაც შიგნით 
კი არ უნდა აღდგენილიყო, არამედ გარედან უნდა შესულიყო თვალებში“21. 

უკვე გამთენიისას თვალი თავად ექიმს აეხილა და ცხადი გახდა, რომ მხედ-
ველობა ყველას დაუბრუნდებოდა და ეს მხოლოდ დროის ამბავი იყო. მწერლის 
თქმით, „ეს დღესასწაული ქალაქში მზის ამოსვლას ჰგავდა“. გამოჯანსაღებულმა 
ადამიანებმა საზეიმო სუფრა გაშალეს, რომელსაც „სიხარული ამშვენებდა... ისი-
ნიც კი, ვინც ჯერ კიდევ უსინათლო იყო, იცინოდა, თითქოს უკვე ახელილი თვა-
ლები მისი ყოფილიყო“.

19	 იქვე, 301.
20	 იქვე, 324.
21	 იქვე, 331.



105

რომანის ბოლოს პარადოქსული მომენტი დგება: მას შემდეგ, რაც ყველა და-
ბრმავებულს თვალი აეხილა, ექიმის ცოლი ჩაიძირა თვალისმომჭრელ რძისფერ 
სინათლეში. მან „ზეცას ახედა და სრული სითეთრე დაინახა... შიშმა თვალები 
ძირს დაახრევინა. ქვემოთ კი ქალაქი ისეთივე დარჩა, როგორიც იყო“22. მრავალი 
უბედურების გადამლახავი ქალიც ბოლოს ეპიდემიის მსხვერპლი ხდება, თუ-
მცა დაავადებულებთან ერთად გადატანილი ჯოჯოხეთი მას თავსდამტყდარი 
განსაცდელის ბედნიერი დასასრულის იმედს აძლევს. რატომ გაიმეტა ავტო-
რმა ემპათი ქალი, ურომლისოდაც დაბრმავებული ადამიანები ამქვეყნიურ ჯო-
ჯოხეთს თავს ვერ დააღწევდნენ? ვფიქრობთ, იმავე განსაცდელის მოვლენით 
ჟოზე სარამაგუმ მასაც საშუალება მისცა, კათარზისის გზით ახალი სულიერი 
სიმაღლეებისათვის მიეღწია. არსებობს მოსაზრება, რომ „ემოციური კათარზისი 
გარკვეულ რესტავრაციას ან განახლებას იწვევს... ის პიროვნების ცხოვრების 
პოზიტიურ ცვლილებას ასახავს“23 . 

რომანში მითითებულია, რომ ეპიდემიის მსხვერპლი ადამიანები თეთრ, 
რძისფერ ნისლში იძირებიან, რაც შემთხვევითი არ უნდა იყოს. სიმბოლოლოგთა 
განმარტებით, „თეთრი – სინათლის აბსოლუტური ფერია და ამიტომაც უმა-
ნკოების, ჭეშმარიტების, მსხვერპლის უბიწოებისა და ღვთაებრიობის სიმბოლო 
გახლავთ“24. ის ზეგარდმო სიბრძნის ფერია, შავისაგან განსხვავებით, რომლის 
სიმბოლიკა ძირითადად სიკვდილს, სიბნელეს, ბოროტებას, მწუხარებას უკავ-
შირდება. რძე აღორძინების, სიცოცხლისა და უკვდავების სიმბოლოდ მიიჩნევა. 
ვფიქრობთ, ფერების სიმბოლიკა ჟოზე სარამაგუს რომანის მთავარი სათქმელის 
გააზრებაში გვეხმარება. ავტორის ინტენციით, ეპიდემიის თუ სხვა მოვლენილი 
კოსმიური განსაცდელის დაძლევა, მანკიერებებისაგან გათავისუფლება კათა-
რზისის, ემპათიის გზით არის შესაძლებელი. ერთმანეთის დახმარებით, თანა-
დგომით, თანაზიარობით ადამიანები მიწიერ ჯოჯოხეთს გადაურჩებიან, განიწ-
მინდებიან და პირველქმნილ, ღვთაებრივ არსს დაუბრუნდებიან. საყურადღებოა 
რომანის ინტენციის ბობ ქარბერისეული შეფასება: „სიბრმავე ტექსტში ჩვენ 
უნდა გავიაზროთ არა როგორც ალეგორია, არამედ, როგორც ალტერნატიული 
რეალობის კვლევა“.25 

პროვიდენციალიზმი სამყაროს მოაზრებს ღმერთის ან მითიური განგების 
გამოვლენად, სადაც ადამიანი აქტიურად მონაწილეობს ისტორიის ფორმირებასა 
და ღმერთის განგების განხორციელებაში. ამ კუთხით, ჟოზე სარამაგუს რომანი 

22	 იქვე, 334.
23	 კვატაია, 2021, 543.
24	 აბზიანიძე, ელაშვილი, 2012, 85.
25	 მეტრეველი, 2021, 556.

ᲛᲘᲙᲠᲝᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲤᲡᲘᲡ ᲙᲝᲜᲪᲔᲞᲢᲘᲡ ᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲞᲠᲝᲒᲜᲝᲖᲘᲠᲔᲑᲘᲡ  
ᲞᲐᲠᲐᲓᲘᲒᲛᲣᲚᲘ ᲛᲝᲓᲔᲚᲘ



106

მანანა       კვატაია     

შეიძლება შეფასდეს როგორც პროვიდენციალური, რადგან რომანში სიბრმავის 
წარმოშობის მიზეზი უცნობია და გამოწვეულია ადამიანური ცოდვებითა და მო-
რალურ სისუსტეებით. რომანის ბოლოს იკვეთება – კაცობრიობის სულიერი გა-
ნახლებისა და ახალი ცხოვრების დაწყების ნიშნებიც: სიბნელიდან ნათელში გა-
მოსვლა, განწმენდა და ღვთაებრივ არსში დაბრუნება, ასევე პროვიდენციალური 
ტექსტების ძირითადი მახასიათებლებია. რომანი აღწერს არა მხოლოდ ფიზიკურ 
სიბრმავეს, არამედ ეგზისტენციალურ სიბრმავესაც, როცა ადამიანები ერთმა-
ნეთთან ემოციურ და სულიერ კავშირს კარგავენ. სიუჟეტი ასევე მიუთითებს კა-
თარზისის პროცესზეც, რომელიც მორალური შეცდომების აღიარებიდან ადამი-
ანების სულის განახლებამდე მიდის. თანამედროვე კონტექსტში რომანი ასახავს 
ეგზისტენციალურ და ჰუმანისტურ გამოწვევებს, რომელთა წინაშეც თანამე-
დროვე კაცობრიობა დგას: ტექნოლოგიური პროგრესი, გლობალური კრიზისები, 
დეჰუმანიზაცია და სოციალური თუ პოლიტიკურ-ეთიკური დაპირისპირებები. ამ 
თვალსაზრისით, სარამაგუს „სიბრმავე“ შესაძლებელია განვიხილოთ როგორც „აქ 
და ახლა“ მიმდინარე სულიერი და სოციალური განსაცდელის ალეგორია, რომ-
ლის გადალახვა დაკავშირებულია ადამიანის სულიერ განახლებასა და ღვთაებ-
რივ ტრანსფორმაციასთან.

გამოყენებული სამეცნიერო ლიტერატურა

	 აბზიანიძე ზ., ელაშვილი ქ., სიმბოლოთა ილუსტრირებული ენციკლოპედია, ტ. 2, 
თბილისი, 2012 [abzianidze z., elashvili k., simbolota ilust’rirebuli entsik’lop’edia, t’. 
2, tbilisi, 2012]

	 კვატაია მ., კათარზისის თანამედროვე მხატვრულ-ალეგორიული რეფლექსირე-
ბისათვის, წიგნში: ლიტერატურათმცოდნეობის თანამედროვე პრობლემები, 
N15, თბილისი, 2021 [k’vat’aia m., k’atarzisis tanamedrove mkhat’vrul-alegoriuli 
repleksirebisatvis, ts’ignshi: lit’erat’uratmtsodneobis tanamedrove p’roblemebi, N15, 
tbilisi, 2021]

	 კუპრეიშვილი ნ., ჟოზე სარამაგუს სიბრმავე, როგორც მომავლის წინასწარ
მეტყველება, წიგნში: ლიტერატურათმცოდნეობის თანამედროვე პრობლე-
მები, N15, თბილისი, 2021 [k’up’reishvili n., zhoze saramagus sibrmave, rogorts 
momavlis ts’inasts’armet’q’veleba, ts’ignshi: lit’erat’uratmtsodneobis tanamedrove 
p’roblemebi, N15, tbilisi, 2021]

	 მეტრეველი ლ., სიბრმავე – ეპიდემია ტექსტში (ჟოზე სარამაგუს „სიბრმავის“ მი-
ხედვით), წიგნში: ლიტერატურათმცოდნეობის თანამედროვე პრობლემები, N15, 
თბილისი, 2021 [met’reveli l., sibrmave – ep’idemia t’ekst’shi (zhoze saramagus 
„sibrmavis“ mikhedvit), ts’ignshi: lit’erat’uratmtsodneobis tanamedrove p’roblemebi, 
N15, tbilisi, 2021]

	 სარამაგუ ჟ., სიბრმავე, ნ. ვაშალომიძის თარგმანი, ბათუმი, 2019 [saramagu zh., 
sibrmave, n. vashalomidzis targmani, batumi, 2019]



107

	 Akhtar A., The Dark Side of Illness: Jose Saramago’s Critique of Human Nature in 
Blindness, Journal for Research Scholars and Professionals of English Language 
Teaching, Vol. 7, No. 36, 2023

	 Esmaeili S., Zohdi E., Panopticism in José Saramago’s Blindness, Theory and 
Practice in Language Studies, Vol. 5, No. 12, 2015

	 Jorge B., Carvalho J., José Saramago’s „Blindness” and a Vision for Mental 
Healthcare: Perspectives in the Fields of Literature, Architecture, Philosophy, Politics 
and Economics, European Psychiatry, Vol. 66, No. 1, 2023

	 Kareem R., Farhan H., The Language of Evaluation in Jose Saramago’s Blindness 
via Appraisal Theory, International Linguistics Research, Vol. 5, No. 1, 2022

	 Neiva A. de A., Biopolítica e subjetivação em Ensaio sobre a cegueira, de José 
Saramago, Revista do Centro de Estudos Portugueses, Vol. 39, No. 62, 2019

	 Nogueira C., Ensaio sobre a Cegueira, de José Saramago: A Literatura e o Mal, 
Romance Quarterly, Vol. 67, No. 2, 2020

	 Santos V., A cegueira como metáfora do estranhamento social capitalista; Blindness 
as a metaphor for estrangement capitalist social, Sofia, Vol. 11, No. 1, 2022

	 Stanley S. K., The Excremental Gaze: Saramago’s Blindness and the Disintegration 
of the Panoptic Vision, Critique Studies in Contemporary Fiction, Vol. 45, No. 3, 
2004

ᲛᲘᲙᲠᲝᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲤᲡᲘᲡ ᲙᲝᲜᲪᲔᲞᲢᲘᲡ ᲰᲣᲛᲐᲜᲘᲡᲢᲣᲠᲘ ᲞᲠᲝᲒᲜᲝᲖᲘᲠᲔᲑᲘᲡ  
ᲞᲐᲠᲐᲓᲘᲒᲛᲣᲚᲘ ᲛᲝᲓᲔᲚᲘ



108

მანანა       კვატაია     

Manana Kvataia*

PARADIGMATIC MODEL OF HUMANISTIC FORECASTING 
OF THE MICRO-APOCALYPSE CONCEPT

Abstract

The civilizational metamorphosis of the modern world necessitates the creation 
of new time dimensions, consciousness and ideologies, as well as the expansion and 
reinterpretation of the existing space. Future studies, as a science, imply the socio-
logical forecasting of future developments. Dystopian texts, the main feature of which 
is the criticism of the viciousness of the various political systems, provide valuable 
insight for a deeper understanding of these processes.

In his dystopian novel Blindness (2005), José Saramago, the Portuguese Nobel 
Prize winner and master of magical realism, advocates the idea of equality of man-
kind and humanism. The author’s concept is that in the age of globalization, techno-
logical dependence alienates individuals from both nature and each other, gradually 
leading to moral or spiritual blindness. In this providential novel, a mysterious epi-
demic sweeps through the city: people suddenly lose their sight due to an unknown, 
contagious disease, as if submerged in a white, milky sea.

José Saramago’s Blindness depicts a micro-apocalyptic hellish world inhabited 
by merciless, blind creatures, where people are deprived of both physical sight and 
spiritual vision. Understanding the symbolism of the novel clarifies the author’s inten-
tion: salvation lies in the purging of vice. Through catharsis, humans may return to 
their original, divine essence.

Keywords: José Saramago, Dystopian Novel, Blindness, Sociological Forecast-
ing of the Future.

*	 Senior Researcher at Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature of Ivane Iavakhishvili 
Tbilisi State University. https://orcid.org/0009-0003-7218-3360



109

ეკატერინე ჭუმბურიძე-შეწირული*

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲘᲡ ᲢᲠᲐᲜᲡᲤᲝᲠᲛᲐᲪᲘᲐ ᲡᲮᲔᲣᲚᲘᲡ 
ᲪᲕᲚᲘᲚᲔᲑᲘᲓᲐᲜ ᲛᲘᲡᲘ ᲑᲣᲜᲔᲑᲘᲡ ᲛᲝᲓᲘᲤᲘᲙᲐᲪᲘᲐᲛᲓᲔ  

XXI ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ ᲤᲠᲐᲜᲒᲣᲚ ᲓᲐ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲓᲘᲡᲢᲝᲞᲘᲐᲨᲘ

I. შესავალი

სწრაფად ცვალებად სამყაროში ადამიანის ტრანსფორმაციის პოტენცია-
ლის წარმოდგენა დასავლური ლიტერატურული აზროვნების განუყოფელი ნა-
წილია. დაღლილი და გამოფიტული თანამედროვე ადამიანი, მატერიალიზმისა 
და კონსუმერიზმის მეტაფიზიკით დამსხვრეული, სიამოვნების კულტურისა და 
საკუთარი ეგოცენტრიზმის მსხვერპლი, აცნობიერებს თავისი არსებობის სას-
რულობას და ახალი ტექნოლოგიების გამოყენებით, ცდილობს პირველყოფილი 
ტანჯვის შემსუბუქებას, რაც ასევე საკუთარი ადამიანური ბუნების დათმო-
ბასაც მოიაზრებს. დღეს, როდესაც ჩვენი არსებობის ყველა ეტაპზე ვხედავთ 
ტექნოლოგიების ყველგანმყოფობას, თავისთავად ცხადია, რომ ლიტერატუ-
რაც საუბრობს იმ შიშებსა და იმედებზე, რომლებიც არაბუნებრივი გზით შექ-
მნილი, ახალი ტექნოლოგიური არსებების ადამიანურ ცხოვრებაში შემოსვლას 
და მათ მიერ რეალური სამყაროს საზღვრების რღვევას უკავშირდება. წინა-
მდებარე სტატია მიზნად ისახავს, შეისწავლოს ადამიანის სხეულის ტრასფორ-
მაცია დისტოპიურ გარემოში, როგორადაც ის აისახება ფრანგი და ქართველი 
ავტორების შემოქმედებაში. უფრო კონკრეტულად, სტატია განიხილავს ფრა-
ნგი ავტორის, მიშელ უელბეკისა და ქართველი ავტორის, ზურა ჯიშკარიანის 
დისტოპიურ რომანებში ახალი ტექნოლოგიური ინდივიდის წარმოდგენის პრო-
ცესს და წარმოაჩენს განსხვავებებს ბუნებრივ ადამიანსა და მეცნიერული ჩარე-
ვებით შექმნილ ადამიანს შორის. 

II. სხეული კაცობრიობის ისტორიის განმავლობაში

სხეულის ისტორია ამავდროულად კაცობრიობის ისტორიასაც ასახავს და 
ხაზს უსვამს მის კულტურულ მახასიათებლებს. კოსმიური წესრიგის მარადი-

orbeliani

*	 ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის დოქტორა-
ნტი. https://orcid.org/0000-0002-6605-7339



110

სობამ ადამიანს შესაძლებლობა მისცა გაეაზრებინა თავისი სასრულობა, საკუ-
თარი თავის არასრულყოფილება un modèle déficient.1 უძველეს ფილოსოფიაში, 
განსაკუთრებით პლატონთან, სხეულის სიმყიფისა და არასტაბილურობის მიუ-
ხედავად, გონება, ადამიანის ფუნდამენტური, განუყოფელი ნაწილია. ამ პერიო-
დის ადამიანის მცდელობები სხეულისგან განცალკევებას მიემართება, რადგან 
სხეული დაბრკოლებად განიხილება და სულს ხელს უშლის მარადიული იდეების, 
სიკეთისა და ჭეშმარიტების მიღწევაში. ამრიგად, პლატონის, ისევე როგორც 
სოკრატეს, ფილოსოფია, ეფუძნება სულის უპირატესობას. სხეული უბრალოდ 
„სულის მცველია“. არისტოტელე, თავის მხრივ, საუბრობს სულზე, როგორც ადა-
მიანის სხეულის „უპირატეს ფორმასა“ (prima forma) და ერთიანობის პრინციპზე. 

ამგვარად, ანტიკური დროიდან მოყოლებული, ადამიანს ყოველთვის აწუ-
ხებდა პროგრესისა და საკუთარი სხეულის ტრანსფორმაციის/გაუმჯობესების 
იდეა. სხეული ხშირად აღიქმება, როგორც სამოდელო თიხა, რომელიც მისი 
აღმზრდელების იდეების შესაბამისად იცვლება. აქედან გამომდინარე, სხეული 
განიხილება, როგორც ადამიანის პოტენციალის, შესაძლებლობების რეზერვუ-
არი და მისი დაუფლება დამოკიდებულია მფლობელზე. მიუხედავად იმისა, რომ 
სოკრატე სხეულის/სულის დუალობას იცავს, ის ასევე რადიკალური ვარჯიშის 
აუცილებლობასაც ამტკიცებს. სხეულის სიძლიერე უზრუნველყოფს სულის სი-
ლამაზესაც.2 ანტიკურ ხანაში სხეული ყველგან არის წარმოდგენილი. უძველესი 
სხეული ხშირად უკიდურესად მოქნილ მიკროკოსმოსად მიიჩნევა malléable.3 თუ-
მცა, შეუძლებელია უარვყოთ ადამიანის ფიზიკური მდგომარეობის სასრულობა. 
ინგლისელი მეცნიერის, მაქს მორის ტრანსჰუმანიზმის ფილოსოფია დაფუძნებუ-
ლია სწორედ სამეცნიერო ცოდნაზე. ჩვენი სამყაროს განვითარება ადამიანის გა-
რდაქმნას იწვევს, რაც ფიზიკურ ტრანსფორმაციასაც მოიაზრებს.

ტრანსჰუმანიზმის გააზრება, კაცობრიობის მოკვდავობის დაძლევის თვალსა-
ზრისით, მნიშვნელოვანი ნაბიჯია ფილოსოფიურ აზროვნებასა და ლიტერატურულ 
წარმოსახვაში. მიუხედავად იმისა, რომ ადამიანის ევოლუცია განიხილება როგორც 
ლოგიკური, ამოუწურავი პროგრესი, ტრანსჰუმანიზმზე გადასვლა იწვევს ეჭვებს, 
აძლიერებს შიშებს, რადგან ევოლუციის ბუნებრივი კანონი თითქოს წყვეტს არსე-
ბობას. თავად ბუნება იწვევს სხვა აგენტებს – მეცნიერებასა და ტექნოლოგიებს, 
რომლებიც ბიძგს აძლევენ ახალი კაცობრიობის ოცნებას, აძლიერებენ გენეტი-
კური ინჟინერიის მიერ წარმოქმნილი ახალი ცოცხალი ორგანიზმების იმიჯს. 

1	 Mayerhofer, 2011.
2	 Prost, Wilgaux (eds.), 2006, 123.
3	 იქვე.

მანანა       კვატაია     



111

III. სხეული და მატერიალურობა

ტრანსჰუმანიზმის შესახებ დისკუსია ასევე წამოჭრის მატერიალურობის 
საკითხსა და სხეულის, როგორც მნიშვნელობების არტიკულატორის იდეას. 
სხეული, როგორც ობიექტი, ევოლუციური ლოგიკის ნაწილია და გადმოსცემს 
პროგრესს. შესაბამისად, ადამიანის მატერიალური სუბსტანციის განვითარება 
და ტრანსფორმაცია ერთგვარ წრფივ ტრაექტორიას მიჰყვება და მჭიდროდ უკა-
ვშირდება პროგრესის ფილოსოფიას.4 

თანამედროვე კონტექსტში, 1960-იანი წლებიდან სხეულის ხატი განიხილება 
როგორც ნარცისიზმი.5 სხეულის განდიდება ნაწილობრივ თაყვანისცემის ღი-
რებულებას იძენს, წყვეტს ქრისტიანული დოგმების მიღებას და ასახავს დროის 
სულისკვეთებას. დღეს, როგორც დ. ლე ბრეტონი შენიშნავს:  „დუალიზმის თა-
ნამედროვე ვერსია სხეულს გონებას ან სულს უფრო ზუსტად თავად სუბიექტს 
აღარ უპირისპირებს.“6 სხეულის სქემა იცვლება და სურვილის/ლიბიდინალური 
მიდრეკილების საკითხი ღრმად ცვლის სხეულის ხატის სტრუქტურას. სხეულის 
ცოდნა, თუნდაც მისი ამოცნობა, ადამიანის ცხოვრებაში ფუნდამენტურ გამოც-
დილებას წარმოადგენს. ადამიანის საკუთარი სხეულისადმი დამოკიდებულების 
ცვლილება სხეულის კვლევების მნიშვნელვან ეტაპს წარმოადგენს. წმინდა ან-
თროპოლოგიური ან სამედიცინო პერსპექტივები სხეულსა და სოციალურ სტა-
ტუსს რეფლექსიის არეალს აძლევს. სხეული ძირითადად სამი მახასიათებლის 
საფუძველზეა გაანალიზებული: საკუთარ სხეულში ცხოვრება, დროსთან ურთიე-
რთობა და სხვებთან ურთიერთობა. სხეული არ შემოიფარგლება მხოლოდ თავისი 
წმინდა სუბიექტურობით, არამედ იხსნება სხვების, სხვისი ხედვის წინაშე.7

ეს მართლაც ასეა მიშელ უელბეკის შემოქმედებაში, სადაც სხეულის და-
ბერება არა მხოლოდ სხვების მხრიდან უარყოფასა და ზიზღს იწვევს, არამედ 
საკუთარი ფიზიკური არსების არმიღებასა და დეკადენტური სხეულის მფლო-
ბელის მიუღებლობასაც, რომელიც მას ღალატობს და იმედს უცრუებს. უელბე-
კის მიხედვით, 

„ეს ის თაობა გახლავთ, რომელმაც პირველმა, ესოდენ აშკარად, მწიფობის 
ხანას სიყმაწვილე ამჯობინა და რა გასაკვირია, თუკი ახლა, ამის შედეგად, მო-
მდევნო თაობის ზიზღსა და სიძულვილს იმკის და ბოლოს, სხეულს კერპად აქ-

4	 Meidani, 2007. 
5	 Dambuyant-Wargny, 2023, 25–76. 
6	 Meidani, 2007. დუალიზმის თანამედროვე ვერსია სხეულს აღარ უპირისპირებს გონებას 

ან სულს, უფრო ზუსტად კი თავად სუბიექტს.
7	 Dambuyant-Wargny, 2023, 25-76. 

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲘᲡ ᲢᲠᲐᲜᲡᲤᲝᲠᲛᲐᲪᲘᲐ ᲡᲮᲔᲣᲚᲘᲡ ᲪᲕᲚᲘᲚᲔᲑᲘᲓᲐᲜ ᲛᲘᲡᲘ ᲑᲣᲜᲔᲑᲘᲡ ᲛᲝᲓᲘᲤᲘᲙᲐᲪᲘᲐᲛᲓᲔ  
XXI ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ ᲤᲠᲐᲜᲒᲣᲚ ᲓᲐ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲓᲘᲡᲢᲝᲞᲘᲐᲨᲘ



112

ეკატერინე          ჭ უ მბ  უ რიძე    - შეწირ     უ ლი

ცევს. ამ პროცესს თვითონვე შეუწყვეს ხელი, სიბერისა და ხორცის თანდათა-
ნობითი ჭკნობის მოძალებისას, მათ საკუთარი თავიც შეაძულეს. სხვათა შორის 
მსგავს სიძულვილს აქამდე ისინი სხვების თვალებში ჭვრეტდნენ.“8

დღესდღეობით სხეული იდენტობის ნაწილია და მოითხოვს იმ სოციალური 
დოგმების გათვალისწინებას, რომლებიც იდეალური სხეულის წესებს ადგენს. 
სიამოვნების, მაგრამ ამავდროულად ტანჯვის, მატარებელი სხეული ადვილად 
შეიძლება გაქრეს ან გამოსწორდეს კიბერსივრცეში ახალი ვირტუალური სხეუ-
ლის მოდელის შექმნით, როგორც ეს ზურა ჯიშკარიანის დისტიპიურ რომანებშია 
აღწერილი.

სხეულებრიობა, როგორც ინდივიდუალური, მაგრამ ამავდროულად კო-
ლექტიური, მედიუმი, სულიერი სხეულისა და მატერიალური სხეულის დიქოტო-
მია, გაუცხოება - ეს ის თემებია, რომელთა დიაქრონიული მიმოხილვა საშუალებას 
გვაძლევს გავიგოთ ადამიანის ბუნების არსებითი შინაგანი მახასიათებლები, რათა 
დავსვათ კითხვები ახალი კაცობრიობის შესახებ, რომელსაც ჩვენ მიერ შერჩე-
ული ავტორები წარმოიდგენენ. როგორ ხედავენ ისინი სხეულის ახალ იმიჯს და 
გვაძლევს თუ არა ტექნოლოგიური ტრანსფორმაცია შესაძლებლობას, წინ წამო-
ვწიოთ პოსტადამიანის/ტრანსადამიანის იდეა? საბოლოო ჯამში, რა გვაიძულებს 
გადავხედოთ ჩვენი სხეულის ფილოსოფიას – სხეულის სიძულვილი თუ სხეულის 
სუბლიმაცია, სხეულით უკმაყოფილება თუ დაღლილობა (ადამიანის მოძველება), 
სად თავსდება სულის ცნება ახალი ადამიანის წარმოშობის დისკუსიებში? 

გონება/სხეულის დიქოტომია, სხეულსა და ფსიქიკას შორის დაპირისპი-
რება, თვითტრანსფორმაციის შესაძლებლობებს მინიმუმამდე ამცირებს. თუ 
ჩვენ „სულიერი სხეულის“ (სხეული, როგორც სულიერი ვარჯიში) იდეას ვი-
ღებთ, თვითმოდიფიკაციის პოტენციალსაც ვაღიარებთ. თანამედროვე ფილო-
სოფია დეკარტის ფილოსოფიასთან ერთად, პლატონიზმის სულის პრიმატის 
გარკვეულ იდეებსაც ითავისებს. 

ახალ რეალობაში, მეტაფიზიკური მუტაციის (მ. უელბეკი) შუაგულში, ადამი-
ანი იძენს სრულიად ახალ გამოცდილებას, რომელიც აღარ უტოვებს შესაძლებ-
ლობას იგივე დარჩეს. თანამედროვე კონტექსტში 1960-იანი წლებიდან ვხედავთ 
სხეულის ხატის, როგორც არსებობის ნარცისული საფუძვლის, გაჩენას. სხეულის 
განდიდება, ნაწილობრივ იძენს თაყვანისცემის ღირებულებას, არღვევს ქრისტი-
ანული ღირებულებებისა თუ დოგმების სისტემას და ასახავს დროის სულისკვე-
თებას. „ელემენტარულ ნაწილაკებში“ უელბეკი აღნიშნავს, რომ ერა, რომელშიც 

8	 უელბეკი, 2021, 188-189.



113

ადამიანი ცხოვრობს, არის სრულიად ახალი ხანა, რომელიც აღიარებს სხეულის 
დიქტატურას. არ არსებობს საზღვრები ან შეზღუდვები; ყველაფერი, რასაც ადა-
მიანი დღემდე მიუწვდომლად თვლიდა, მარტივ და ნაცნობ რეალობად იქცევა. 
ასეთი სიახლეების მოტანა ახალ მუტაციას შეუძლია და ეს პროცესი სხეულის 
ტრანსფორმაციით იწყება. ზემოთ აღნიშნულ რომანში უელბეკი შესანიშნავად 
აჩვენებს იმ მოვლენებს, რომლებმაც ხელი შეუწყო სხეულის კულტის დამკვი-
დრებას საფრანგეთში და, შეიძლება ითქვას, ევროპაშიც. „ბრუნოს მამამაც დაა-
ბანდა თანხები კოსმეტიკურ მედიცინაში და ამ პრაქტიკიდან გამდიდრდა კიდეც: 
70-იანი წლების საფრანგეთში ფილმები „სამოთხის მოჩვენები“, „მექანიკური 
ფორთოხალი“ და „ადგილებზე წასვლა“ სკანდალური წარმატებით აღინიშნა, რა-
მაც დაადასტურა „ახალგაზრდული“ კულტურის კომერციული ღირებულება,[...] 
რომელმაც მთელი საფრანგეთი მოიცვა“. 9

სხეულის ტრანსფორმაცია, რასაც უელბეკი ეხება, 60-იანი წლების მოვლე-
ნების კანონზომიერი შედეგია, რამაც დასავლურ სამყაროში ყველა სახის აზრო-
ვნების პარადიგმის ცვლილება განაპირობა. თანამედროვე ადამიანს სხეულის 
დასუსტება აწუხებს და აიძულებს ამ დაუცველი და მყიფე არსებისგან თავის და-
საღწევად ეძებოს გამოსავალი. მაგალითისთვის, პარიზში გახნილ პირველ Vitatop 
კლუბს, პიონერული როლი ჰქონდა ფიზიკური სანიტარიისა და სხეულის თაყვა-
ნისცემის სფეროში; რასაც მთელი რიგი მოვლენები მოჰყვა და ადამიანის სხე-
ულის შესახებ გარკვეული წარმოდგენები დაამსხვრია: კერძოდ, ვგულისხმობთ, 
საფრანგეთში 18 წლის ასაკში სამოქალაქო სრულწლოვანების შესახებ კანონის 
მიღებას, ურთიერთშეთანხმებით განქორწინების უფლებას და ბოლოს, 1974 
წლის 28 ნოემბერს, ძალიან დაძაბული „ისტორიული დებატების“ შედეგად, აბორ
ტის უფლების მინიჭების შესახებ კანონის მიღებას. ცნობილია, რომ ქრისტი-
ანული ანთროპოლოგია დიდ მნიშვნელობას ანიჭებდა ადამიანის სიცოცხლის 
მთელ ციკლს – ჩასახვიდან სიკვდილამდე. ეს პოზიცია ეფუძნებოდა აზრს, რომ 
თითოეულ ადამიანის სხეულში არსებობს სული (უკვდავი სული). Au XXe siècle 
grâce au progrès de la biologie, une anthropologie matérialiste, restait beaucoup plus 
modeste dans ses recommandations éthiques. Le fœtus considéré comme un petit 
amas de cellules ne possédait, selon eux, aucune existence individuelle autonome, 
d’autre part le vieillard, amas d’organes, subissait une dislocation continue. Les 
problèmes éthiques concernant les âges extrêmes de la vie (l’avortement, puis, 
quelques décennies plus tard, l’euthanasie) émergent.10 

9	 იქვე, 119.
10	 Houellebecq, 1998, 120. XX საუკუნეში ბიოლოგიის მიღწევების წყალობით, მატერია-

ლისტური ანთროპოლოგია გაცილებით მოკრძალებული ეთიკური რეკომენდაციებით 

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲘᲡ ᲢᲠᲐᲜᲡᲤᲝᲠᲛᲐᲪᲘᲐ ᲡᲮᲔᲣᲚᲘᲡ ᲪᲕᲚᲘᲚᲔᲑᲘᲓᲐᲜ ᲛᲘᲡᲘ ᲑᲣᲜᲔᲑᲘᲡ ᲛᲝᲓᲘᲤᲘᲙᲐᲪᲘᲐᲛᲓᲔ  
XXI ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ ᲤᲠᲐᲜᲒᲣᲚ ᲓᲐ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲓᲘᲡᲢᲝᲞᲘᲐᲨᲘ



114

ეკატერინე          ჭ უ მბ  უ რიძე    - შეწირ     უ ლი

თანამედროვე კონტექსტში სხეული ექვემდებარება მიმღებლობის კრიტერი-
უმებს, რაც ნიშნავს იმას, რომ ის უნდა შეესაბამებოდეს გარკვეულ სტანდარტებს 
(ასაკი, ზომები და ა.შ.). „ელემენტარული ნაწილაკები“ ზუსტად გადმოსცემს ადა-
მიანის სურვილს საკუთარი ხატებით ხელოვნურად შექმნას „არსებები“. თითოე-
ული ეპოქა თავისებურად წარმოიდგენს იმ მექანიზმებს, რომლებიც საშუალებას 
გვაძლევს წარმოვიდგინოთ ხელოვნური არსების შექმნის იდეით გამოწვეული 
ოცნებები და აკვიატებები. მიშელ უელბეკის წარმოსახულ სამყაროში შესაძლოა 
ვისაუბროთ სხეულზე ჩატარებული კვლევის გარკვეულ რადიკალიზაციაზე, 
რომელიც ახალი სამყაროს დადგომას ემთხვევა და დიდ პროგრესს აღწევს გე-
ნეტიკურ კვლევებში, ფიზიკის, ქიმიისა და ბიოლოგიის სფეროებში. უელბეკის 
რომანში 1980-იანი წლებიდან მოყოლებული, ადამიანის გენზე ჩატარებული ექ-
სპერიმენტები გარკვეულ გავლენას ახდენს ცხოვრების ხარისხზე: დაავადებების 
განკურნება, სიცოცხლის ხანგრძლივობის გაზრდა, ადამიანის მდგომარეობის გა-
უმჯობესება. თუმცა, საინტერესოა, რომ „ელემენტარული ნაწილაკების“ ავტორი 
სვამს კითხვას, თუ მეცნიერებას არ შეუძლია ერთხელ და სამუდამოდ გადაჭრას 
ადამიანის სხეულის სასრულობის პრობლემა, რა აზრი აქვს ასეთ პროგრესს? თუ 
ადამიანს არ შეუძლია ევოლუციის შედეგების დაძლევა, შესაძლოა, უფრო გონივ-
რული პროგრესიის შეჩერება იყოს. უელბეკის ტექსტის მიხედვით, ახალი სახეო-
ბის სავარაუდო მამისთვის „არსებითი იყო არა დნმ-ზე ფოკუსირება, არამედ ცო-
ცხალი არსების, როგორც თვითგამრავლების სისტემის, განხილვა მთელი მისი 
ზოგადობით“11. სექსუალობა, რომელიც რომანში ჭარბად არის წარმოდგენილი, 
ადამიანის სხეულის სამომხმარებლო პროდუქტად გარდაქმნის გამოვლინებაა. 
რომანში 1990-იანი წლებიდან ცოცხალი ორგანიზმები დაპატენტებულია, რაც 
ნიშნავს, რომ ადამიანის სიცოცხლე თანდათან უფასურდება და მხოლოდ სამო-
მხმარებლო საგნად აღიქმება. 

ეს არის სამყარო, რომელიც მხოლოდ ახალგაზრდობას სცემს პატივს და სხვა-
გვარ ადამიანებს შთანთქავს. ასე შთანთქეს დანიელი რომან „კუნძულის შესაძ-
ლებლობის“ მთავარი გმირი; ხოლო ზურა ჯიშკარიანის რომანებში პერსონაჟები 
უკვე უსხეულო არსებებად (ციფრულ კოდებად) გვევლინებიან. რომან „სწრაფი 
ღამისიერის“ პერსონაჟი აღნიშნავს, რომ მას არც გრძნობები აქვს და არც სხე-
ული. სივრცე და მოძრაობა/გადაადგილება მხოლოდ ვირტუალურია. ციფრული 
ავატარი კომპიუტერული კოდებისგან არის აგებული. „არავითარი გრძნობა, არა-

შემოიფარგლა. მათი აზრით, ნაყოფს, რომელიც უჯრედების მცირე მასად ითვლებოდა, 
არ გააჩნდა ავტონომიური ინდივიდუალური არსებობა; მეორე მხრივ, ხანდაზმულები, 
განუწყვეტლივ განიცდიდნენ შევიწროებას. რამაც ცხოვრების უკიდურესობებთან და-
კავშირებული ეთიკური პრობლემები წარმოშვა (აბორტი, ევთანაზია და სხვ.).

11	 Houellebecq, 1998, 340.



115

ვითარი სხეული არ გამაჩნია და რა გამომდინარეობს აქედან? ნუთუ იმდენად 
მიჯაჭვული ვარ ავატარსა და გრძნობებზე, რომ მათ გარეშე არ შემიძლია არსე-
ბობა?“12 ასე ესაუბრება პერსონაჟი რენეს – ხელოვნურ ინტელექტს რომელიც 
ამავდროულად მისი ადამიანობის დამადასტურებელია. ისინი ერთსა და იმავე 
ენაზე საუბრობენ და გაუთავებელი დისკუსიებით მათ შორის თანდათან თანა-
გრძნობა და აუხსნელი, თითქმის ადამიანური კავშირი ყალიბდება. პერსონაჟი 
აცნობიერებს, რომ მას შეუძლია მასთან „სიკვდილზე საუბარიც კი გაბედოს“.

საკუთარ სხეულთან ურთიერთობა აძლიერებს სიმყიფისა და სასრულობის 
განცდას. ამგვარად, სიკვდილი ხდება ფენომენი, რომელიც სწორედ სხეულის 
მოქნილობით დამძიმებული ყოფნის იმედგაცრუებას აღნიშნავს და სიკვდილის 
წინაშეც აღარ არის ყველა ერთსა და იმავე მდგომარეობაში. ადამიანები სოცი-
ალური კლასის მიხედვით იყოფიან. სიკვდილის სივერაგეს უელბეკი ბრუნოს ბე-
ბიის საფლავით აღწერს. წლების წინ დამარხული სხეული, რომელიც სიკვდილმა 
და დროის სვლამ დაამახინჯა, გამანადგურებელ კვალს ტოვებს ბრუნოზე. ამ 
გრძნობის გაგება და განსაზღვრა ადამიანებისთვის რთულია. „რჩება მხოლოდ 
მიწასთან შერეული ძვლები და თეთრი თმის მასა.“ 13 ცხოვრების სიცარიელე და 
ამაოება დაკავშირებულია „სხეულთან“, რომელსაც არ შეუძლია წინააღმდეგობა 
გაუწიოს დროს და მის შეურიგებელ დინებას. დაბადებიდან სიკვდილამდე არა-
ფერი იცვლება სხეულის გარდა. სიცარიელე, სტაგნაცია და დაბერებული სხე-
ული-ასეთია დაღლილი და გაცვეთილი ადამიანის აღსარება: „დაბადებიდან სიკ-
ვდილამდე არაფერი ხდება, ჩვენ მხოლოდ ფიზიკურად ვიცვლებით.“14

უელბეკისთვის, დეგრადაციის ერთ-ერთი პირველი ნიშანი არის ადამიანი, 
რომელიც დაყვანილია თავის სხეულებრივ/სექსუალურ მოთხოვნილებებამდე, 
რომელიც კარგავს სხვების თანაგრძნობის უნარს და სოციალურად ან ემოციუ-
რად უგრძნობი ხდება. მხოლოდ სიამოვნება რჩება, ეგოისტური და შეზღუდული 
სიამოვნება, სამყაროში „არარსებობის“/„არმყოფობის“ (“non existence”/“non 
présence”) სიამოვნება, რასაც ბრუნო გრძნობს. „ადამიანები ცხოვრობდნენ, სუნ-
თქავდნენ, სიამოვნებას ეძებდნენ და პიროვნული შესაძლებლობების გაუმჯობე-
სებას ესწრაფოდნენ.“15 

12	 ჯიშკარიანი, 2022, 28.
13	 უელბეკი, 2021, 437. სიკვდილი ძნელად ასახსნელია და მისთვის თვალის გასწორება 

ადამიანს მუდამ უჭირს. difficile à comprend et à définir pour l’homme. Ce qui reste, ce sont 
des ossements mêlés à la terre et la masse des cheveux blancs 

14	 იქვე, 440. De la naissance à la mort, rien ne se passe, nous ne changeons que physiquement.
15	 Houellebecq, 1998, 240. ადამიანები ცხოვრობდნენ, სუნთქავდნენ, სიამოვნებას ეძებ-

დნენ და პიროვნული შესაძლებლობების გაუმჯობესებას ესწრაფოდნენ.

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲘᲡ ᲢᲠᲐᲜᲡᲤᲝᲠᲛᲐᲪᲘᲐ ᲡᲮᲔᲣᲚᲘᲡ ᲪᲕᲚᲘᲚᲔᲑᲘᲓᲐᲜ ᲛᲘᲡᲘ ᲑᲣᲜᲔᲑᲘᲡ ᲛᲝᲓᲘᲤᲘᲙᲐᲪᲘᲐᲛᲓᲔ  
XXI ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ ᲤᲠᲐᲜᲒᲣᲚ ᲓᲐ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲓᲘᲡᲢᲝᲞᲘᲐᲨᲘ



116

ეკატერინე          ჭ უ მბ  უ რიძე    - შეწირ     უ ლი

IV. სხეული, რომელიც არ არსებობს

როდესაც ტრანსჰუმანიზმზე ვსაუბრობთ, ხაზს ვუსვამთ მეცნიერებისა და 
ტექნოლოგიების მნიშვნელობას ადამიანის სახეობის გაუმჯობესებაში არა მხო-
ლოდ ფიზიკური, არამედ გონებრივი შესაძლებლობების თვალსაზრისითაც. ხე-
ლოვნურობა ადამიანის კოგნიტურ სფეროზეც ვრცელდება, კერძოდ, რეალობის 
სიმულირებით ალგორითმებისა და პროგრამული უზრუნველყოფით. ამრიგად, 
ვირტუალური რეალობების სამყარო გვთავაზობს ინტენსიურ გამოცდილებას, 
რომელსაც ადამიანი გადაჰყავს წარმოსახვით სივრცეში (ციფრული არსებები და 
სიმულირებული ადამიანები), რომელიც ხშირად აღემატება ნამდვილ რეალობას. 
ზურა ჯიშკარიანი სამყაროს კიბერსივრცეში აგებს, სადაც პერსონაჟები აფართო-
ებენ თავიანთ ცნობიერებასა და შესაძლებლობებს: „აპლიკაციას მართავდა პროგ-
რამა, რომელსაც, თავის მხრივ, აკონტროლებდა იგივე პროგრამა. ათასობით მო-
მხმარებლის მონაცემებსა და არქეტიპულ მოვლენებზე დაყრდნობით, რთული 
ინტეგრალების გამოყენებით, პროგრამამ გამოთვალა ადამიანის ბედის არსი და 
განსაზღვრა მისი ძირითადი მოთხოვნები, უკეთესად, ვიდრე ადამიანებმა“.16 

ციფრული ტექნოლოგიების გარდა, ფსიქოდელიური ნარკოტიკები ყვე-
ლაზე ფართოდ გამოიყენება სავალალო რეალობისგან თავის დასაღწევად და 
ცნობიერებისთვის ახალი, ალტერნატიული ბიძგის მისაცემად: რეფორმატო-
რების აზრით, ფსიქოდელიური ხილვები საშუალებას გვაძლევს განვიცადოთ 
სამყაროების უსასრულობა, დროებით გავექცეთ მავნე ნარკოტიკების მთავარი 
„სიგიჟის“ ტოტალურ კონტროლს. ჩვენს პლანეტაზე აშენდა ქარხნები ამ საში-
ნელი ნარკოტიკის წარმოებისთვის. ამ სადგურებიდან მავნე ნარკოტიკი ატმო-
სფეროში შეჰყავთ. შედეგად, ჩვენ იმდენად აგრესიულები ვხდებით, რომ სხვა 
განზომილებებს ვეღარ ვხედავთ. რეფორმატორების აზრით, „რეალობა“ უნდა 
განადგურდეს“.17

ქართველი ავტორისთვის ტრანსჰუმანიზმი უტოპიურ და დისტოპიურ ხედვას 
შორის მერყეობს. საკმაოდ ქაოტური ტექნოლოგიური სინგულარობა გარდაუვალ 
ცვლილებებს გამოიწვევს. ახალი რეალობისთვის მოსამზადებლად, ფსიქოდე-
ლიურ ნივთიერებებს, შესაძლოა, განსაკუთრებული როლი ჰქონდეს. მისი თქმით, 
„ტექნოლოგიები გადამწყვეტ წერტილამდე მიგვიყვანს, თუნდაც არსებული წეს-
რიგის დასასრულამდე: კაცობრიობა დაიკარგება სისტემის დამხობის პროცესში, 
იდენტობები გამრავლდება და ადამიანები ეცდებიან იპოვონ გადარჩენის გზა, 

16	 ჯიშკარიანი, 2022, 5.
17	 ჯიშკარიანი, 2017, 117.



117

შეცვალონ საკუთარი თავი, რათა ან უარი თქვან, ან დაემორჩილონ“18. ქართველი 
ავტორი წარმოიდგენს და ელის ასეთ ცვლილებას. მისი პერსონაჟები, რომლე-
ბიც ვირტუალურ სივრცეში ცხოვრობენ, კარგავენ ადამიანის ფსიქოლოგიას. 
მათ აღარ აქვთ სხეულები; ისინი საკუთარ თავს ადამიანებად აღარ მოაზრებენ. 
„მთელი პლანეტა ჩვენი ეკონომნათურებით, გარეგანათებებითა და ციცინათელა 
მეგაპოლისებითაა განათებული-გამონაბოლქვი ღრუბლებად იქცევა, ამიტომ 
ჩვენ ნელ-ნელა ვკარგავთ ვარსკვლავიან ცას, რაც ადამიანობის დაკარგვის ტოლ-
ფასია. – ცას გვართმევენ! – ჩამესმის წამყვანის ხმა კეფიდან, ტვინში.19

კიბერსივრცე არღვევს სხეულის ტრადიციულ წარმოდგენასა და აღქმას. 
სწორედ სივრცე შლის სხეულის სტერეოტიპულ ესთეტიკას და ქმნის „განთავი-
სუფლებული სხეულის“ ფასადს, რათა წარმოაჩინოს უკეთესი თვითშეფასება, 
ხშირად შენიღბვის ან საკუთარი გარეგნობის წაშლის გზით. საქმე მხოლოდ 
თვითგანვითარებაში არ არის, არამედ ერთი ვირტუალური სხეულის სხვით ჩანა-
ცვლებაშიც. რომანში „საღეჭი განთიადები უშაქროდ“ (2017) წარმოდგენილია კი-
ბერსივრცე, სადაც პერსონაჟებს არა მხოლოდ თავიანთი სხეულებისგან გათავი-
სუფლება, არამედ მათი გამრავლებაც შეუძლიათ. ტექნოლოგია მათ საშუალებას 
აძლევს, იარსებონ სხეულის გარეთ და ჰყავდეთ კლონები: საკუთარი იდენტო-
ბისგან გათავისუფლებული, რეალური სხეული იკარგება თავის კლონებს შორის, 
რაც იდენტიფიკაციას თითქმის შეუძლებელს ხდის.

მიშელ უელბეკის მსგავსად, ქართველი ავტორი ხშირად უბრუნდება სიკვდი-
ლის, „არსების“ კვალის გარეშე გაქრობისა და მოგონებების დავიწყების თემას. 
როდესაც მწერალი მომავალში სამყაროების მოდელს წარმოიდგენს, საფლავის 
ქვებს იმ „არსების“ გადარჩენის საფუძვლად ხედავს, რომლისთვისაც სიკვდილი 
თვითმიზანი კი არა, მისი განახლების დასაწყისი იქნებოდა. ახალი ტექნოლო-
გიები საშუალებას გვაძლევს, დავძლიოთ ყველა ცოცხალი არსებისთვის დამახა-
სიათებელი სიკვდილის შიში. მეცნიერება, თავის მხრივ, ფართოდ ხსნის კარს 
სიახლეებისთვის, რომლის მიზანია გააუმჯობესოს ყველაფერი, რაც მას აკლია. 
ზურა ჯიშკარიანის რომანში ნარკოტიკებით გაბრუებული პერსონაჟები აფართო-
ებენ თავიანთ ცნობიერებას და მეტ შესაძლებლობებს იძენენ ტექნოლოგიებისა 
და ფსიქოდელიური საშუალებების გამოყენებით: ისევე როგორც ტექნოლოგია 
აძლევს ადამიანს ახალ შესაძლებლობებს, ფსიქოდელიური საშუალებები ხელს 
უწყობს ილუზორული ცნობიერების გაფართოებას, რაც თავის მხრივ, ადამიანს 
საკუთარი შესაძლებლობების მაქსიმალურ გამოყენებაში ეხმარება.

18	 იქვე.
19	 იქვე, 9. 

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲘᲡ ᲢᲠᲐᲜᲡᲤᲝᲠᲛᲐᲪᲘᲐ ᲡᲮᲔᲣᲚᲘᲡ ᲪᲕᲚᲘᲚᲔᲑᲘᲓᲐᲜ ᲛᲘᲡᲘ ᲑᲣᲜᲔᲑᲘᲡ ᲛᲝᲓᲘᲤᲘᲙᲐᲪᲘᲐᲛᲓᲔ  
XXI ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ ᲤᲠᲐᲜᲒᲣᲚ ᲓᲐ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲓᲘᲡᲢᲝᲞᲘᲐᲨᲘ



118

ეკატერინე          ჭ უ მბ  უ რიძე    - შეწირ     უ ლი

ტექნოლოგიური სინგულარობა გულისხმობს ადამიანების მომავალზე კონ-
ტროლის დაკარგვას ტექნოლოგიების, ნეირომეცნიერების ან ხელოვნური ინტე-
ლექტის გაჩენის კონტექსტში. როდემდე დარჩებოდა ე.წ. გაფართოებული არსება 
ადამიანად? ტექნოლოგიური სინგულარობა იმდენად ქაოტური პროცესია, რომ 
ძალიან ჰგავს ფსიქოლოგიურს და არსებობს იდეა, რომ ტექნოლოგიური სინგუ-
ლარობისთვის ფსიქოაქტიური ნივთიერებების მიღებით უნდა მოვემზადოთ, ეს 
თემა თითქოს ოლდოს ჰაქსლის „კუნძულის“ გაგრძელებაა. ინგლისელი ავტორი 
მეოცე საუკუნის დასაწყიში აგებდა ფსიქოდელიებით დამშვიდებული და გაბედ-
ნიერებული ადამიანების მოდელს.20

თავის მხრივ, ტრანსჰუმანიზმის მიმდევრები თანხმდებიან, რომ ადამიანი 
განწირულია ცვლილებებისთვის; ტექნოლოგიური რევოლუციები კი აუცილებე-
ლია მისი კეთილდღეობისთვის, მიუხედავად იმისა, რომ ის მნიშვნელოვან რის-
კებს შეიცავს, განსაკუთრებით მაშინ, როცა საქმე ხელოვნურ ინტელექტს ეხება. 
ტექნოლოგიების უკონტროლო განვითარებამ შეიძლება გამოიწვიოს კაცობრი-
ობის გადაშენება. თუმცა ტრანსჰუმანისტები იზიარებენ პროგრესის აუცილებ-
ლობის იდეასაც, გარკვეული სიფრთხილით: „ჩვენ ვცდილობთ გავაუმჯობესოთ 
საკუთარი თავი ფიზიკურად, ინტელექტუალურად და ფსიქოლოგიურად. ჩვენ 
ვაფასებთ ცოდნისა და გაგების მუდმივ სწრაფვას“21. 

V. დასკვნა

21-ე საუკუნის გარიჟრაჟზე ევროპულ ლიტერატურაში დისტოპიური აზრო-
ვნებაში გამოვლენილია ადამიანის აქსიოლოგიური ან ფიზიკური ტრანსფორ-
მაციის თავისებურებები, რაც ნათლად ჩანს ქართველი და ფრანგი ავტორების 
დისტოპიურ რომანებში. ეს თავისებურებებია – ადამიანის ტრანსჰუმანიზაცია 
მისი აზროვნების რეჟიმის და მისი არსის სტანდარტიზაციამდე; ცალკეული „არ-
სების“ გაქრობის შედეგად ინდივიდუალობის დაკარგვა და მხატვრული ნაწარმო-
ებებში ადამიანის წინააღმდეგობრივი ბუნების გამოხატვა.

ამრიგად, შედარებითი და ინტერდისციპლინური შესწავლის გზით, სხვადა-
სხვა პერსპექტივებისა და მიდგომების გზაჯვარედინზე, იხატება მეცნიერების 
მიერ გაძლიერებული ახალი „ქმნილების“ პრობლემა, რომლის ყოვლისშემძლე-
ობა ადამიანს აწუხებს, როგორც ფიზიკურ, ასევე მეტაფიზიკურ დონეზე, რადგან 

20	 Huxley, 1958; Laurence, 2013, 105-126.
21	 More, Vita-More (eds.), 2013, 14.



119

ახალი ქმნილების მორალური ბუნება საკუთარ თავთან და შესაბამისად, სხვებ-
თან ურთიერთობას ფუნდამენტურად ცვლის.

თემატური პარალელები მიშელ უილბეკისა და ზურა ჯიშკარიანის რომა-
ნებში აჩვენებს, რომ ახალი ტექნოლოგიებისა და მეცნიერების მეშვეობით, კო-
ნსუმერიზმისა და მისი აღვირახსნილი ეგოს უღელში მყოფი პოსტმოდერნული 
ადამიანი ეძებს საბოლოო გამოსავალს, რათა შეცვალოს საკუთარი სხეული და 
გათავისუფლდეს ყოველგვარი მატერიალური სუბსტანციისგან.

გამოყენებული სამეცნიერო ლიტერატურა

	 უელბეკი მ., ელემენტარული ნაწილაკები, გ. ეკიზაშვილის თარგმანი, თბილისი, 
2021 [uelbek’i m., element’aruli nats’ilak’ebi, g. ek’izashvilis targmani, tbilisi, 2021]

	 ჯიშკარიანი ზ., საღეჭი განთიადები, სუგარ ფრეე, თბილისი, 2017 [jishk’ariani z., 
saghech’i gantiadebi, Sugar free, tbilisi, 2017]

	 ჯიშკარიანი ზ., სწრაფი ღამისიერი, თბილისი, ბაკურ სულაკაურის გამომცემ
ლობა, 2022 [jishk’ariani z., sts’rapi ghamisieri, tbilisi, bak’ur sulak’auris gamomtsem-
loba, 2022]

	 Dambuyant-Wargny G., La socio-esthétique, Toulouse, 2023
	 Houellebecq M., Les Particules Élémentaires, Flammarion, 1998
	 Huxley A., Brave New World Revisited, New York, 1958
	 Laurence V., Klemperer, une résistance à la langue totalitaire, dans: L’incommu

nication, Édité par S. Lepastier, Paris, 2013
	 Mayerhofer H., La conception de la nature humaine dans l’Antiquité, au Moyen Âge 

et chez Carl Menger, dans:  Existe-t-il une doctrine Menger?, édité par G. Cam-
pagnolo, Presses universitaires de Provence, 2011

	 Meidani A., La construction sociale du corps dans la seconde moitié du XXe siècle”, 
dans: Les fabriques du corps, Toulouse, Presses universitaires du Midi, 2007

	 Prost F., Wilgaux J. (eds), Penser et représenter le corps dans l’Antiquité, Rennes, 
2006

	 More M., Vita-More N. (eds), Classical and Contemporary Essays on the Science, 
Technology and Philosophy of the Human Future, Malden–Oxford–Chichester, 
Wiley, 2013

ᲐᲓᲐᲛᲘᲐᲜᲘᲡ ᲢᲠᲐᲜᲡᲤᲝᲠᲛᲐᲪᲘᲐ ᲡᲮᲔᲣᲚᲘᲡ ᲪᲕᲚᲘᲚᲔᲑᲘᲓᲐᲜ ᲛᲘᲡᲘ ᲑᲣᲜᲔᲑᲘᲡ ᲛᲝᲓᲘᲤᲘᲙᲐᲪᲘᲐᲛᲓᲔ  
XXI ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲡ ᲤᲠᲐᲜᲒᲣᲚ ᲓᲐ ᲥᲐᲠᲗᲣᲚ ᲓᲘᲡᲢᲝᲞᲘᲐᲨᲘ



120

ეკატერინე          ჭ უ მბ  უ რიძე    - შეწირ     უ ლი

Ekaterine Chumburidze-Shetsiruli*

HUMAN TRANSFORMATION:  
FROM BODILY ALTERATION TO THE MODIFICATION  

OF HUMAN NATURE IN 21ST-CENTURY FRENCH  
AND GEORGIAN DYSTOPIAN LITERATURE

Abstract

The body, as a complex and multifaceted entity, represents a unique human 
experience and a significant way of expressing an individual’s inner world. In literary 
studies, transformations of the body often coincide with shifts in human nature. Tra-
ditionally, the body was perceived as an element expressing suffering, degradation, 
or alienation; however, in contemporary literature, it no longer serves as a mere 
reflection of the soul, rejects transcendence, and remains a fragmented, disassem-
bled object.

This article examines manifestations of dystopian thought in the context of hu-
man bodily transformation in the novels of Michel Houellebecq and Zura Jishkariani. 
Based on a comparative analysis, the study explores the impact of bodily changes 
on human nature and identifies the distinctions between the natural human and the 
scientifically modified individual.

Keywords: Dystopia, Transhumanism, Humanity, technology, Michel Houelle-
becq, Zura Jishkariani, Human body and Embodiment, Cloning, Transformation.

*	 PhD Candidate at Ivane Javakhishvili Tbilisi State University. https://orcid.org/0000-0002-
6605-7339



121

ლევან გელაშვილი*

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ,  
ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  

ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ

ქართული აკადემიური სივრცის ერთ-ერთ ნაკლებად გამოკვლეულ სფეროს 
სამეცნიერო ფანტასტიკის ჟანრი წარმოადგენს. მიუხედავად იმისა, რომ მსოფ
ლიო მასშტაბით სამეცნიერო ფანტასტიკა როგორც ლიტერატურული ჟანრი, 
უკვე ათწლეულებია რაც ჩამოყალიბდა, ქართულ სამეცნიერო და ლიტერატუ-
რულ წრეებში მასზე მიმდინარე კვლევები რაოდენობრივად ძალიან მწირია. ეს წე-
რილი ნაწილობრივ მიმოხილვითია და ამ დანაკლისის შევსებას ისახავს მიზნად.1 

ფანტასტიკის, როგორც ჟანრის ჩამოყალიბებამდე, რელიგიური კონფესიე-
ბის წარმომადგენლები და ფილოსოფოსები მიღმურისა და მომავლის შეცნობის 
შესახებ თავიანთ თეორიულ ნაშრომებში მსჯელობდნენ. მაშინ, როდესაც ტექნო-
ლოგიები არ იყო განვითარებული, ხალხისთვის ზღაპრები განიხილებოდა ფანტა-
სტიკად ამ სიტყვის ყველაზე ფართო გაგებით. ფანტასტიკა ასევე კავშირდება 
მითოსთანაც. იდეას, რომელიც სამეცნიერო ფანტასტიკაში ახალია, ეკვივალე-
ნტური იდეა მოეძებნება მითოსში. ფანტასტიკა ანალიტიკურად იკვლევს, გადა-

*	 ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის შოთა რუსთაველის ქა-
რთული ლიტერატურის ინსტიტუტის მეცნიერი თანამშრომელი. https://orcid.org/0009-0003-1592-
5743

1	 აღსანიშნავია, რომ ბოლო ათწლეულში ამ ჟანრის მიმართ ინტერესის ზრდა შეინიშნება როგორც 
შემოქმედებით, ასევე სამეცნიერო დონეზე. 2014 წელს მწერალ ირაკლი ლომოურის ინიციატი-
ვით დაარსდა სამეცნიერო ფანტასტიკის მოყვარულთა კლუბი „ფანტასტი“, რომლის წევრიც ამ 
წერილის ავტორიც არის. აღნიშნულმა პლატფორმამ მნიშვნელოვანი როლი ითამაშა ჟანრის პოპუ-
ლარიზაციასა და კულტურული არქივის ფორმირებაში. კლუბის ფარგლებში გამოიცა ქართული 
ფანტასტიკის ანთოლოგია (ციფრული ვერსია, რედაქტორები ლევან გელაშვილი, ირაკლი ლომო-
ური), ითარგმნა საერთაშორისო კლასიკოს ავტორთა ნაწარმოებები, ხოლო ირაკლი ლომოურის 
რედაქტორობით გამოიცა ლიტერატურული ჟურნალი „ფანტასტი – გზამკვლევი ფანტასტიკის 
სამყაროში“. აღნიშნული ჟურნალის სულ ოთხი ნომერი დაიბეჭდა და მიძღვნილი იყო როგორც ქა-
რთველი, ასევე უცხოელი ავტორებისადმი (ნატო დავითაშვილის, რეი ბრედბერის, ჰერბერტ უელ-
სისა და ჰოვარდ ლავკრაფტისადმი).

მიუხედავად არსებული სიმწირისა, ფანტასტიკის ჟანრი ქართულ აკადემიურ და ლიტერატუ-
რულ სივრცეში თანდათანობით იკრებს ძალას. მისმა სისტემატურმა შესწავლამ შეიძლება არა 
მხოლოდ განავითაროს ლიტერატურისმცოდნეობრივი დისკურსი, არამედ შექმნას ახალი პერ-
სპექტივები კულტურულ ანალიზში, მით უმეტეს, ტექნოლოგიური პროგრესისა და მომავლის 
ინტერესის მზარდ ფონზე.

orbeliani



122

ამუშავებს და ინტერპრეტირებს მითოსურ იდეებს და მომავალში მათი განვითა-
რების სხვადასხვა ვერსიას გვთავაზობს. სამეცნიერო ფანტასტიკის ერთ-ერთი 
აღიარებული თეორეტიკოსის დარკო სუვინის2 აზრით, სამეცნიერო ფანტასტი-
კის ჟანრი ჩამოყალიბდა იმ ფიქციური ფორმებისგან, რომლებიც ადრეულ ლიტე-
რატურაში გვხვდება. უმბერტო ეკო თავის წერილში: „სამეცნიერო ფანტასტიკის 
სამყარო“ წერს: „სამეცნიერო ფანტასტიკა გვევლინება, როგორც თანამედროვე 
სარაინდო რომანი, მაგრამ ციხე-სიმაგრისა და დრაკონების ნაცვლად, აქ გვხვდე-
ბიან კოსმოსური ხომალდები და უცხოპლანეტელი მონსტრები. უკვე უძველეს 
დროში ე. წ. რეალისტური პროზიდან იქმნება სტრუქტურულად შესაძლებელი 
დასაშვები სამყაროები, რადგან ნებისმიერი მოთხრობილი ამბავი, ძალიან რეა-
ლისტურიც კი, რა თქმა უნდა, ქმნის შესაძლებელ სამყაროს, რაკი ჩვენი სამყა-
როს რეალიებს და ჩვენს გამოცდილებას გამოსახავს“3.

სამეცნიერო მითები4 მეცნიერების მიღწევებს ეფუძნება და მათი განვითა-
რება სამეცნიერო ფანტასტიკის ჟანრში ხდება. ამერიკელი მეცნიერი ივეტ კაპკი 
ამტკიცებს, რომ მერი შელის ფრანკენშტეინი მხოლოდ „მონსტრის“ ისტორია ან 
სამეცნიერო ფანტასტიკის საწყისი ტექსტი არ არის. იგი არის ეთიკური მოდელი, 
ნარატიული მითის სახით, რომელიც დღემდე გვასწავლის, როგორ უნდა მივი-
ღოთ მეცნიერება, ტექნოლოგიები და მათ მიერ წარმოშობილი გარემო5. 

ხშირად ადამიანური ოცნება რეალობის საზღვრებს სცდება – ფრენა, ტელეპო-
რტირება, ლევიტაციის უნარი და სხვა, მარადიული ადამიანური ოცნებებია, რისი 
რაციონალურად ახსნა და რეალობად წარმოჩენა ფანტასტიკაშია შესაძლებელი. 
მწერალი აღწერს ამ მოვლენებს არა როგორც არარეალურს, არამედ როგორც 
სრულიად ბუნებრივ მოვლენას. ავტორები არა მხოლოდ ახალ ტექნოლოგიებზე 
მოგვითხრობენ, არამედ იმასაც გვაჩვენებენ, რა კულტურულ გარდაქმნებსა და 
ყოველდღიური ყოფის ცვლილებებს გამოიწვევს მათი დანერგვა.

2	 1973-1980 წლებში იყო ჟურნალ Science-Fiction Studies-ის (შემდგომში Science Fiction Studies) 
რედაქტორი. მისი ნაშრომი – "Metamorphoses of Science Fiction: On the Poetics and History of a 
Literary Genre" (1979). 

3	 აქ და ყველგან ეკოს ციტატები მოტანილია წერილიდან: Eco, 1985, 126.
4	 სამეცნიერო მითი – ნარატიული სტრუქტურა ან წარმოდგენები, რომლებიც შეფუთულია როგორც 

მეცნიერება, მაგრამ ფუნქციურად იმეორებენ მითოლოგიურ ფორმებს. დიდი აფეთქების თეორია 
(Big Bang) – შეიძლება განვიხილოთ როგორც თანამედროვე კოსმოგონიური მითი. არსებობს სხვა 
ტიპის სამეცნიერო მითებიც. მითი, რომ გალილეომ ტელესკოპით დაამტკიცა ჰელიოცენტრული 
მოდელი (ეს სიმარტივე არ ასახავს მაშინდელ დებატებს). მითი, რომ ნიუტონს ვაშლი დაეცა თავზე 
და ასე აღმოაჩინა გრავიტაცია – მეტაფორული გადამეტებაა. სამეცნიერო მითია, რომ მენდელეე-
ვმა სიზმარში ნახა ქიმიურ ელემენტთა პერიოდული სისტემა და სხვა.

5	 Koepke, 2019.

ეკატერინე          ჭ უ მბ  უ რიძე    - შეწირ     უ ლი



123

ფანტასტიკური ელემენტები ევროპულ ლიტერატურაში XVIII საუკუნიდან 
ჩნდება.6 ამ ჟანრის ჩამოყალიბებაში უდიდესი წვლილი სამეცნიერო ფანტასტი-
კის პერიოდულმა გამოცემებმა შეიტანა.7 XIX საუკუნის ბოლოს, ტექნოლოგიურ 

6	 ისტორიულად რომ თვალი გავადევნოთ ფანტასტიკის ჟანრის ნაწარმოებებს, ჟაკ კაზოს „შეყვა-
რებული ეშმაკი“ (1776 წ) ერთ-ერთ პირველ ფანტასტიკურ ნაწარმოებად შეგვიძლია მივიჩნიოთ. 
ასევე, სირანო დე ბერჟერაკის ნაწარმოებები ბრწყინვალედ ეწერება ფრანგული მითებსა და 
ტრდიციებში, ლეგენდებში, ჯადოსნურ ზღაპრებსა და დაუჯერებელ მოგზაურობაში. 

ჯოზეფ ალტაირაკი, მარგარეტ სანკი, ჯეიმს დე მილე... ამ მკვლევრებისა და კრიტიკოსების 
აზრით, სირანო დე ბერჟერაკის ნაწარმოებები შეიცავს ელემენტებს, რომლებიც მოგვიანებით 
დამახასიათებელი გახდა სამეცნიერო ფანტასტიკის ჟანრისთვის. მაგალითად, კოსმოსური მოგ-
ზაურობა, უცხო ცივილიზაციები და ფანტასტიკური ტექნოლოგიები. მკვლევრები ბერჟერაკს სა-
მეცნიერო ფანტასტიკის წინამორბედად მიიჩნევენ არა მხოლოდ ფარანგულ, არამედ მსოფლიო 
ლიტერატურაშიც. მისი რომანები „მოგზაურობა სახელმწიფოში“ და „იმპერია მთვარის და მზის“, 
რომლებიც 1643 წელს გამოქვეყნდა, წარმოადგენს ფართო გაგებით ფანტასტიკური იდეების კრე-
ბულს და სქემატურ სამეცნიერო ჰიპოთეზას. მის ნაწარმოებებში ვხვდებით მოლაპარაკე მანქანე-
ბის, პარაშუტის და საფრენი აპარატის დაწვრილებით აღწერას. სირანომ პირველმა აღწერა კოს-
მოსური მოგზაურობა რაკეტული სისტემის აპარატის მეშვეობით.

მიუხედავად ამისა, უდიდესი განსხვავებაა თანამედროვე სამეცნიერო ფანტასტიკის ჟანრის 
ნაწარმოებებსა და ბერჟერაკის შემოქმედებას შორის. ბერჟერაკის ნაწარმოებებში ადგილი ეთ-
მობა ფილოსოფიური, რელიგიიური, პოეტური თემების განსჯას, ასეთი წინასწარმეტყველური 
ნაწარმოებები სამეცნიერო ხარისხით ძალზე იშვიათია სამეცნიერო ისტორიულ ჟანრშიც.

მეცხრამეტე საუკუნის ბოლოს და მეოცე საუკუნის დასაწყისში სამეცნიერო ფანტასტიკა 
პოპულარული ხდება. ალბერ რობიდის (1848-1926) პირველ წიგნში (1879) სატიტულო გვერდზე 
საკმაოდ მოცულობითი ცნობაა: „ყველაზე არაჩვეულებრივი მოგზაურობა, სატურნის მცხოვრები 
ფარანდული, რომელმაც მოიარა ხუთი ან ექვსი სამყაროს ნაწილი და მსგავსი ქვეყნები ცნობილი 
და უცნობიც კი, თავად ჟიულ ვერნისთვის“. ამასთანავე, რობიდი იყო მხატვარიც და თავად ასუ-
რათებდა თავის წიგნებს.

ფანტასტიკას მიმართავენ რეალისტი მწერლები: ანატოლ ფრანსი, კლოდ ფარერი და გი დე 
მოპასანი. ამ პერიოდში ჩნდებიან მწერლები, რომელთათვისაც ფანტასტიკა შეადგენს ძირითადი 
შემოქმედებით მოღვაწეობის ნაწილს: მაქს ბეგუენი, გუსტავ ლე რუჟი, გასტონ ლერუ, მორის 
ლებლანი, ჟოზე მოზელი. მეოცე საუკუნის მესამე მეოთხედში გამოჩნდნენ: რეი ბრედბერი, ფრენკ 
ჰერბერტი, ფილიპ დიკი, აიზეკ აზიმოვი, რობერტ ჰაინლაინი, კლიფორდ სიმაკი და სხვ. 30-50-
იანი წლები ფანტასტიკის ოქროს ხანაა. ინგლისურენოვან ქვეყნებში ძალიან პოპულარული გახდა 
სამეცნიერო ფანტასტიკა. ამ პერიოდში ბევრი კლასიკური ნაწარმოები გამოიცა. მეოცე საუკუნის 
მეორე ნახევრიდან ფენტეზის ბუმი იწყება, ტოლკინის შემდეგ ახალი სახელები გამოჩდნენ – ურუ-
სულა ლეგუინი, პოლ ანდერსონი, მაიკლ მურკოკი და სხვა. ამ პერიოდში განვითარდა ასევე კოს-
მოსური ოპერა და იუმორისტული ფანტასტიკა. ევროპაში, მაგალითად საფრანგეთში, თავდაპირ-
ველად სამეცნიერო ფანტასტიკის ერთგვარი მიუღებლობა იყო, თუმცა ბევრი ავტორი ცდილობდა, 
ძალები მოესინჯა ამ ჟანრში. მაგალითად, ერთ-ერთი ასეთი იყო ანდრე მორუა. გამოჩნდნენ ასევე 
ქალი ფანტასტი მწერლებიც: ნოელ როჟე (ფსვდონიმით ელენ პიტარ დუფურ), რომელმაც მე-20 
საუკუნის 20-30-იან წლებში გამოაქვეყნა რამდენიმე რომანი. არ შეიძლება, არ ვახსენოთ ჟორჟ 
სიმი, რომელიც მოგვიანებით მსოფლიომ ქრისტიან სიმენონის სახელით გაიცნო, ახალგაზრდო-
ბაში კი სამეცნიერო ფანტასტიკაში მოსინჯა ძალები. საფრანგეთის სამეცნიერო ფანტასტიკის 
ფუძემდებლებად ითვლებიან მორის რენარი, ჟოზეფ რონი-უფროსი და ჟან რეი.

7	 XX საუკუნის 20-30-იან წლებში ამერიკაში სამეცნიერო ფანტასტიკის ნამდვილი აფეთქება ხდება. 
მის პოპულარიზაციაში უდიდესი წვლილი შეაქვთ ჟურნალებს, რომლებიც აქტიურად ბეჭდავენ ამ 
ჟანრის ნაწარმოებებს. სამეცნიერო ფანტასტიკის განვითარებას განსაკუთრებულად შუწყო ხელი 
ჟურნალმა “Amazing Stories”. მისი პირველი ნომერი გამოვიდა 1926 წელს, რედაქტორი იყო ჰიუგო 
გერნსბეკი. გერნსბეკმა თავდაპირველად შემოიტანა ტერმინი “scientifiction” (science + fiction), რო-

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



124

ლევან      გელაშვილი       

წინსვლასთან ერთად, ინტერესი ფანტასტიკის მიმართ გაიზარდა. ახალმა ტექ-

მელსაც იყენებდა ჯერ კიდევ 1926 წელს, “Amazing Stories”-ის პირველ ნომერში. ხოლო ტერმინი 
“science fiction” გერნსბეკმა დააფიქსირა 1929 წელს, ჟურნალ “Science Wonder Stories”-ის რედაქ-
ციულ წერილებში.

ტერმინი „მყარი სამეცნიერო ფანტასტიკა“ (“Hard Science Fiction”) პირველად გამოყენებული 
იყო ლიტერატურულ რეცენზიაში Schuyler Miller-ის მიერ, 1957 წელს, ჟურნალ “Astounding Science 
Fiction”-ში, თებერვალის ნომერში. 

ჰერბერტ უელსი (H.G. Wells) საკუთარ ნაწარმოებებს უფრო ხშირად “cientific romances“-ს 
უწოდებდა, რაც განსხვავდება დღევანდელი “hard SF”-ის ცნებისგან.

“Science Fiction”-ის ქართული თარგმანი: „სამეცნიერო ფანტასტიკა“, არ არის ზუსტი თარგმანი, 
თუმცა ორივე ტერმინი ერთი მნიშვნელობით იხმარება და ერთი სახის ნაწარმოებებს გულისხმობს. 
სიტყვათშეთანხმება “Science Fiction” სიტყვასიტყვით გულისხმობს სამეცნიერო მხატვრულ გამო-
გონებას, ან მხატვრულ გამონაგონს მეცნიერების შესახებ. “Fiction”-ს კი საზოგადოდ, მხატვრული 
ლიტერატურის, „ბელეტრისტიკის“ მნიშვნელობით ხმარობენ. ფრანგულში, გერმანულში და სხვა 
ევროპულ ენებში, გამოიყენება ნასესხები, ინგლისური დასახელება: „სამეცნიერო ფანტასტიკა“. 
ზოგადად კი, ფანტასტიკის გადმოსაცემად იყენებენ ქართულის ანალოგიურ შესატყვისს – ფანტა-
სტიკა. ფრანგული: “Fantastique”, გერმანული: “Phantastik”, ესპანური: “Fantastico”.

ამერიკაში მეორე მსოფლიო ომამდე და შემდგომაც სამეცნიერო ფანტასტიკის ჟანრის მრა-
ვალი ლიტერატურული ჟურნალი გამოიცემოდა, რამაც დიდად შეუწყო ხელი ამ ჟანრის პოპულა-
რიზაციას. ჟურნალი „სამეცნიერო ფანტასტიკა“ (Science Fiction) ერთ-ერთი უძველესი ამერიკული 
ჟურნალია, რომელიც დღემდე გამოიცემა და ეძღვნება ფენტეზის და სამეცნიერო ფანტასტიკას. 
ჟურნალის იდეა ამერიკელმა რედაქტორმა ფრენსის მაკომასიმ და კრიტიკოსმა და მწერალმა 
ენტონი ბუჩერმა შესთავაზეს “Mystery House”-ის გამომცემლობას. ისინი რამდენიმე წელი ეძებ-
დნენ გამომცემელს.

პირველი ნომერი “The Magazine of Fantasy & science Fiction”, შემდეგი ნომრებისგან განსხვავე-
ბით, შეზღუდული თემატიკით გამოვიდა 1949 წლის ოქტომბერში. მისი ტირაჟი ათას ეგზემპლარს 
შეადგენდა. ამერიკის გარდა, 1953-1964 წლებში ჟურნალი გამოდიოდა დიდ ბრიტანეთში (67 ნო-
მერი), ხოლო 1954-1958 წლებში – ავსტრალიაში (14 ნომერი).

1958 წლის ნოემბრიდან 1992 წლის თებერვლამდე სულ 399 ნომერში სპეციალურ რუბრიკაში 
იბეჭდებოდა აიზეკ აზიმოვის სამეცნიერო პოპულარული სტატიები. მწერლის გარდაცვალამდე 
ორი თვით ადრე შეწყდა ამ რუბრიკის არსებობა, აზიმოვის ჯანმრთელობის მდგომარეობის გაუა-
რესების გამო.

1962 წლიდან ჟურნალმა სპეციალური გამოშვების ტრადიცია დანერგა, რომლის თანახმად, 
ჟურნალის მთლიანი ნომერი ამ ჟანრის რომელიმე ცნობილ ავტორს ეძღვნება.

1968 წელს გამომცელობა Pyramid books-სთან ერთად ჟურნალმა დააარსა და ორგანიზება გა-
უკეთა კონკურსს – საუკეთესო ფანტასტიკური რომანი. პირველი ადგილი და მთავარი პრიზი 5000 
დოლარი მოიგო მწერალმა ენტონი პირსმა, რომელმაც დაწერა რომანი: „სოს მეტსახელად თოკი“ 
(“Sos the Rope”).

1987 წელს ჟურნალმა ისევ შეიცვალა სახელწოდება და ეწოდა: “Fantasy & Science Fiction”.
1949 და 1950 წლებში შემოდგომის ბოლო ნომრის ჩათვლით, ჟურნალი გამოდიოდა ოთხ თვეში 

ერთხელ. 1950 წელს დაიწყო ჟურნალის ორ თვეში ერთხელ გამოცემა, ხოლო 1952 წლიდან კი 
ყოველ თვე გამოდიოდა. 2009 წლიდან ჟურნალი ორ თვეში ერთხელ გამოდის, 10% პროცენტიანი 
დანაკარგით.

1950-51 წლებში ჟურნალის მხატვრული დირექტორი გახლდათ ჯორჯ სალტერი, რომელმაც 
შექმნა მისი ყველა გარეკანი. მუშაობის პროცესში ის ეყრდნობოდა სურეალისტურ წარმოსახვას.

1952 წლიდან ჟურნალს შეუერთდა მხატვარი ედ ემსვილერი, რომელიც სამი ათეული წელი 
ქმნიდა მის ილუსტრაციებს. ამ მხატვარმა მთელი ეპოქა შექმნა Science Fiction-ის ილუსტრაციების 
ისტორიაში.

2005 წლამდე ჟურნალის ილუსტრაციებზე მუშაობდნენ მხატვრები: Ron Walotsky (60), David 
A. Hardy (56), Chesley Bonestell (42), Mel Hunter (32), Barclay Shaw (24), Jill Bauman (23), Jack 
Gaughan (21), Kent Bash (17) e Bryn Barnard (14).

უაღრესად საინტერესოა Jack Coggins-ის ილუსტრაციები, რომელიც ასევე 1953-54 წლებში 
თანამშრომლობდა ჟურნალთან. მას ეკუთვნის ასევე “Galaxy Science Fiction”-ის და “Thrilling 
Wonder Stories”-ის გარეკანის ყდები.



125

ნოლოგიებმა შექმნეს მომავლის პროგნოზირების ვერსიებიც, რაც მწერლობაში 
ფანტასტიკის ჟანრის ძირითად თემებად აისახა.8 ბრიტანელი მწერალი და მეც-
ნიერი ადამ რობერტსი ამტკიცებს, რომ ფანტასტიკის ისტორია მხოლოდ მე-
ცხრამეტე-ოცდამეერთე საუკუნეების ლიტერატურულ ჟანრს არ წარმოადგენს, 
არამედ მას აქვს ღრმად ფესვგადგმული ინტელექტუალური და კულტურული 
წინაპირობები, რომლებიც სათავეს იღებს ანტიკური ეპოქიდან. ავტორისთვის 
სამეცნიერო ფანტასტიკა არის იდეების ლიტერატურა, სადაც ტექნოლოგია 
და მეცნიერება მხოლოდ ფონია, ხოლო მთავარი ღირებულება არის ადამიანის 
აზროვნების, წარმოდგენისა და საზოგადოების ტრანსფორმაციის კვლევა. მეც-
ნიერი ფანტასტიკას განიხილავს ფილოსოფიის და კულტურის განვითარების 
თანმდევ პროცესად. რობერტსი ავითარებს აზრს, რომ ფანტასტიკა ყველაზე კა-
რგად აჩვენებს თანამედროვე სამყაროს ტექნოლოგიური ცივილიზაციის შიშებს, 
იმედებსა და წინააღმდეგობებს9.

სამეცნიერო ფანტასტიკის  
ჟანრული ტიპოლოგია და ანალიზი

დარკო სუვინის მიხედვით, სამეცნიერო ფანტასტიკა იწყება ჰიპოთეზით, 
novum-ით. სუვინი ამ ტერმინით აღნიშნავს ახალ ფენომენს ან გამოგონებას, რო-
მელიც ფანტასტიკის მთავარ ინოვაციურ ელემენტს ქმნის. მაგალითად, დროის 
მანქანა, კიბერნეტიკული ცნობიერება, უცხოპლანეტელი რასა – ეს ყველაფერი 
novum-ებია, რომლებიც სამეცნიერო ფანტასტიკის სამყაროს აყალიბებენ. 

სუვინი ამტკიცებს, რომ სამეცნიერო ფანტასტიკა ყოველთვის ირეკლავს და 
იკვლევს რეალური საზოგადოების სტრუქტურებს, იდეოლოგიას და ტექნოლო-
გიურ განვითარებას. ამდენად, არა მხოლოდ წარმოსახვითი ჟანრია, არამედ პო-
ლიტიკური და სოციალური კომენტარის ფორმაც. სუვინი მკაფიოდ განასხვავებს 
სამეცნიერო ფანტასტიკას და ფენტეზის. მეცნიერი განმარტავს, რომ ფენტეზის 
სამყარო მაგიისა და ზებუნებრივი კანონებით იქმნება, მაშინ როცა სამეცნიერო 

ჟურნალი “The Magazine of Fantasy & science Fiction” ჰიუგოს პრემიის რვაგზის ლაურეატია 
საუკეთესო პროფესიული ჟურნალის ნომინაციაში. ცალკე აღნიშვნის ღირსია ჟურნალის მთავარი 
რედაქტორები ედვარდ ფერმანი და ქრისტინ კეტრინ რაში, რომლებიც „ჰიუგოს“ ლაურეატები გახ-
დნენ საუკეთესო პროფესიონალი რედაქტორის ნომინაციაში.

ჟურნალი 22-ჯერ გახდა „ლოკუსის“ პრემიის ლაურეატი ნომინაციაში საუკეთესო ჟურნალი. 
ამ გამოცემაზე ყურადღება იმიტომ შევაჩერეთ რომ ერთ-ერთი ყველაზე პოპულარული და რე-

იტინგული ჟურნალი იყო რომელმაც დიდი როლი ითამაშა სამეცნიერო ფანტასტიკის როგორც 
ჟანრის განვითარებაში. 

8	 ამ საკითხთან დაკავშირებით მსჯელობა იხ., Roberts, 2016; Alkon, 2010; Newton (ed.), 2022.
9	 Roberts, 2016.

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



126

ლევან      გელაშვილი       

ფანტასტიკა თავის წარმოსახვით სამყაროს გონივრულ, მეცნიერულად შესაძლო 
კანონებზე დაფუძნებით ქმნის10. 

ამერიკელი მწერალი და ლიტერატურის თეორეტიკოსი კარლ ფრიდმანი 
აღნიშნავს, რომ სამეცნიერო ფანტასტიკას აქვს ისტორიული ცვალებადობის, 
მატერიალური განსაზღვრადობისა და უტოპიური შესაძლებლობებისადმი გან-
საკუთრებული მიდრეკილება11. სამეცნიერო ფანტასტიკის კონსტიტუციური სა-
ფუძველი არარეალურის დაშვებაა, რომელიც სხვადასხვა ფორმით შეიძლება წა-
რმოჩნდეს. სწორედ ამგვარი განსხვავებული დაშვების რაგვარობა განაპირობებს 
ჟანრის მრავალრიცხოვან განმარტებებსა და სუბჟანრულ სტრუქტურას. 

ამერიკელი ლიტერატურის კრიტიკოსი, ფილოსოფოსი და მარქსისტული პო-
ლიტიკური თეორიის მკვლევარი ფრედერიკ ჯეიმსონი მიიჩნევს, რომ სამეცნიერო 
ფანტასტიკა არ არის მხოლოდ გასართობი, არამედ მოსალოდნელი სოციალური 
ცვლილებების ინტელექტუალური ლაბორატორია, სადაც ექსპერიმენტულად გა-
მოკვლეულია შესაძლო სოციალური ფორმები – ტექნოლოგიური, პოლიტიკური 
და ეთიკური მოდელები. იგი განიხილავს ფანტასტიკას როგორც უტოპიური ფიქ-
რის ფორმას, რომელიც აყალიბებს და ასახავს საზოგადოების კოლექტიურ სუ-
რვილებს – იმას, რასაც ადამიანები მომავალში ისურვებდნენ. ჯეიმსონის აზრით, 
მომავლის წარმოდგენა ყოველთვის ეფუძნება ამჟამინდელი სოციალური სტრუქ-
ტურების გადაკეთებას. ამიტომაც ყველა ფანტასტიკური სამყარო გარკვეულწი-
ლად წარმოადგენს ამჟამინდელი საზოგადოების „არასრული უკუღმართი ასახ-
ვის“ ფორმას და აჩვენებს, რას ვერ ვაკეთებთ ან რას ვერ წარმოვიდგენთ დღეს. 
ამგვარად, მეცნიერის აზრით, ფანტასტიკა პირდაპირ არ წინასწარმეტყველებს 
მომავალს, არამედ გვიჩვენებს ჩვენს აწმყოს, ტრანსფორმირებული და გადატა-
ნილი ფორმით.12ჯეიმსონისთვის სამეცნიერო ფანტასტიკა წარმოადგენს იდეო-
ლოგიური სტრუქტურებისა და წინააღმდეგობების გამომჟღავნების საშუალებას, 
რომლებიც საფუძვლად უდევს გვიანდელი კაპიტალიზმის, გლობალიზაციისა და 
ტექნოლოგიური ცვლილებების კრიზისებს.

თუმცა ტექსტში მხოლოდ არარეალისტური ელემენტების გაჩენა ვერ გახ-
დის მას ფანტასტიკურს. ჟანრის კლასიფიკაციისთვის მნიშვნელოვანია ჟანრული 
საზღვრების ჩამოყალიბება. საჭიროა, გაირკვეს, ფანტასტიკური ჟანრის გამო-
მხატველი ელემენტების ფუნქცია ტექსტში. როდესაც ფანტასტიკური დაშვება 
არის ძირითადი სტრუქტურის გამომხატველი პრინციპი, მაშინ უკვე შესაძლებე-

10	 Suvin, 1979.
11	 Freedman, 2000.
12	 Jameson, 2005.



127

ლია ამ თხზულების ფანტასტიკის ჟანრისთვის მიკუთვნება. სხვა შემთხვევაში, 
სამეცნიერო ლიტერატურაში13 იყენებენ ტერმინს: ,, ფორმალური ფანტასტიკა“. 
ამ შემთხვევაში, საქმე ეხება სხვა ჟანრებს, რომლებშიც ფანტასტიკური დაშვება 
დამატებითი დამხმარე ელემენტია, რათა თავისი ჩანაფიქრი გადმოსცეს ავტო-
რმა. ეს ელემენტი არ ახდენს ძლიერ გავლენას იდეასა და სიუჟეტზე. ამდენად, 
არსებობს ფანტასტიკა-მიზანი და ფანტასტიკა-საშუალება. წლების განმავლო-
ბაში, ეს ორი კონცეფცია ფანტასტიკის ჟანრის განმსაზღვრელი იყო. ამ კონ-
ცეფციებმა ჩამოაყალიბა ორი შეხედულება. პირველი, რომ ფანტასტიკა არის 
ხელოვნების და ლიტერატურის ჟანრი. ხოლო მეორე შეხედულებით, ფანტა-
სტიკა არის მხოლოდ მხატვრული ხერხი და მეთოდი ლიტერატურასა და ხელო-
ვნებაში. ზოგი მკვლევარი აერთიანებს ამ ორივე მიდგომას. ბრიტანელი მეცნი-
ერი მენდლსონი თავის კვლევაში14 გვიჩვენებს, რომ ფანტაზია არის ნარატიული 
ურთიერთქმედება ზებუნებრივთან და ფანტაზიის გაგება უნდა დავაფუძნოთ 
ნარატიულ სტრატეგიებზე. 

ამერიკელი მეცნიერი ბრაიან ეთებერი კი ამტკიცებს, რომ ფანტაზიის განსა-
ზღვრა შეუძლებელია მკაცრი საზღვრებით, მეცნიერის მიზანი უნდა იყოს აჩვე-
ნოს, რა სტრატეგიებით ქმნიან მწერლები ფანტასტიკურ ეფექტს. ეთებერი განა-
სხვავებს ფანტასტიკის „კანონიკურ“ და „პერიფერიულ“ ტექსტებს15.

აზრთა სხვადასხვაობა არსებობს იმის შესახებ, რა შეიძლება ჩაითვალოს სა-
მეცნიერო ფანტასტიკად. თითქმის ყველა თანხმდება,16 რომ სამეცნიერო ფანტა-
სტიკა, როგორც ლიტერატურის ჟანრი, დაფუძნებულია სამეცნიერო საზღვრე-
ბის შიგნით არსებული მოცემულობის დაშვებაზე: ახალ გამოგონებაზე, ბუნების 
ახალი კანონის აღმოჩენაზე, საზოგადოების ახალი მოდელის შექმნაზე და სხვა. 
სამეცნიერო ფანტასტიკაში მოვლენები ერთი სამეცნიერო იდეის გარშემო ლაგ-
დება: დროის მანქანა, სინათლის სიჩქარეზე სწრაფი გადაადგილების საშუალება 
და სხვა. ჟანრის სათავეში ჟიულ ვერნი და ჰერბერტ უელსი დგანან.

როგორც აღვნიშნეთ, ფანტასტიკა, დაკავშირებულია არარეალურთან, ისეთ 
საგან-მოვლენებთან, რაც რეალობის საზღვრებში ვერ ექცევა, თუმცა სწორედ აქ 

13	 Fredericks, 1978.
14	 Mendlesohn, 2008.
15	 Attebery, 1992.
16	 Suvin, 1978; Feng, Liu, 2023; Definitions of SF, <https://jpellegrino.com/teaching/sf-definition.html> 

[10.09.2025]; Definitions of Science Fiction, <https://www.billstifler.org/sff/index.htm> [10.09.2025]; 
Science Fiction, <https://www.britannica.com/art/science-fiction> [10.09.2025]; Science Fiction, 
<https://www.encyclopedia.com/literature-and-arts/language-linguistics-and-literary-terms/literature-
general/science-fiction> [10.09.2025]

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



128

ლევან      გელაშვილი       

ჩნდება საკვანძო კითხვა: რა არის რეალობა ლიტერატურულ ტექსტში? როგორ 
განისაზღვრება ავტორის მხატვრულ ხედვასა და მკითხველის აღქმაში?

რეალობა ადამიანისათვის ისაა, რაც სენსორული აღქმის საშუალებით, ემპი-
რიულად მიეწოდება ცნობიერებას, თუმცა ონტოლოგიურ დონეზე რეალობის 
ბუნება შესაძლოა რადიკალურად განსხვავდებოდეს. სამეცნიერო ფანტასტიკა 
ხშირად ისწრაფვის ამ მიღმური განზომილების ინტერპრეტაციისკენ, რომლებიც 
ადამიანური გამოცდილებისა და წარმოსახვის საზღვრებს სცილდება. ამგვარად, 
ფანტასტიკა შეიძლება განიმარტოს როგორც რეალობის დარღვევის სულიერი 
და სიმბოლური ეკვივალენტი, რომელიც გამოგონილ, ემოციურად დატვირთულ 
ნარატივში ასახავს სამყაროს და მისი შეცნობის ალტერნატიულ გზას. ლოსევი 
ესეში „დუმილი“ წერს: „რეალობად“ დადგინდა მხოლოდ და მხოლოდ ის, რაც შე-
გრძნებათა ორგანოებისთვის მისაწვდომია. ყოველი საგნის ღირებულება, იმ უნა-
რით განისაზღვრება, რომლითაც იგი ხელშესახებ შედეგებს იძლევა“17.

უმბერტო ეკო სამეცნიერო ფანტასტიკაზე მსჯელობისას18 აღნიშნავს, რომ 
რეალისტური მოთხრობა ყოველთვის ეყრდნობა კონტრაფაქტურულ პირობით 
ბაზისს. რეალისტური პროზა მუშაობს კონტრაფაქტურულ პირობაზე: რა იქნე-
ბოდა, რომ ბიოლოგიურ სამყაროში ყოფილიყო კოსმოლოგიური და სოციალუ-
რად მსგავსი ამბავი, რომელიც სინამდვილეში არ მომხდარა, მაგრამ ამასთანავე 
არ უარყოფს ამ სამყაროს ლოგიკას.

ეკო ფანტასტიკურ პროზას რეალისტურისგან ასხვავებს იმით, რომ შესაძ-
ლებელი სამყარო სტრუქტურულად განსხვავდება რეალისტურისგან. იგი ტერ-
მინ სტრუქტურალურს იყენებს ძალიან ფართო გაგებით, ის შეიძლება მიეკუთ-
ვნოს როგორც კოსმოლოგიურ სტრუქტურას, ასევე სოციალურს.

ეკოს აზრით სამეცნიერო ფანტასტიკა რამდენიმე სხვადასხვა განვითარების 
ვარიანტს მოიცავს:

1. 	 ალოტოპია. თქვენ შეგიძლიათ წარმოიდგინოთ, რომ ჩვენი სამყარო 
ისეთი არ არის როგორიც სინამდვილეშია. მასში ის ხდება, რაც საე-
რთოდ არ არსებობს – ცხოველები საუბრობენ, სასწაულმოქმედი ქა-
ლღმერთები ჩნდებიან... ამ სახით, ალოტოპია ქმნის ალტერნატიულ 
სამყაროს და წარმოგვიდგენს მას, როგორც რეალურ სამყაროზე უფრო 
ნამდვილს – იმ დონემდე, რომ ფანტასტიკური სამყარო ერთადერთად და 
რეალურად წარმოგვიდგება. ეს ისეთი მდგომარეობაა, რომ მკითხველი 
ამ შემთხვევაში აღარ ინტერესდება მოცემული სამყაროს რეალურ სა-

17	 ლოსევი, 1993, 53.
18	 Eco, 1985.



129

მყაროსთან შედარებით. ეკო არ გამორიცხავს ალოტოპიაში ზღაპრების 
გაერთიანებსაც.

2. 	 უტოპია. თქვენ შეგიძლია წარმოიდგინოთ რომ თქვენს მიერ აღწერილი 
შესაძლბელი სამყარო პარალელურია ჩვენივე სამყაროსთან და სადღაც 
არსებობს, თუმცა დამალულია ჩვენგან. ამ სამყაროს შეძლებოდა ეარ-
სება წარსულში ან არსებობს ახლაც, სადღაც განცალკევებულ, შო-
რეულ ადგილას. ის წარმოადგენს იმას, თუ როგორი უნდა ყოფილიყო 
რეალური სამყარო.

3. 	 უქრონია. უტოპია შეიძლება გადაიქცეს უქრონიად, სადაც იქმნება 
ახალი პირობა: რა იქნებოდა რომ ისტორიულად მომხდარი ფაქტი სხვა-
გვარად განვითარებულიყო და მომხდარიყო. უქრონია ისტორიოგრა-
ფიის თვალსაზრისით საინტერესოა და მომხდარი ამბის უკეთესად გაა-
ზრების საშუალებას იძლევა.

4. 	 მეტატოპია და მეტაქრონია. შესაძლებელია ახლანდელი რეალური სა-
მყარო წარმოადგენდეს მომავლის განვითარების ფაზას. სტრუქტუ-
რული ძალით განსხვავდება რეალური შესაძლებელი სამყაროსაგან. 
შესაძლებელი ზუსტად იმიტომ, რომ ტრანსფორმაცია, რომელსაც ის 
ექვემდებარება მხოლოდ რეალური სამყაროს განვითარებას ეფუძნება.

ეკოს მოჰყავს პირსის მაგალითი: პეშვი თეთრი ლობიო მაგიდაზე და გვე-
რდით მდგარი ტომარა. დედუქციური მეთოდი გვაფიქრებინებს რომ ტომარაში 
თეთრი ლობიოა, რომელიც მაგიდაზე გაჩნდა ამავე ტომრიდან. რომ ტომარაში 
სავარადუდოდ ლობიოს მარცვლები ყველა თეთრია.

მეცნიერი წამოწევს ჰიპოთეზას – რომელიც ჯერ უნდა შემოწმდეს და გა-
მოიცადოს. თუ რეალური სამყარო შესაძლებელი სამყაროს და ჰიპოთეზის ანა-
ლოგიურია, მაშინ ის აღმოჩნდება უფრო მნიშვნელოვანი, ვიდრე წარმოდგენილი 
იყო უფრო ადრე. მაგრამ იქამდე, სანამ მეცნიერი შეამოწმებს მის მიერ წარმო-
დგენილ კანონს, ის რჩება სამყაროს სტრუქტურული შესაძლებლობის კანონად. 
ამ არსით, ნებისმიერ სამეცნიერო კვლევას საფუძვლად უდევს გაწაფული სა-
მეცნიერო ფანტასტიკური თამაში (ეკო გულისხმობს არამხოლოდ საბუნებისმე-
ტყველო მეცნიერებებს, არამედ ფსიქოანალიტიკის ჰიპოთეზებს, დეტექტივს, 
ფილოლოგიას და ისტორიას) და პირიქით, ნებისმიერი ფანტასტიკური თამაში, 
თავის მხრივ წარმოადგენს განსაკუთრებულ თამამ სამეცნიერო ჰიპოტეზურ 
ფორმას. მეცნიერება შედეგს რეალური სამყაროდან იღებს, მაგრამ იმისთვის, 
რომ ახსნას ის, ახდენს კანონის ფორმირებას, რომელსაც იმ მომენტში აქვს მხო-
ლოდ პარალელური სამყაროს ძალა. ფანტასტიკა კი ახდენს საწინააღმდეგო 
ოპერაციას. თუ დავუბრუნდებით ლობიოს მაგალითს, მაშინ ის ცარიელი მაგი-

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



130

ლევან      გელაშვილი       

დიდან უნდა გადახტეს და მოახდინოს ფორმულირება შემდეგი კონტრფაქტუ-
ალური პირობით: „რა იქნებოდა, რომ მაგიდაზე ყრილიყო ერთი მუჭა თეთრი 
ლობიო?“ (ან წარმოვიდგინოთ რომ მაგიდაზე ჯგროდ მწვანე ადამიანები არიან) 
სხვანაირად რომ ვთქვათ, სამეცნიერო ფანტასტიკა არ ემიჯნება ფაქტიურ შე-
დეგს, არამედ წარმოადგენს კონტრფაქტუალურ რეზულტატს. ის არ არის ვა-
ლდებული, მოიგონოს ახალი, უხილავი კანონი, რომელსაც თითქოს ახსნიდა, მას 
შეუძლია შეეცადოს, განმარტოს შესაძლო რეალური კანონის შედეგი. იმ დროს, 
როცა მეცნიერება ხსნის რეალურ შედეგს შესაძლო კანონით,სამცნიერო ფანტა-
სტიკა გვერდს უვლის შემოწმებას და ვერიფიკაციას. ერთის მხრივ, მეცნიერები 
იღებენ სარგებელს სამეცნიერო ფანტასტიკის ჰიპოთეზიდან და, მეორეს მხრივ, 
მწერალი ფანტასტები არც ისე იშვიათად აღნიშნავენ (ზოგი მწერალი მეცნიე-
რიც იყო ან ჰქონდა სამეცნიერო ტექნოლოგიური ცოდნა), რომ შეძლეს წინასწა-
რმეტყველება იმისა, რაც მოხდა სინამდვილეში.

ეკოს თქმით, „სამეცნიერო ფანტასტიკა არის მეცნიერების და ფანტაზიის 
შეხვედრის ადგილი. მწერალი ფანტასტი – ეს არის უბრალო, წინდაუხედავი, არა-
ფრთხილი მეცნიერი. სამეცნიერო ფანტასტიკა გვახსენებს ჩვენ, რომ გამოგონე-
ბის დინამიკა ხელოვნებაში და მეცნიერებაში უმრავლეს შემთხვევაში მსგავსია: 
როგორც მხატვარი მუშაობის პროცესში წინასწარ განჭვრეტს შესაძლო მთლია-
ნობას, რომელსაც ქმნის, თუმცა არსებითად თავის მუშაობით დებს ფსონს თავის 
სტრუქტურული ჰიპოთეზის წარმატებაზე. ასეა მეცნიერიც, რომ მოახდინოს ნა-
მდვილი კანონის ფორმულირება, უნდა გამოსცადოს თავისი ესთეტიკური ტალა-
ნტი, ლოგიკურობა და დახვეწილი ფორმები. უნდა ვივარაუდოთ, რომ სამყაროც 
არის მხატვარი და რეალობა ერთხელაც დაასაბუთებს მის ჰიპოთეზას“ .

სემიოლოგს, ლიტერატურათმცოდნეს და კულტუროლოგს იური ლოტმანს 
აინტერესებს არა ის, თუ რა მიზნით არის ფანტასტიკური ფუნქცია ტექსტში, 
არამედ ფანტასტიკის მორფოლოგია – რაში მდგომარეობს და როგორ მუშაობს 
ფანტასტიკის მექანიზმი ტექსტში19. „თუ ჩვენ წარმოვიდგენთ ობიექტს, რომე-
ლიმე ტექსტის ნულოვან დონეზე, ჩვენი მნიშვნელობა ამ ობიექტზე შეიძლება 
იყოს გაგებული, როგორც ამ ტექსტის მიერ ხელახლა დეკოდირება იმავე სისტე-
მის მინიშნებით ჩანაწერში“. ლოტმანს მოჰყავს ასეთი მაგალითი: რუკა, როგორც 
პროექტირებული მოდელი, წარმოადგენს რეალური რელიეფის დეფორმაციას. 
მეორეს მხრივ რუკა არის ინსტრუმენტი რეალური რელიეფის შესამეცნებლად. 
ზუსტად ანალოგიურად, ხელოვნება წარმოადგენს ცხოვრების შემეცნების საშუ-

19	 Лотман, 1970, 285-287.



131

ალებას, ის ყოველთვის ცხოვრების დეფორმაციაა. ლოტმანი ასეთი დეფორმაცი-
ისას არსებით კანონზომიერებებს გამოყოფს. ობიექტის არეკვლა ხელოვნებაში, 
მისი გადაკოდირება მხატვრული ტიპის ნიშნურ ტექსტებში, გაგებულია როგორც 
იზომორფიზმი. გამოსახვის ობიექტის თითოეული ელემენტი მოიაზრება, რო-
გორც ელემენტების სიმრავლე და ამ სიმრავლეში თითოეულს შეესაბამება თა-
ვის შესატყვისი ანაბეჭდი. ლოტმანი აღნიშნავს, რომ დეფორმაცია არსებითია 
ტექსტისთვის და ის პირობითობისგან არის ნაკარნახევი. ობიექტის იზომორ-
ფული ასახვა, ავტომატიზირებულია და კოლექტივის შეგნებაში არსებულ წესს 
ემორჩილება. ლოტმანის აზრით, პირობითობისაგან ნაკარნახევი დეფორმაცია 
არსებითია ყველა ტექსტებისათვის, მაგრამ უნდა განვასხვაოთ ფანტასტიკის 
კვლევისას. ობიექტის იზომორფული ასახვა შეიძლება ავტომატიზირებული იყოს 
ტექსტში. მხატვრულმა ტექსტმა რომ შეასრულოს შემეცნებითი ფუნქცია, აუცი-
ლებელია დაიცვას კოლექტივის შეგნებაში შესაბამისობის წესი.

ლოტმანი დეფორმაციის ორმაგ ბუნებას აღწერს: 1. თითოეულ ელემენტს, 
რომელშიც არის ელემენტების სიმრავლე, შეესაბამება სხვა ობიექტის არეკვ-
ლაც. ყველა ელემენტისთვის მოცემული სიმრავლე ერთი და იგივეა. არეკლილი 
განისაზღვრება მრავალი მნიშვნელობით, ობიექტი წარმოგვიდგება, როგორც 
ერთობა, რომელსაც აქვს ინვარიანტული სტრუქტურა ელემენტების თანხვედ-
რით; 2. დეფორმაციის სხვა შემთხვევაში – იზომორფიზმი გააზრებულად, შეგნე-
ბულად ირღვევა. ელემენტების ურთიერთობა რომ გამოსახოს, ობიექტი არეკვ-
ლაში იღებს განსაკუთრებულ თავისუფალ წესებს – განსაკუთრებული რეგულა-
ციებით. ეს დაძაბულობა, რომელიც შეიქმნა მომლოდინე და რეალურ არეკვლილ 
სტრუქტურაში, ქმნის ზოგიერთ დამატებით მოდელირებულ აქტივობას. ზუსტად 
ეს გადაკოდირება – წესების დარღვევა ქმნის მის მოდელირებულ არაავტომატი-
ზირებულ ფუნქციას. ასეთი არეკვლის სიმრავლის ხარისხში, აღრევა შეგვიძლია 
განვსაზღვროთ, როგორც ფანტასტიკა. ინვარიანტული სისტემებიდან გადახრა 
არის მხატვრულად აქტიური. 

ლოტმანს თვალსაჩინოებისათვის მოჰყავს „გულივერის მოგზაურობა“, სა-
დაც გმირის სიმაღლე და მისი გარშემომყოფების სიმაღლე, ლილიპუტების ქვეყა-
ნაში დარღვეულია. გმირი აღმოჩნდება გიგანტი და ეძლევა შესაძლებლობა, რე-
ალიზება გაუკეთოს თავის სიმაღლეს. როდესაც მოხვდება გიგანტებში, თვითონ 
აღმოჩნდება ლილიპუტი. ამგვარად, აღრევა ისევ გრძელდება, ოღონდ ახლა სხვა 
მხარეს არის გადახრილი. ხოლო რომანის ფინალში – მთავარი გმირი ადამიანებში 
დაბრუნდება, სადაც აღიდგენს თავის ბუნებრივ სიმაღლეს. ურთიერთობის ინვა-
რიანტული სქემა აღდგება. ამრიგად, ლოტმანი ასკვნის რომ ობიექტის არეკვლის 

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



132

ლევან      გელაშვილი       

პირობითობა ტექსტებში, მიიღება როგორც ბუნებრივი წესი და მისი დარღვევა 
კი – როგორც ფანტასტიკა.

ფანტასტიკა რეალიზდება ტექსტში, როგორც პირობითი ნორმის დარღვევა. 
ასეთ შემთხვევაში, ჩვენ ვეჯახებით ორსაფეხურიან მოდელს: ერთი გვაძლევს 
მიღებული პირობითი ნორმების შესაბამისობას, მეორეში კი ხდება შესაბამისო-
ბის დარღვევა და ამიტომ ტექსტში ფანტასტიკური სიუჟეტის შექმნის მექანიზმი 
იბადება.

ცვეტან ტოდოროვი, რომელმაც პირველი სამეცნიერო ნაშრომი დაწერა ფა-
ნტასტიკის შესახებ და ჩამოაყალიბა სისტემა დეფინიციისთვის, მიიჩნევს რომ 
ფანტასტიკის ჟანრის ტექსტში ერთდროულად თანაარსებობს ორი რეალობა – 
ზებუნებრივი და ბუნებრივი, რომლებიც გამორიცხავენ ერთმანეთს. „ფანტასტი-
კური არსებობს, სანამ ნარჩუნდება ეს თავდაუჯერებლობა; როგორც კი თქვენ 
ირჩევთ ამა თუ იმ პასუხს, თქვენ ტოვებთ ფანტასტიკის სფეროს და შედიხართ 
მეზობელი ჟანრის კიდეზე. ეს არის ადამიანის მერყეობა, რომლისთვისაც ცნობი-
ლია მხოლოდ ბუნების კანონი, როდესაც ის აკვირდება მოვლენას, საოცრებებს 
და სასწაულებს ხედავს. ფანტასტიკა განისაზღვრება რეალური ურთიერთობე-
ბის გაგებასთან და წარმოსახვასთან.“ ამგვარად, ტოდოროვისთვის ფანტასტიკა 
შინაგანი გადაწყვეტილების წერტილამდე მისვლის მერყევი ბუნებაა. როგორც კი 
არჩევანი რომელიმე რეალობის სასარგებლოდ გაკეთდება, ტექსტი ტოვებს ფა-
ნტასტიკის ჟანრის საზღვრებს.

ტოდოროვი გამოყოფს: წმინდა საშინელს, როცა მოვლენები რაციონალურ 
ახსნას ექვემდებარება, მაგრამ მაინც დაუჯერებელი და შემაშფოთებელია; ფა-
ნტასტიკურ საშინელს – ზებუნებრივ მოვლენას ბუნებრივი ახსნა ეძებნება მო-
ტყუების, თრობის, სიგიჟის ან ზმანების სახით; ფანტასტიკურ საოცარს – ზე-
ბუნებრივი რეალობის არსებობა ეჭვქვეშ არის, თუმცა ფინალში მისი არსებობა 
უდავოა; წმინდა საოცარს – წმინდა საოცარში გულისხმობს ზღაპრის მსგავს სა-
მყაროს, სადაც ბუნებრივი წყობა დარღვეულია.20.

ნებისმიერ ფიქციას, როგორც მხატვრულ გამონაგონს, აერთიანებს რეალო-
ბის საზღვრებიდან გასული სიუჟეტი, რაც შეიძლება გამოხატული იყოს ადგი-
ლის, პერსონაჟების, მოქმედების და დროის სახით. გამოყოფენ ფიქციის რამდე-
ნიმე სახეობას: რეალისტური ფიქცია იმ ტიპის ფიქციაა, როდესაც ნაწარმოებში 
ასახული ადგილი, დრო და ადამიანები სავსებით რეალურია, თუმცა სიუჟეტში 
მომხდარი ამბავი არსებული სამეცნიერო ცოდნის გამოყენებით ვერ აიხსნება. 

20	 Tодоров, 1999. 



133

ამ სახეობის ფიქციაში შეგვიძლია გავაერთიანოთ ჟიულ ვერნიდან მოყოლე-
ბული ყველა ის ნაწარმოები, რომელიც დაწერის მომენტში დაუჯერებელ ამბებს 
ასახავს, მაგრამ დღეს ეს ამბები სრულიად რეალურია და აღარაფერია მასში გა-
საკვირი; არარეალისტური ფიქცია გულისხმობს ისეთ ამბავს, სადაც ზებუნებ-
რივი ისტორიაა აღწერილი. როგორც წესი ასეთ ნაწარმოებებში ისეთი ტექნოლო-
გიებია მოცემული, რაც დაწერის მომენტში და დღესაც წარმოუდგენლად ჩანს 
და აღიქმება, როგორც არარეალური; ნახევრად ფიქცია კი ისეთი ნაწარმოებებს 
გულისხმობს, რომელიც არაფიქციურ ფაქტოლოგიას ეყრდნობა, მაგრამ რეკონ-
სტრუირებულია და შეიცავს ფიქციურ ნაწილსაც. 

სამეცნიერო ფანტასტიკის ჟანრის ნაწარმოებებში სამყარო ეფუძნება ისეთ 
განსხვავებულ დრო-სივრცულ განზომილებებს და საგან-მოვლენებს, რასაც რე-
ალისტურ ტექსტში ვერ შევხვდებით: დრო – ალტენატიული ან პარალელური 
რეალობა, მომავალში განვითარებული მოვლენები ან ისტორიული წარსულის 
უცნობი ფაქტები და სხვა, დღემდე უცნობი გზით განვითარებული მოვლენები; 
ადგილი – ღია კოსმოსური სივრცე, კოსმოსური ხომალდი ან უცხო პლანეტები; 
პერსონაჟები – უცხოპლანეტელები, მუტანტები, ანდროიდები ან ჰუმანოიდური 
რობოტები; ტექნოლოგია – როგორც წესი, გხვდება იმ ტიპის კომპიუტერები, 
რობოტები და მანქანები, რაც დაწერის მომენტში არ არსებობს ან შეცვლილი 
ფუნქციები აქვთ: მათ შორის ტექნოლოგიები, რომლებიც სინათლის სხივზე 
სწრაფი გადაადგილების და დროში მოგზაურობის საშუალებას იძლევა; ბუნების 
კანონები – სამყაროში არსებულ ბუნების კანონებისგან განსხვავებული ან სა-
წინააღმდეგო კანონები; პოლიტიკური და სოციალური წყობა – ახალი ტიპის 
საზოგადოებები, პოსტაპოკალიპტური გარემო და დისტოპია; პარანორმალური 
მოვლენები და უნარები – ტელეპატია, ტელეკინეზი, ტელეპორტირება და სხვ.

ხშირად, სამეცნიერო ფანტასტიკაში მოქმედება ვითარდება არც ისე შო-
რეულ მომავალში. ბევრი მწერალი ცდილობს, დედამიწის მომავალი რეალურ 
ასპექტებში აღწეროს, როგორც ეს სცადეს არტურ კლარკმა და სტანისლავ 
ლემმა. სხვები მომავალს იყენებენ იდეის გახსნის საშუალებად, რომ წარმოაჩი-
ნონ თავისი კონცეფცია მომავალი მსოფლიოს შესახებ. ხშირად მწერლები წინა-
სწარმეტყველებენ სამეცნიერო-ტექნიკური მიღწევების უარყოფით შედეგებს და 
პოსტაპოკალიპტურ მომავალს, ერთგვარად აფრთხილებენ მკითხველს. ზოგადი 
მახასიათებელი რომ გამოვყოთ, სამეცნიერო ფანტასტიკა ეს არის სამეცნიერო 
დაშვება. აქ ერთვება ძირითადად ტექნოლოგიური ინოვაციები, ისტორიული რე-
ალობები, დროში მოგზაურობები, კოსმოსური მოგზაურობები და სხვა.

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



134

ლევან      გელაშვილი       

ცნობილი ავტორი და ფანტასტიკის მკვლევარი დ. უოლჰეიმი (Donald A. 
Wollheim) განასხვავებს: „სამეცნიერო ფანტასტიკას“, საოცრებათა ლიტერატუ-
რას, ზებუნებრივ ფენტეზს, შეუძლებელის დაშვებას, „წმინდა ფენტეზს“, ნონსე-
ნსს, გროტესკს და თამაშს21. 

ჰაინლაინმა 1947 წელს შემოგვთავაზა, სამეცნიერო ფანტასტიკის ნაცვლად 
გამოვიყენოთ ტერმინი: “speculative fiction”. ამ ტიპის ტექსტებში თეორეტიკოსი 
გამოყოფს ერთ საერთო თვისებას, როდესაც თხზულებაში ტექნიკური მიღ-
წევა ადამიანური მოქმედებების მოდელირების მიზეზია. ჰაინლაინის მიხედვით, 
“speculative fiction” მოიცავს ისეთ თხზულებებს, სადაც ტექნიკური მიღწევები ან 
მეცნიერება მხოლოდ ფონია ადამიანური ქცევებისა და სოციალური ურთიერთო-
ბების შესასწავლად. ამგვარად, ტექნოლოგია არ არის მთავარი ფოკუსი, არამედ 
მისი გავლენა ადამიანებსა და მათ გადაწყვეტილებებზე22. 

ჯონ კლუტიმ შემოგვთავაზა, გამოვიყენოთ სამეცნიერო ფანტასტიკის, ფე-
ნტეზის, ფანტასტიკური ჰორორის და სხვა ქვეჟანრების აღსანიშნავად გამაე-
რთიანებელი ტერმინი „ფანტასტიკა“23.

ზოგი მკვლევარი (გერი ვულფი, მარეკ ოზიევიჩი, ფარა მენდელსონი, გერი 
ვესტფალი) ფანტასტიკას შემდეგ ჟანრებად ყოფს: სამეცნიერო ფანტასტიკა, 
მითოლოგიური ფანტასტიკა, ფუტუროლოგია, მყარი სამეცნიერო ფანტასტიკა, 
სოციალური ფანტასტიკა. ქრონოფანტასტიკა, ალტერნატიულ-ისტორიული ფა-
ნტასტიკა და აპოკალიპტური ფანტასტიკა, პოსტაპოკალიპტური ფანტასტიკა. 
უტოპია, ანტიუტოპია, კოსმიური ოპერა, კიბერფანტასტიკა, სტიმპანკი, დიზელ-
პანკი, ტექნოფენტეზი და სამეცნიერ ფენტეზი.

ზოგიერთ ენციკლოპედიაში24 ჟანრის შემდეგ კლასიფიკაციას ვხვდებით: 
ხისტი სამეცნიერო ფანტასტიკა, ნამდვილი სამეცნიერო ფანტასტიკა, ტექნოლო-
გიური სამეცნიერო ფანტასტიკა, რბილი ან ჰუმანიტარული სამეცნიერო ფანტა-
სტიკა, უტოპია, ანტიუტოპია, რომანი-გაფრთხილება და სხვა.

ფენტეზი (“fantasy”) იყოფა: ზღაპრული, მითოლოგიური, საგმირო, შავი, სა-
შინელებათა, ჯადოქრული თამაშის და ოცნების ფანტასტიკად.

21	 დ. უოლჰეიმი (Donald A. Wollheim) განასხვავებს სხვადასხვა ფანტასტიკურ ჟანრს და ამ თემაზე 
წერს თავის წერილში “The Fantasy World”, რომელიც გამოქვეყნდა 1942 წლის მარტში ჟურნალში 
– “Stirring Science Stories” <https://en.wikisource.org/wiki/Stirring_Science_Stories/March_1942/
The_Fantasy_World> [10.09.2025]

22	 Heinlein, 1947.
23	 Clute, Grant, 1997, 18-57. ჯონ კლუტი, ფანტასტიკის მკვლევარი, ხშირად იყენებს ტერმინს „ფანტა-

სტიკა“ (Fantastika) სამეცნიერო ფანტასტიკის, ფენტეზის და ფანტასტიკური ჰორორის ერთიანი 
ჟანრის აღსანიშნავად. ეს ტერმინი პირველად გამოჩნდა მისი 2007 წლის მოხსენებაში – “Fantastika 
in the World Storm”, რომელიც წარადგინა კულტურული ლანდშაფტების კონფერენციაზე.

24	 Nicholls (ed.), 1979; Booker, Thomas, Wiley-Blackwell, 2021.



135

ჯ. კლუტი ენციკლოპედიაში “The Encyclopeda of Science Fiction“25 ფანტა-
სტიკის შემდეგ ქვეჟანრებს გამოყოფს: დაკარგული სამყარო, ჰიპერპანკი, კოს-
მოსური ოპერა, სამეცნიერო ფენტეზი, ახალი ტალღა, პლანეტარული ფანტა-
სტიკა, სტიმპანკი, პირობითი ფანტასტიკა და სხვა. დროდადრო ფანტასტ მწერ-
ლებს შორის იბადება ახალი ჟანრული მარკერები და ელემენტები, რის გამოც 
სუბჟანრების კლასიფიკაციაც იცვლება ხოლმე.

თითქმის ყველა კლასიფიკაციაში ფენტეზი ცალკე ქვეჟანრად არის გამოყო-
ფილი. XX საუკუნეში გაჩნდა თეორია, რომ სამყაროს სამეცნიერო ხედვა არ არის 
აბსოლუტური და სრულყოფილი. ამდენად, ლიტერატურული ჟანრი „ფენტეზი“ 
გახდა ახალი მსოფლმხედველობა, რომელიც მითოლოგიურ-მაგიურ შრესაც შე-
იცავდა. ფენტეზის, როგორც ჟანრის, ფორმირება XIX-XX საუკუნეების მიჯნაზე 
ხდება. მისი მთავარი წყარო არის ფრანგული ზღაპრები, კელტური და სკანდინა-
ვიური ფოლკლორი. თვით ფენტეზის კლასიფიკაცია ძალზე მრავალფეროვანია. 
ფენტეზის ჟანრად ჩამოყალიბებისთანავე, მწერლებმა, ერთი ინდივიდუალური, 
ცალკეული, ვიწრო მიმართულება განავითარეს. ამდენად, ფენტეზის შიგნით 
გამოიყოფა ქვეჟანრები: მისტიკურ-ფილოსოფიური ფენტეზი, მეტაფორული 
ფენტეზი, შავი ფენტეზი, საგმირო ფენტეზი, ეპიკური ფენტეზი, ფოლკლორუ-
ლ-ზღაპრული ფენტეზი, საგმირო-ეპიკური ფენტეზი, მითიურ გამომსახველო-
ბითი ფენტეზი, რომანტიული ფენტეზი, ისტორიული ფენტეზი, თამაშობრივი 
ფენტეზი, დეტექტიური ფენტეზი, მაგიური რეალიზმი, მითოლოგიური ფენტეზი, 
მისტიკური ფენტეზი, სლავური ფენტეზი, სკანდინავიური ფენტეზი, ქალაქური 
ფენტეზი, ტექნო- ფენტეზი, საბავშვო ფენტეზი, ქალური ფენტეზი და სხვა. 
ყველა ეს ქვეჟანრი კონკრეტული ნიშან-თვისებებით გამოირჩევა, სადაც ავტორი 
თავის საკუთარ ინდივიდუალურ მახასიათებლებს ამატებს. როდესაც ავტორი 
გრძნობს, – მისი ნაწერი ფენტეზის უკვე ცნობილ ქვეჟანრებს არ მიეკუთვნება, 
ახალ ქვეჟანრს აყალიბებს.

ზოგი მკვლევარი ფენტეზის ოთხ ძირითად ტიპს გამოყოფს: (1) მისტიკუ-
რ-ფილოსოფიური ფენტეზი; (2) მეტაფორული ფენტეზი; (3) შავი ფენტეზი; (4) 
საგმირო ფენტეზი26. ფენტეზში მაგია და რეალობა ერთმანეთთან გადაჯაჭვუ-
ლია. ფანტასტიკური და მითიური არსებები ერთად თანამყოფობენ: ჯადოქრები, 
ღმერთები, პარალელური სამყაროები. ხანდახან შეიძლება შემოვიდეს სამეცნი-
ერო ფანტასტიკის ელემენტები, მაგრამ ეს ხდება იშვიათად და ფასადური დატ-

25	 Booker, Thomas, Wiley-Blackwell, 2021.
26	 Ковтун, 1999.

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



136

ლევან      გელაშვილი       

ვირთვა აქვს. ფენტეზის ჟანრის ერთ-ერთი პირველი წიგნი, „The Wood Beyond 
the World” 1894 წელს გამოვიდა, მისი ავტორია უილიამ მორისი. ეპიკური ფე-
ნტეზის საუკეთესო ნიმუშია ჯონ რონალდ რუელ ტოლკინის ,,ბეჭდების მბრძა-
ნებელი“ (The Lord of the Rings) და „ჰობიტი“ (“Hobbit”). ფენტეზის ერთ-ერთი 
ყველაზე ცნობილი წარმომადგენელია ლორდ დანსენი. მისტიკურ-ფილოსო-
ფიურ ფენტეზში ფანტასტიკური დაშვება განსაზღვრავს მოქმედების არსსა და 
ნარატივს. ფანტასტიკური რეალობა გადამწყვეტია მთავარი გმირისთვის – მისი 
ბედი ამ რეალობაზეა დამოკიდებული. მისტიკურ-ფილოსოფიური ასპექტი არის 
უმნიშვნელოვანესი მოქმედების დისკურსი და ავტორის მთავარი მიზანი. მეტა-
ფორულ ფენტეზში ფანტასტიკური დაშვება საოცრების შექმნის დისკურსია. ამ 
ტიპის ფენტეზში თხზულების ცენტრში ადამიანის შინაგანი სამყაროა და მისი 
სულიერი განვითარების ეტაპები. მეტაფორულ ფენტეზში გმირები არიან ადამი-
ანები რთული შინაგანი სამყაროთი, რომლებიც გარესამყაროს განიცდიან და ია-
ზრებენ. შავი ფენტეზი იგივე საშინელებათა ფენტეზია, სადაც შავი არარეალური 
ძალები აღწევენ რეალობაში. ამერიკელი მწერლის, სტივენ კინგის ცნობილი 
წიგნების სერია: „ბნელი კოშკი“ შავი ფენტეზის საუკეთესო ნიმუშია. ჰორორის 
ძირითადი თვისება, რითიც ის განსხვავდება ჩვეულებრივი ფენტეზისგან, არის 
მისი პერსონაჟების ადამიანური უმწეობა, ზებუნებრივ ძალებთან მიმართებაში. 
ოკულტიზმი, მისტიკა, ზებუნებრივი ძალები და კატასტროფები არ არის ადამი-
ანური ძალების მმართველობის ქვეშ. ჰორორი ხასიათდება შიშის ატმოსფეროს 
შექმნით, ფატალიზმით, გამოუვალი მდგომარეობის დისკურსით. ამ ჟანრის საუ-
კეთესო წარმომადგენლები არიან ლავკრაფტი და სტივენ კინგი.

სამეცნიერო ფანტასტიკა და ფენტეზი ეს ორი ჟანრი მჭიდრო ურთიერთზე-
მოქმედების ქვეშ განვითარდა. ორივე ჟანრის მოტივები ერთ თხზულებაში შეი-
ძლება შეგვხვდეს. ფენტეზის და სამეცნიერო ფანტასტიკის გზაჯვარედინზე ჩა-
მოყალიბდა, ჰიბრიდული ქვეჟანრები სამეცნიერო ფენტეზი და ტექნოფენტეზი.

თავის მხრივ, სამეცნიერო ფენტეზის და ხისტი სამეცნიერო ფანტასტიკის 
საზღვარზე განვითარდა კოსმოსური ოპერა. კოსმოსურ ოპერასა და სამეცნიერო 
ფანტასტიკას შორის მთავარი განსხვავება არის ის რომ კოსმოსურ ოპერაში სა-
მეცნიერო ტექნიკური ასპექტები და თამაშის ანტურაჟის როლია წინა პლანზე. 
მოქმედება ვითარდება კოსმოსურ სივრცეში ან სხვა პლანეტაზე. პერსონაჟები, 
მკაფიოდ გამოკვეთილი დადებითი ან უარყოფითი გმირები არიან. მთავარი 
გმირი, ჩახლართული, მძიმე სიტუაციიდან ერთადერთ სწორ გამოსავალს პოუ-
ლობს, უვნებელი გამოდის და იმარჯვებს.



137

სოციალური ფანტასტიკა ცდილობს, გამოკვეთოს საზოგადოების ახალი მო-

დელი, მისი განვითარების კანონები და ადამიანური არსებობისთვის უჩვეულო 

პირობები. სოციალური ფანტასტიკის მიზანია, ცივილიზაციის განვითარების 

ეტაპების შესწავლა, ადამიანური არსებობის საზრისის მიგნება – მისი მიმართება 

შეუცნობელ გონთან. სოციალური ფანტასტიკა არა იმდენად სამეცნიერო იდეებ-

თან, არამედ ჰუმანიტარულ მიმართულებებთანაა დაკავშირებული. სოციალური 

ფანტასტიკის მიზანია ადამიანურ ბედზე დაფიქრება. ხისტი სამეცნიერო ფანტა-

სტიკისგან განსხვავებით, სოციალური ფანტასტიკა ხასიათდება გლობალური და 

ჰუმანიტარული პრობლემების წინ წამოწევით. იყენებს იუმორს, სატირას, რთულ 

სიუჟეტურ სქემებს, ინტელექტუალურ თამაშს და პარადოქსებს. მისი მკაფიო გა-

მოხატულებაა უტოპია და ანტიუტოპია. 

ფანტასტიკის ერთ-ერთი საინტერესო ქვეჟანრია: „ალტერნატიული ისტო-

რია“. ის, რაც შეიძლებოდა მომხადარიყო, თუ ისტორია თავის ერთ-ერთ გადა-

მწყვეტ, საკვანძო მომენტში (ბიფურკაციის წერტილიდან) სხვა მიმართულებით 

განვითარდებოდა. ის, არ უნდა აგვერიოს ალტერნატიულ ისტორიულ თეორი-

აში, რომელიც მისგან სრულიად განსხვავდება. ალტერნატიულ-ისტორიულ თე-

ორიაში წარსულის კონკრეტული მოვლენა, ნაწილობრივ ან სრულად, შეცდომით 

განვითარებულ ვერსიად მიიჩნევა. ალტერნატიულ ისტორიაში, კი – წარსულში 

ისტორიის განვითარების გზა იცვლება, რაც უკვე არსებულ რეალობას აუცი-

ლებლობის დისკურსით ცვლის. წარსულში მომხდარ მოვლენაში ცვლილებების 

შეტანა სხვადასხვა მიზეზით შეიძლება მოხდეს: შემთხვევით, შინაგანი ძალე-

ბით, მომავლიდან მოსული სტუმრების მეშვეობით და სხვა. ცვლილება უნდა 

იყოს საკვანძო, რათა რეალური ისტორია შეიცვალოს. ზოგიერთ თხზულებაში 

გამოყენებულია პარალელური სამყაროების იდეა. მოვლენების განვითარების 

ალტერნატიული ვარიანტი ჩვენს სამყაროში კი არ ვითარდება, არამედ პარალე-

ლურ სამყაროში, სადაც ისტორიის სხვა ვერსიას ვეცნობით. ამასთან უშუალო 

კავშირშია ცნობილი ლოგიკური პარადოქსი, რომელსაც იხსენიებენ, როგორც 

„მოკლული ბაბუის პარადოქსს“ – როცა შვილიშვილი მოგზაურობს წარსულში 

და შემთხვევით კლავს საკუთარ ბაბუას, სანამ ბაბუა გახდებოდა. ალტერნატი-

ული ჟანრის ფუძემდებლად მიიჩნევა რომაელი ისტორიკოსი ტიტუს ლივიუსი, 

რომელმაც აღწერა რომის შესაძლო ისტორია. მან შემოგვთავაზა ვერსია, თუ რა 

მოხდებოდა, ალექსანდრე მაკედონელი 33 წლის ასაკში რომ არ მომკვდარიყო და 

იმპერიის მმართველობა განეგრძო.

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



138

ლევან      გელაშვილი       

ალტერნატიული ისტორიის ქვეჟანრები და მონათესავე ჟანრებია: 

1. 	 ალტერნატიული გეოგრაფია (ემყარება დაშვებას, რომ დედამიწას სხვა 
გეოგრაფია აქვს), კრიპტოისტორია (ალტერნატიული ისტორიის ერთ-ე-
რთი სახეობა, სადაც აღწერილია რეალობა, რომელიც არ განსხვავდება 
ჩვეულებრივი ისტორიისგან, მაგრამ მასში მონაწილეობენ სტუმრები 
მომავლიდან, მაგები და სხვ.); 

2. 	 პოსტაპოკალიპტიკა – ეს ქვეჟანრი ანტიუტოპიასთან ახლოს დგას, აღ-
წერს ცივილიზაციას, რომელმაც გადაიტანა მძიმე კატაკლიზმები, ეკო-
ლოგიური კატასტროფები, ეპიდემია, ატომური ომი და სხვ.; 

3. 	 კიბერპანკი – ქვეჟანრი, რომელიც განიხილავს ახალი ტექნოლოგიების 
ზემოქმედების ქვეშ მყოფ საზოგადოებას. განსაკუთრებული ადგილი 
მათ შორის უჭირავს ტელეკომუნიკაციებს, კომპიუტერებს, ნეიროქი-
რურგიულ ინტერფეისებს და სხვ. ამ ტიპის მხატვრულ ნაწარმოებებში 
მთავარი წერტილ-ცენტრია: კიბორგი, ანდროიდი და სუპერკომპიუ-
ტერი, რომელიც ემსახურება, ტექნოკრატიულ, კორუმპირებულ და ამო-
რალურ ორგანიზაციებსა და რეჟიმებს. ტერმინი “cyberpunk” პირველად 
გამოიყენა მწერალმა ბრიუს ბეტკიმ 1980 წელს დაწერილ, ხოლო 1983 
წელს ჟურნალ “Amazing Stories”-ში გამოქვეყნებულ ერთსა და იმავე 
სახელწოდების მოთხრობაში – “Cyberpunk.” კრიტიკოსმა გარდნერ დო-
ზუამ ეს ტერმინი ჟანრის სახელწოდებად დაამკვიდრა. მან ეს გააკეთა 
თავის რედაქტორულ შენიშვნებში ჟურნალში – “Isaac Asimov’s Science 
Fiction Magazine”, 1984 წელს, როცა მწერლების ახალი თაობა (William 
Gibson, Bruce Sterling, Lewis Shiner, Rudy Rucker და სხვ.) „კიბერპან-
კებად“ მოიხსენია.27 დოზუამ მოკლედ და მკაფიოდ განსაზღვრა კიბე-
რპანკი, როგორც სამეცნიერო ფანტასტიკის ქვეჟანრი. კიბერპანკში 
უმაღლესი ტექნოლოგიური განვითარება და ვირტუალური რეალობა 
ერთ-ერთი ყველაზე პოპულარული თემაა. კიბერპანკის კლასიკოსად 
და მამამთავრად ითვლება უილიამ გიბსონი, თავის ნაწარმოებით –„ნე-
ირომანსერი“ (1984), ასევე ბრიუს სტერლინგის „სქიზმატრიცა“ (1985). 
კიბერპანკის განვითარებაში უდიდესი წვლილი შეიტანა ფილიპ დიკმა, 
თხზულებებით – „ოცნებობენ თუ არა ანდროიდები ელექტრონულ 
ცხვარზე“, „ღრმა მეხსიერებიდან“ და სხვ. კიბერპანკი ხშირად კვეთავს 
სამეცნიერო ფანტასტიკის სხვა ქვეჟანრებს. განსაკუთრებით ანტიუ-

27	 Bethke, 1983; Dozois, 1984.



139

ტოპიას. კიბერპანკის თითქმის ყველა ნაწარმოებში, ასახულია კაპიტა-

ლისტური ანტიუტოპია, ტოტალური კონტროლი და ზემძლავრი კორ-

პორაციები. ეს განსაკუთრებულად დამახასიათებელია ფილიპ დიკის 

წიგნებისათვის; 

4. 	 ჰორორი – მეთვრამეტე საუკუნიდან საშინელებათა ამსახველი 
მოთხრობა ცალკე ჟანრად, ე.წ. „გოთიკურ ნოველად“ ჩამოყალიბდა. ის 
არნახულად პოპულარული გახდა და ამ ჟანრში მრავალი ნიჭიერი და 
გამოჩენილი მწერალი სცდიდა ძალებს. „საშინელებებს” წერდნენ ბაი-
რონი, დიკენსი, გოგოლი, ედგარ პო, ანდერსენი, ვაშინგტონ ირვინგი, 
ჯერომ ჯერომი, ალექსეი ტოლსტოი და სხვანი. ამ ჟანრის ეტალონური 
რომანები დაწერეს ბრემ სტოკერმა და მერი შელიმ, ხოლო ჟანრზე პა-
როდია შეთხზა ოსკარ უაილდმა („კენტერვილის მოჩვენება“). 

თავისთავად ცხადი იყო, რომ ახალგაჩენილი ხელოვნება – კინემატოგრაფი 
ჰორორს გვერდს ვერ აუვლიდა. მხატვრული კინოს ერთ-ერთმა პიონერმა, ჟორჟ 
მელიესმა, 1896 წელს გადაიღო მოკლემეტრაჟიანი ფილმი „ეშმაკის სასახლე“. ის 
უნიკალურია ორი ფაქტის გამო – ეს იყო პირველი მცდელობა ჰორორის გადაღე-
ბისა და პირველი კინოფილმი, სადაც გამოყენებული იქნა სპეცეფექტები. გარდა 
პირველი ჰორორისა, ჟორჟ მელიესმა გადაიღო პირველი სამეცნიერო ფანტასტი-
კაც – 1902 წლის „მოგზაურობა მთვარეზე“ (რომელიც ეყრდნობოდა სამეცნიერო 
ფანტასტიკის ერთ-ერთი ფუძემდებლის, ჟიულ ვერნის რომანს) და სათავე და-

უდო კინოფანტასტიკის განვითარებას.

მეთვრამეტე საუკუნის ბოლოსა და მეცხრამეტე საუკუნის დასაწყისის 

ინგლისური გოთიკური რომანიდან, რომელსაც ასევე უწოდებენ „იდუმალებისა 

და საშინელების“ რომანს განვითარდა საშინელებათა (ჰორორის) ჟანრი. გოთი-

კურმა რომანმა გავლენა მოახდინა მეცხრამეტე და მეოცე საუკუნეების გამოჩე-

ნილი მწერლების შემოქმედებაზე და ზოგადად მასობრივ ლიტერატურაზე.

ყველა კლასიკურ გოთიკურ რომანში იძებნება ამბის გადმოცემის უნივერ-

სალური ელემენტები, მხატვრული ეფექტების სისტემა, რომელიც ავტორს ეხმა-

რება, შექმნას შიშისა და სასპენსის დაძაბული ატმოსფერო.

ამ ტიპის მხატვრული ნაწარმოები შიშის ორ სახეობას აღძრავს მკითხველში. 

შიში-ზიზღი და შიში-მიზიდულობა ანუ “horror” და “terror” (ამჟამად შიშის ამ სახის 

აღსანიშნად უფრო გავრცელებული ტერმინია suspence – შეუცნობლის, ბუნდო-

ვანის მიერ გამოწვეული მღელვარება – მღელვარე მოლოდინი).

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



140

ლევან      გელაშვილი       

საშინელებათა ჟანრში დიდი ადგილი ეთმობა მისტიკურ, ზებუნებრივ და 
არარეალურ საშიშ არსებებს და მათ დეტალურ აღწერას. ამ მხრივ ყველაზე გავ-
რცელებული გამოგონილი პერსონაჟები მოჩვენებები და ვამპირებია.

სხვადასხვა ქვეყნის მეცნიერები დღემდე დაობენ სიტყვა „ვამპირის“ წარმო-
შობაზე. ასე მაგალითად, ბროკჰაუზისა და ეფრონის ენციკლოპედიაში წერია: 
ვამპირი ძველი, თუმცა უცნობი წარმოშობის სიტყვაა, რომელიც გვხვდება გერ-
მანულ, რომანულ და სლავური ენების უმეტესობაში, მაგრამ ის არ გვხვდება არც 
საეკლესიო სლავურში, არც შუა საუკუნეების ლათინურში, არც თვით ძველ და 
შუაგერმანულ ენებში. დასავლეთ ევროპაში ის გერმანიიდან გავრცელდა, სადაც, 
თავის მხრივ, სლავებიდან იყო გადმოღებული. როგორც ჩანს, ეს სიტყვა აღმოსა-
ვლური წარმოშობისაა და ცხვირისმიერი ხმოვნების არსებობის პერიოდშია შექ-
მნილი, რადგანაც ის ორნაირად გამოითქმის სლავურ კილო-კავებში: ვამპირი და 
უპირი (“упырь”) (მეორე ფორმა უფრო ძველია). უმეტეს შემთხვევებში ამ ორ სი-
ტყვას ერთი და იგივე მნიშვნელობა აქვს: სწორედ ისინი აღნიშნავენ საფლავიდან 
აღმდგარ მკვდრას, რომელიც ცოცხალ ადამიანებს სისხლს წოვს.“

ემილი ჟერარის წიგნში „ტყის მიღმა ქვეყანა“ (“The Land Beyond the Forest”, 
London, 1988). გვხვდება ვამპირის კიდევ ერთი სახელწოდება – ნოსფერატუ. 
მკვლევარი აღნიშნავს, რომ „ნოსფერატუ ანაც უპირი ყველაზე აშკარა ბორო-
ტებაა, რომლისაც ყოველ რუმინელ გლეხკაცს სჯერა ისევე მტკიცედ, როგორც 
ჯოჯოხეთისა თუ სამოთხისა. არსებობს ვამპირების ორი სახე – ცოცხლები და 
მკვდრები. ცოცხალი ვამპირები უმეტესწილად არიან დაუქორწინებელი ადამია-
ნების უკანონოდ შობილი შვილები, მაგრამ თვით უნაკლო ოჯახი ვერავის სრუ-
ლიად ვერ დაიფარავს ვამპირის შემოჭრისაგან, რადგანაც ყოველი, რომელიც 
ნოსფერატუმ მოაკვდინა, სიკვდილის შემდეგ მისდაგვარი ხდება და მანამ დაე-
წაფება უდანაშაულოთა სისხლს, სანამ სულს არ განდევნიან ეჭვმიტანილი ადა-
მიანის საფლავის გახსნით, გულში მარგილის დარჭობით ან პირდაპირ სამარეში 
დამბაჩას არ დაახლიან.“

ინგლისელი მწერლის, გოთიკური რომანის ერთ-ერთი ფუძემდებლის, ანა 
რედკლიფის შემოქმედებამ დიდი გავლენა მოახდინა ბევრ ავტორზე, მათ შორის 
მარკიზა დე სადზე, ედგარ ალან პოზე და უოლტერ სკოტზე. მისტიკურიდან სა-
მეცნიერო ფანტასტიკაზე გადასვლის ხიდი გადეს ედგარ პომ და ლავკრაფტმა. 
პოს ტექსტები ერთდროულად შეგვიძლია, წავიკითხოთ, როგორც მისტიკა და 
როგორც სამეცნიერო ფანტასტიკა. რაც შეეხება ლავკრაფტს, მისი შემოქმედება 
უფრო სამენციერო ფანტასტიკისკენ არის გადახრილი.



141

ტექნოლოგიური ინოვაციების წინასწარი 
ლიტერატურული მოდელირება: სამეცნიერო 

ფანტასტიკის მიერ პროგნოზირებული მომავლი

ფსიქოლოგიისა და ნეირომეცნიერების თანამედროვე კვლევები28 ადასტუ-
რებს, რომ ფანტაზია და შემოქმედებითი წარმოსახვა დიდწილად ეფუძნება უკვე 
არსებულ გამოცდილებასა და მეხსიერებაში დაგროვილ სენსორულ და კულტუ-
რულ შთაბეჭდილებებს. ნეირომეცნიერება აჩვენებს, რომ წარმოსახვისას აქტი-
ურდება ტვინის ის ქსელები, რომლებიც პასუხისმგებელია აღქმისა და მეხსიე-
რების პროცესებზე. ყველა „ახალი სამყარო“ ან „უცნობი არსება“ მაინც შედგება 
უკვე ნაცნობი ელემენტებისგან (მაგ., უცხოპლანეტელი შეიძლება აღიწეროს რო-
გორც ადამიანისა და ცხოველის ნაზავი). წარმოსახვა არ ქმნის აბსოლუტურად 
უცნობს, არამედ კომბინაციურად გარდაქმნის ნაცნობს. მიუხედავად იმისა, რომ 
ადამიანს არ შეუძლია წარმოიდგინოს იმაზე სრულიად უცხო, რაც არანაირად არ 
უკავშირდება მის გამოცდილებას, მას შეუძლია ფანტაზიით შექმნას ისეთი კონ-
ცეპტები, რომლებიც მნიშვნელოვნად არის აცდენილია რეალობას. 

მეორეს მხრივ, თუ ადამიანი წარმოსახვით ქმნის არარეალურ კონსტრუქტს, 
რომლის საფუძველს წარმოადგენს მისი საკუთარი გამოცდილება, აღქმულისა 
და განცდილის ფრაგმენტების რეკომბინაცია, იგი ფლობს შესაძლებლობას, რომ 
ეს წარმოსახვითი ელემენტები დროთა განმავლობაში მატერიალიზებულ, რეა-
ლურ მოვლენებად ან პრაქტიკული გამოყენების ობიექტებად გარდაქმნას.

„სამეცნიერო ფანტასტიკა ყოველთვის განჭვრეტის ფორმას იღებს. ხოლო 
განჭვრეტა ყოველთვის იღებს ალბათობის ვარაუდის ფორმას (შეიძლება ასე 
მოხდეს, ვიმედოვნებ), რომელიც ფორმულირდება რეალური ტენდენციების სა-
ფუძველზე.“29 სამეცნიერო ფანტასტიკამ ზუსტად იწინასწარმეტყველა არაერთი 
გამოგონება, რომელიც დღეს რეალობად იქცა: ტანკები, ყურსასმენები, ინტერ-
ნეტი, წყალქვეშა ნავები, ვერტმფრენები, ლეპტოპები, ესკალატორები... ცხადია, 
მთვარეზე გაფრენაც სამეცნიერო ფანტასტიკის ნაწარმოებებიდან მოდის.

ედუარდ ბელამის თავის ნაწარმოებში: „მზერა უკან30“ (1888 წ.) საკრედიტო 
ბარათები აქვს აღწერილი. მეცხრამეტე საუკუნეში მცხოვრები ადამიანი ოცდა-
მეერთე საუკუნეში – სავაჭრო ცენტრებითა და საკრედიტო ბარათებით სავსე 
ეპოქაში ამოყოფს თავს.

28	 Schacter, Addis, 2007, 773-786; Schacter, 2012, 677-694.
29	 Eco, 1985, 120.
30	 Bellamy, 1888.

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



142

ლევან      გელაშვილი       

ჟიულ ვერნი საყოველთაოდ ცნობილ რომანში – „80 000 კილომეტრი წყალ-
ქვეშ“ აღწერს წყალქვეშა ნავებს, რაც ცხადია ზუსტი წინასწარმეტყველება იყო, 
თუმცა უფრო ადრე ჯერ კიდევ 1666 წელს ინგლისელმა ფილოსოფოსმა, პო-
ეტმა და მწერალმა მარგარეტ კავენდიშმა თავის თხზულებაში „მოელვარე სა-
მყაროში“ პირველად დაწერა წყალქვეშა ნავებზე და ამავდროულად იმსჯელა 
ატომის თეორიაზეც.

ჟიულ ვერნის ნაწარმოებში – „დედამიწიდან მთვარემდე“ – მთვარეზე დაშვე-
ბაა ნაწინასწარმეტყველები. ეს უკანასკნელი 1865-ში დაიწერა. ვერნმა ზუსტად 
განსაზღვრა გაფრენის ღირებულება, რაკეტის კოსმოსში გაშვებისთვის საჭირო 
ძალა, მასალა, რომლისგანაც კაფსულა იყო დამზადებული და ის ფაქტიც კი, 
რომ კოსმოსში გაშვება ფლორიდადან მოხდებოდა. ერთადერთი, რაშიც მწე-
რალი შეცდა, ის იყო, რომ რაკეტა სინამდვილეში გიგანტური ზარბაზნიდან არ 
გაუტყორცნიათ.

1910 წელს ედვინ ბალმერი და უილიამ მაკჰარტი აღწერენ სიცრუის დეტექტო-
რის ტექნოლოგიას31, რომელიც 1921 წელს კალიფორნიის შტატში გაკეთდა. 

ოლდოს ჰაქსლი „საოცარ ახალი სამყაროში“ (1932 წ.) აღწერს ტექნოლოგიუ-
რად მაღალ განვითარებულ საზოგადოებას, რომელიც გენური ინჟინერიის შედე-
გებს ეყრდნობა. ამ მიმართულებით პირველი ექსპერიმენტები, 40 წლის შემდეგ, 
1972 წელს ჩატარდა.

როდესაც 1953 წელს რეი ბრედბერის „451°ფარენჰაიტი“ დაიბეჭდა, ყურსას-
მენები არ არსებობდა. წიგნში მოხსენიებულია „ნიჟარის ფორმის ყურის რადიო-
ები“, რაც ზუსტად დღევანდელი ყურსასმენებია. ბრედბერის სახელთანაა დაკა-
ვშირებული ასევე, ოკულუსის ვირტუალური რეალობა, ავტომობილის ავტოპი-
ლოტი, 24 საათიანი ბანკომატი, სმარტ საათი და სხვა.

1961 წელს არტურ კლარკი თავის ნაწარმოებში „მთვარის მტვერი“ წერს, რომ 
ადამიანები კოსმოსში იფრენენ, როგორც ტურისტები. 39 წლის შემდეგ დენის 
ტიტი პირველი ტურისტი გახდა, ვინც გაფრინდა კოსმოსში.

მარტინ კაიდინი თავის რომანში „კიბორგი“ 1972 წელს აღწერს ადამიანის ისტო-
რიას, რომელსაც მექანიკური ხელსაწყოებით ჩანაცვლებული ორგანოები აქვს.  
41 წლის შემდეგ ასეთი იმპლანტები მართლა გამოჩნდა სამედიცინო სფეროში.

„გულივერის მოგზაურობაში“ (ჯონათან სვიფტი 1726 წ.) აღწერილია მფრი-
ნავი კუნძული ლაპუტა, რომელიც ასტრონომებმა 146 წლის შემდეგ აღმოაჩინეს. 
საუბარია მარსის ორ თანამგზავრზე.

31	 Balmer, MacHarg., 1910.



143

ჰერბერ უელსის არაერთი იდეა აქვს თავის ნაწარმოებებში, რაც შემდეგ რე-
ალობად იქცა: ლაზერული სხივი, ჭურჭლის სარეცხი მანქანა, ვიდეომაგნიტო-
ფონი, ადამიანის მთვარეზე გაფრენა, საჭმლის სახლში მიტანის სერვისი, ატო-
მური ბომბი და სხვა.

დუგლას ადამსის თხზულებაში „ავტოსტოპით გალაქტიკაში“ (1979 წ). პირვე-
ლად არის ნახსენები ელექტრონული წიგნი.

ჰიუგო გერნსბეკმა თავის წიგნში: „რალფ 124C 41+:“ (1911 წ.) დაწვრილე-
ბით აღწერა ვიდეო-ჩეთი და რადარის ტექნოლოგია, რაც იმ დროს არ არსებობდა. 
რადარი 1933 წელს გამოიგონეს. ასევე, მწერალი აღწერს კალკულატორს, რო-
მელიც მზის ენერგიაზე მუშაობს. ასეთი ტექნოლოგია მართლა გამოიგონეს 67 
წლის შემდეგ, 1978 წელს.

უილიამ გიბსონმა „ნეირომანსერიში“32 ინტერნეტი მაშინ იწინასწარმე-
ტყველა, როცა კომპიუტერები ყოველდღიურ ყოფით გამოყენებაში ჯერ არ იყო 
გავრცელებული. თუმცა მწერლის ინტერნეტი კიბერპანკის ქაოსური ქალაქია, 
სადაც ვირტუალური რეალობა არა სივრცე, არამედ საინფორმაციო განზომილე-
ბაა, რომელშიც არსებობს ადამიანი.

ჰერბერტ ჯორჯ უელსის არაერთი გამოგონება აქვს აღწერილი, რაც მის 
დროს არ არსებობდა. ყველაზე სიანტერესოა მისი რომანი „გათავისუფლებული 
სამყარო“ (1914 წ.), სადაც ბირთვულ ომსა და რადიაციის გამანადგურებელ გა-
ვლენაზე მოგვითხობს.

ვიქტორ აპლეტონი „ტომ სვიფტის“ სერიებში33 აღწერს სპილოებზე სანადი-
როდ გამოყენებულ ელექტრონულ ისრებს, რაც დღევანდელი ელექტრონული 
შაშხანაა. ხშირად მწერლები არათუ აღწერენ, არამედ განსაზღვრავენ კიდეც მო-
მავალს. აპლეტონის მიერ აღწერილ ტექნოლოგიას – დღევანდელ ელექტროშო-
კურ იარაღს, მწერლის გმირის სახელი დაარქვეს: ტეიზერი (TASER– Tomas Swift 
Electric Rifle).

არტურ კლარკის მიერ „კომოსური ოდისეა 2001-ში“ (1968 წ.) აღწერილი 
მოწყობილობა ძალიან ჰგავს აიპედს. რომანში ვხვდებით ნიუსპედებს – ხელში 
დასაკავებელ მოწყობილობებს, რომელთა საშუალებითაც ეკრანზე სტატიების 
ჩამოტვირთვაა შესაძლებელი და ელექტროენერგიის წყაროსთან შეერთებას სა-
ჭიროებენ.

რობერტ ჰაინლაინის „გზებმა უნდა იდინონ“ (1940 წ.) ზუსტად წინასწარმე-
ტყველებს ესკალატორებს, რასაც „ელექტრონულ კიბეებს“ უწოდებს. ამასთან 

32	 Gibson, 1984.
33	 Appleton, 1911.

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



144

ლევან      გელაშვილი       

ერთად, მწერალი აღწერს 160 კილომეტრი საათში სიჩქარით მოძრავ საავტომო-
ბილო გზას, ტროტუარს და რკინიგზას.

მწერლებს უწევთ ახალი ნეოლოგიზმების გამოგონება, რაც ხშირად მომავა-
ლში გამოგონებული ტექნოლოგიების ზუსტი სახელდება ხდება. უელსის რომანში 
„გათავისუფლებული მსოფლიო“ (1914 წ.) ზუსტად ამ სახელწოდებით არის ნახსე-
ნები: ატომური ბომბი. ანტიდეპრესანტები ჰაქსლიმ პირველად 1932 წელს ახსენა 
(რომანში: „მამაცი ახალი სამყარო“). კონსტანტინ ციოლკოვსკის „ვარსკვლავთ 
მბრძანებელში“ (1925 წ.) პირველად არის გამოყენებული სიტყვა ასტრონავტიკა, 
სიტყვა რობოტი კი პირველად 1920 წელს გამოიყენა ჩეხმა მწერალმა, კარლ ჩა-
პეკმა თხზულებაში: „R.U.R“ („როსუმის უნივერსალური რობოტები”).

აზიმოვი თავის ნაწარმოებში „მე რობოტი“ განიხილავს მექანიკური რობო-
ტის, როგორც დამხმარეს, შექმნის შესაძლებლობას. რობოტის ტექნიკოსების 
სამი კანონი არის მოცემული ამ რომანში. შეიძლება ითქვას რომ ყველაფერი რაც 
დღეს ცნობილია რობოტების შესახებ, აზიმოვის ამ რომანიდან მომდინარეობს.

ამგვარად, ყველაფერი ის, რაც ადრე ფანტასტიკურ ნაწარმოებებში აღწე-
რილი იყო, როგორც არარეალური, დღეისათვის რეალური გახდა და რაც დღეს 
არარეალური გვგონია, შეიძლება გახდეს რეალური მომავალში. ერთის მხრივ, სა-
მეცნიერო ფანტასტიკა გვაცილებს ჩვენს რეალობას, აღწერს ისეთ გარემოს, რაც 
უჩვეულოა ადამიანისათვის ტექსტის დაწერის მომენტში, თუმცა იგივე გარემო 
შესაძლებელია, ჩვეულებრივ მოვლენად იქცეს მომავალში. ამერიკელმა მწერა-
ლმა და სცენარისტმა ერნესტ კლაინმა 2016 წელს Speculative Herald-თან ინტე-
რვიუში თქვა: „მომავალი უკვე იმდენად სწრაფად დგება, რომ უფრო და უფრო 
რთული ხდება მისთვის გასწრება. არმადას სიუჟეტი ისეთ ორ კონცეპტს – მონა-
ცემთა კვანტურ ტელეპორტაციასა და 3D ბეჭდვას – შეიცავს, რომლებიც, როცა 
წერა დავიწყე, ჯერ კიდევ სამეცნიერო ფანტასტიკის სფერო იყო, მაგრამ წიგნის 
დასრულებამდე რეალობა გახდა. უფრო სწრაფად უნდა ვწერო“34. 

„მე დაჟინებით ვითხოვ რომ სამეცნიერო ფანტასტიკა იქნას გაგებული, 
როგორც პროზა ვარაუდზე და ალბათობაზე ძალიან უბრალო მიზეზით: კარგი 
სამეცნიერო ფანტასტიკა საინტერესოა არამარტო სამეცნიერო ხედვის წერტი-
ლით, არამედ იმიტომ, რომ საუბრობს ტექნიკის საოცრებებზე. სამეცნიერო ფა-
ნტასტიკა, ეს არის პროზა ჰიპოთეზაზე, ვარაუდის გამოთქმაზე, ალბათობაზე ან 
აბდუქციაზე. მოცემულ აზრში ეს არის სამეცნიერო თამაში ამ სიტყვის ფართო 

34	 Interview: A Conversation with Ernest Cline, Author of Armada and Ready Player One, The Speculative 
Herald, 2016, <https://web.archive.org/web/20210615100739/https://www.speculativeherald.com/
2016/05/20/interview-a-conversation-with-ernest-cline-author-of-armada-and-ready-player-one/> 
[10.09.2025] 



145

გაგებით, რადგანაც ნებისმიერი მეცნიერება მუშაობს ვარაუდზე, ალბათობასა 
და აბდუქციაზე.“ (ეკო).

თუმცა ისიც უნდა ითქვას, რომ სამეცნიერო ფანტასტიკა როგორც ლიტერა-
ტურული ჟანრი არ არის მომავლის ტექნოლოგიური პროგნოზირების ტრენაჟორი, 
ის უპირველეს ყოვლისა მხატვრული ლიტერატურაა და მას მხოლოდ ერთგვარო-
ვანი მიზანი ვერ ექნება. სიტყვაკაზმული მწერლობა საუკუნეების განმავლობაში 
ჩამოყალიბებული და დიდი დრამატურგიული გამოცდილების, შემოქმედებით ქუ-
რაში დახვეწილი მხატვრული ხერხების მქონე ხელოვნების დარგია. ფიზიკისა და 
საბუნებისმეტყველო ცოდნისა და კანონების ახსნა თითქმის ყველა სამეცნიერო 
ფანტასტიკის ნაწარმოებს აერთიანებს. ცხადია, მომავლის კონკრეტული ნარა-
ტოლოგიური წაკითხვის გარდა, სამეცნიერო ფანტასტიკა აწმყოს ანალიზსაც აკე-
თებს. ფანტასტიკა არ არის მხოლოდ მომავლის პროგნოზი, ის აწმყოს ანალიზია, 
შესაძლო მომავლის განხილვის ფონზე. აზიმოვი თავის შემოქმედებაში იკვლევს 
შედეგს იმ შეცდომებისას, რაც ადამიანურმა მოდგმამ დაუშვა. ხოლო ისეთი 
ფანტასტიკის ჟანრის ნაწარმოებებში, სადაც მისტიკური დაშვებაა მოცემული, 
ავტორს სულ არ აინტერესებს მოვლენის რაციონალური ახსნა.

მომავლის კონკრეტული მოდელის შექმნაზე უფრო მეტად ფუტუროლოგია 
მუშაობს. ჟაკ ფრესკო, რომელმაც ეკოლოგიური ფუტუროლოგია განავითარა და 
საკუთარ თავს სოციოკიბერნეტიკოსს უწოდებს, წლებია მომავლის მსოფლიო მო-
წყობის პროექტზე მუშაობს, სადაც ეკოლოგია უმთავრესი ამოსავალი წერტილია, 
ეკონომიკა კი მხოლოდ ბუნებრივ რესურსების გამოყენებას ეფუძნება. ფუტურო-
ლოგიის ეს ხაზი იმით არის საინტერესო, რომ თანამედროვე გამოწვევებს და მომა-
ვლის შესწავლას ეკოლოგიაზე აფუძნებს და არ განიხილავს მას არარეალურად35. 

დასკვნის სახით შეიძლება ითქვას, რომ ფანტასტიკა, როგორც ლიტერატურული 
მოვლენა, წარმოადგენს ადამიანის წარმოსახვისა და ცნობისმოყვარეობის ღრმა გა-
მოხატულებას, რომლის ფესვებიც უძველეს მითოლოგიასა და ზღაპრებში იძებნება. 
ფანტასტიკური იდეები, რომლებიც თავდაპირველად პერიფერიულ ელემენტებს წა-
რმოადგენდა ნაწარმოებებში, მეცნიერებისა და ტექნოლოგიების განვითარებასთან 
ერთად, ახალ ჟანრად, კერძოდ, სამეცნიერო ფანტასტიკად ჩამოყალიბდა.

სამეცნიერო ფანტასტიკა განსხვავდება ზოგადი ფანტასტიკისგან იმით, რომ 
ის ეყრდნობა სამეცნიერო ცოდნასა და ჰიპოთეზებს. ის იკვლევს ადამიანის მარა-
დიულ ოცნებებს, ცდილობს „მიღმურის შეცნობას და ადამიანური წარმოსახვის 
მიღმა გახედვას“. და ამავდროულად სამეცნიერო ფანტასტიკა ერთდროულად 
აწმყოს ანალიზსაც ახდენს და მომავლის წინასწარმეტყველებასაც.

35	 იხ., <https://www.thevenusproject.com> [10.09.2025]

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



146

ლევან      გელაშვილი       

გამოყენებული სამეცნიერო ლიტერატურა

	 ლოსევი ა., დუმილი, თ. ჩხენკელის თარგმანი, თბილისი, 1993 [losevi a., dumili, t. 
chkhenk’elis targmani, tbilisi, 1993]

	 Alkon P.K., Origins of Futuristic Fiction, University of Georgia Press, 2010
	 Appleton V., Tom Swift and His Electric Rifle, Grosset & Dunlap, 1911
	 Attebery B., Strategies of Fantasy, Indiana University Press, 1992
	 Balmer E., MacHarg W., The Achievements of Luther Trant: The First Watch, Bos-

ton, 1910.
	 Bellamy E., Looking Backward: 2000-1887, Boston, 1888
	 Bethke B., Cyberpunk, Amazing Stories, November 1983
	 Booker M.K., Thomas A.-M., Science Fiction Literature through History: An Ency-

clopedia, Edited by, Wiley-Blackwell, 2021
	 Clute J., Grant J., The Encyclopedia of Fantasy, Palgrave Macmillan, 1997
	 Dozois G., Editorial, Isaac Asimov’s Science Fiction Magazine, May 1984.
	 Eco U., I mondi della fantascienza; Sugli specchi e altri saggi, Milano, 1985
	 Feng X., Liu B., A Historical Study of the British and American Definitions of Sci-

ence Fiction and Related Controversies, Cultures of Science, Vol. 6, No. 4, 2023.
	 Fredericks S.C., Problems of Fantasy, Science Fiction Studies, Vol. 5, No. 1, 1978
	 Freedman C., Critical Theory and Science Fiction, Wesleyan University Press, 

2000
	 Gibson W., Neuromancer, Ace Books, 1984
	 Heinlein R.A., On the Writing of Speculative Fiction of Worlds Beyond, Fantassy 

Fress, 1947.
	 Jameson F., Archaeologies of the Future: The Desire Called Utopia and Other Sci-

ence Fictions, 2005
	 Koepke Y., Lessons from Frankenstein: Narrative Myth as Ethical Model, Medical 

Humanities, Vol. 45, No. 1, 2019
	 Mendlesohn F., Rhetorics of Fantasy, 2008
	 Newton (ed.), The Origins of Science Fiction, Oxford University Press, 2022
	 Nicholls (ed.), Encyclopedia of Science Fiction, Doubleday, 1979
	 Roberts A., The History of Science Fiction, Palgrave Macmillan, 2016
	 Schacter D.L., Addis D. R., The Cognitive Neuroscience of Constructive Memory: 

Remembering the Past and Imagining the Future, Philosophical Transactions of the 
Royal Society B: Biological Sciences, Vol. 362, No. 1481, 2007

	 Schacter D.L. The Future of Memory: Remembering, Imagining, and the Brain, 
Neuron, Vol. 76, No. 4, 2012, 677–694

	 Suvin D., Metamorphoses of Science Fiction: On the Poetics and History of a Liter-
ary Genre, Yale University Pres, 1979



147

	 Suvin D., On What Is and Is Not an SF Narration; With a List of 101 Victorian Books 
That Should Be Excluded from SF Bibliographies, Science Fiction Studies, Vol. 5, 
No. 1, 1978.

	 Ковтун Е., Поэтика необычайного: Художественные миры фантастики, вол-
шебной сказки, утопии, притчи и мифа, Москва, 1999 

	 Лотман Ю., О принципах художественной фантастики, Ученые записки Тартус
кого государственного университета, Труды по знаковым системам (V), 1970 

	 Tодоров Ц., Введение в фантастическую литературу, перевод Б. Нарумова, 
Дом интеллектуальной книги, 1999.

ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲐᲜᲢᲐᲡᲢᲘᲙᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲚᲘᲢᲔᲠᲐᲢᲣᲠᲣᲚᲘ ᲛᲝᲕᲚᲔᲜᲐ:  
ᲗᲔᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲡᲢᲝᲠᲘᲐ, ᲘᲜᲢᲔᲠᲞᲠᲔᲢᲐᲪᲘᲔᲑᲘ



148

ლევან      გელაშვილი       

Levan Gelashvili*

GENRE MARKERS OF SCIENCE FICTION AND THE EARLY 
PHASE OF GEORGIAN SCIENCE FICTION

Abstract

This article examines the specificity of the science fiction genre, its theoretical 
approaches, and its literary-historical context. Particular attention is given to the 
historical evolution of science fiction and its theoretical perspectives. The study 
conceptualizes science fiction as a literary phenomenon. It traces the genre’s 
historical development from early mythology and folktales to its contemporary forms, 
emphasizing the impact of technological progress. The article analyzes various 
theoretical approaches to the classification and interpretation of fiction, including the 
scholarly contributions of Umberto Eco, Yuri Lotman, Tzvetan Todorov, and others 
regarding the theoretical definition of the genre. The discussion highlights the role of 
writers in anticipating scientific advancements and explores the diversity of subgenres 
such as fantasy, dystopia, alternative history, cyberpunk, and more. Ultimately, the 
paper elucidates the function of fiction as an artistic form that not only forecasts the 
future but also critically engages with the present and constructs alternative realities.

Keywords: Fiction, Fantasy, Science Fiction, Subgenres.

*	 Researcher at Rustaveli Institute of Georgian Literature of Ivane Javakhishvili Tbilisi State 
University. https://orcid.org/0009-0003-1592-5743


