
68

დავით ბარათაშვილი*

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ 
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ  

ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ

I. შესავალი

სიტყვა „აპოკალიფსი“ მომდინარეობს ძველი ბერძნული ენიდან, კერძოდ, 
ტერმინიდან ἀποκάλυψις (apokalypsis), რომელიც გამოცხადებას, გამჟღავნებას 
ან ფარდის ახდას ნიშნავს. ის შედგება ორი ნაწილისგან: ἀπό (apo) – მოშორება და 
κάλυψις (kalypsis) – ფარდა, დაფარვა. მაშასადამე სიტყვასიტყვით, apokalypsis 
ნიშნავს „ფარდის მოხსნას“ ან „ფარულის გამჟღავნებას“. თუ სიტყვის ეტიმოლო-
გიასა და მის დღევანდელ გამოყენებას შევადარებთ, ნათელი გახდება, რომ მისი 
დღევანდელი გამოყენება არ შემოიფარგლება მხოლოდ იმ კონოტაციით, რაც 
ანტიკურობასა და ქრისტიანულ ტრადიციაში გააჩნდა. აპოკალიფსზე ფიქრისას 
ადამიანი ნაკლებად ფიქრობს გამოცხადებაზე, ღვთის ჩანაფიქრის გამჟღავნე-
ბაზე, განახლებასა და სხვა. თანამედროვეობაში ეს ცნება არსებული ცივილი-
ზაციის ნგრევას, მასობრივ განადგურებასა და ამ ფონზე ცხოვრების წესის რა-
დიკალურ გაუარესებას უკავშირდება. მაშასადამე, ცნების ტრანსფორმაცია არა 
თავად ცნებაში, არამედ სოციალურ პროცესში უნდა ვეძიოთ. ზემოაღნიშნულ 
საკითხთან დაკავშირებით, კულტურის, რელიგიისა და აპოკალიფტურ მოძღვრე-
ბათა მკვლევარი ჯონ რ. ჰოლი ცნობილ ნაშრომში – „აპოკალიფსი, ანტიკურო-
ბიდან მოდერნულ დრომდე“ წერს: „ყველაზე მრავალფეროვანი სოციალური ფე-
ნომენები – როგორიცაა ბიუროკრატია, შრომა, თაყვანისცემა, თამაში, ომი თუ 
„შოპინგი“ – ყალიბდება იმის მიხედვით, თუ როგორ ახერხებენ ადამიანები ერთო-
ბლივად მრავალი ჰორიზონტისა და მუდმივად ცვალებადი, დროში განვითარე-
ბული, მნიშვნელოვანი სოციალური ქმედებების შეთანხმებას – ცოცხალ აწმყოში, 
მომავლის მოლოდინითა და წარსული მოვლენების მნიშვნელოვანი ხსოვნით“.1 ეს 
აწმყოს მოქმედებების განმსაზღვრელი შეთანხმებები საერთო კოლექტიური ცნე-

*	 კავკასიის საერთაშორისო უნივერსიტეტის დოქტორანტი. https://orcid.org/0009-0007-
0104-5576

1	 Hall, 2009, 10.

orbeliani



69

ბებია, რომლებიც ადამიანებს სოციალური გაერთიანებების სხვადასხვა დონეზე 

– ოჯახი, უბანი, სოფელი, რეგიონი, სახელმწიფო და სხვა – კრავს. ცივილიზაციის 
ისტორიულ განვითარებასთან ერთად, ტრანსფორმაცია აპოკალიფტურმა წარ
მოდგენებმაც განიცადა. აქ განვითარებაში მოცემულ იდეებზე სოციალურ-ტექ-
ნოლოგიური პროგრესის ასახვას ვგულისხმობთ. შესაბამისად, სტატია მიზნად 
ისახავს აპოკალიფსის კონცეფციის ისტორიული პროცესის განხილვას. კერძოდ, 
სტატიაში აპოკალიპსური წარმოდგენები  განხილული იქნება  უძველესი პერიო-
დიდან დღემდე. სტატიის  ანალიტიკურ ჩარჩოს წარმოადგენს დიმიტრი უზნაძის 
განწყობის თეორია.  ეს თეორია  ამტკიცებს, რომ ფსიქიკური აქტივობა წარმო-
იქმნება სუბიექტის მოთხოვნილებებისა (სუბიექტური ფაქტორი) და ობიექტური 
გარემოს (ობიექტური ფაქტორი) ურთიერთქმედების შედეგად. სტატიაში  აღნიშ-
ნული თეორია  გამოყენებულ იქნება  ერთ-ერთი უძველესი ჩაწერილი აპოკალიპ-
ტური ნარატივის — წარღვნის მითის („გილგამეშის ეპოსი“) — და თანამედროვე 
ადამიანის   აპოკალიპტური შიშების გაანალიზებისთვის.  

განწყობის თეორიის მიხედვით, განწყობის ფორმირება არც მხოლოდ სუბი-
ექტური (ცოცხალი ორგანიზმი) და არც მხოლოდ ობიექტური (გარემო) ფაქტორე-
ბით განისაზღვრება – ის სუბიექტური და ობიექტური ფაქტორების ურთიერთქმე-
დების შედეგია. „სანამ ცოცხალი არსება საზოგადოდ რაიმე მნიშვნელოვან ქცევას 
ჩაიდენდეს, უკვე მანამდეა იმგვარად მოდიფიცირებული, რომ სწორედ ეს კონკრე-
ტული ქცევა უნდა ჩაიდინოს. – [...] ეს ქცევა მას განწყობის სახით აქვს მოცემული. 
მაშასადამე, იმ სპეციფიკურ მდგომარეობას, რომელიც სუბიექტში მოთხოვნი-
ლების დაკმაყოფილების ობიექტური სიტუაციის ზეგავლენის შედეგად ჩნდება, 
განწყობა შეგვიძლია ვუწოდოთ“.2 შალვა ჩხარტიშვილი ნაშრომში – „განწყობა და 
ცნობიერება“ დამატებით ყურადღებას ამახვილებს განწყობის აღნიშნულ მახასი-
ათებელზე, ის დასძენს, რომ: „დ. უზნაძის განწყობა არ წარმოადგენს სუბიექტის 
სუბიექტურ მდგომარეობას, ისეთ მდგომარეობას, რომელიც მას ერთხელ, ოდეს-
ღაც შეუმუშავდა და მას შემდეგ მისი ყოველი ახალი ვითარების განცდას თან ახ-
ლავს და განსაზღვრავს. იგი ყოველთვის ობიექტური ვითარების ზემოქმედების 
შედეგად ჩნდება და ისეთ მდგომარეობას წარმოადგენს, რომელშიც თვითონ მისი 
გამომწვევი ობიექტური ვითარებაა ასახული. განწყობა, მაშასადამე, წმინდა სუ-
ბიექტური მდგომარეობა კი არ არის, არამედ ობიექტური ვითარების სუბიექტში 
გადატანა, ასე ვთქვათ, სუბიექტში გადასული ობიექტური ვითარება“3. 

2	 უზნაძე, 1977, 140.
3	 ჩხარტიშვილი, 1975, 39.

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



70

დავით      ბარათაშვილი         

II. აპოკალიფსის კონცეპტი ზეპირსიტყვიერ  
და უძველეს წერილობით წყაროებში

ადამიანმა ცივილიზაციის ისტორიის განმავლობაში ტოტემური, მითოსური 
და რელიგიური საფეხურები განვლო და მეცნიერულ და ტექნოლოგიატევად 
ეპოქაში შევიდა, სადაც სამეცნიერო იდეებთ შექმნილმა ტექნოლოგიებმა წა-
მყვანი ადგილი დაიჭირა ყოველდღიურ ცხოვრებაში. აღნიშნულმა პროგრესმა, 
სოციალური ცხოვრების დონის გაუმჯობესებასთან ერთად, შეცვალა ადამია-
ნის რწმენა-წარმოდგენები და ეს ცვლილება აპოკალიპტური მომავლის წარმო-
დგენებსაც შეეხო. 

აზრი სამყაროს დასასრულზე ორი წყაროდან მოდის – ზეპირსიტყვიერი და 
წერილობითი. ზეპირსიტყვიერი წყაროს დათარიღება რიგი მიზეზის გამო ძნე-
ლდება, მათი შესწავლა ინტერდისციპლინურ მეთოდს მოითხოვს და ძირითადად 
ანთროპოლოგთა პრეროგატივაში შედის. წერილობითი ძეგლის შემთხვევაში კი 
საქმე გამარტივებულია, ჯერ ერთი წერილობითი დოკუმენტი ლინგვისტურ, ან-
თროპოლოგიურ, ისტორიული მეთოდებით დათარიღებას აადვილებს და მეორეც 
მისი მატერიალური სახით არსებობა კიდევ უფრო ზუსტი მეთოდის გამოყენე-
ბის საშუალებას იძლევა.4 აპოკალიფტური ცნების ანალიზისთვის გილგამეშის 
ეპოსი რამდენიმე კუთხით არის მნიშვნელოვანი. ჯერ ერთი ეს ტექსტი ერთ-ერთი 
უძველესი წერილობითი წყაროა, რომელშიც პრეისტორიული ეპოქის ადამიანთა 
რწმენა-წარმოდგენებია გადმოცემული და მეორე, ამ ეპოსმა განსაზღვრა აპოკა-
ლიფსზე ადამიანთა წარმოდგენები მთელ რიგ კულტურებში. 

გილგამეშის ეპოსი წარმოიშვა ძველი მესოპოტამიის – შუმერული, აქადური 
და ბაბილონური კულტურების – კონტექსტში, დაახლოებით ძვ. წ. 2100-1800 
წლებში. ეპოსი შედგება 12 თიხის ფირფიტისგან (აქადური ვერსია) და მოგვი-
თხრობს ურუქის მეფის, გილგამეშის, თავგადასავალსა და მის მიერ უკვდავების 
ძიებას. პირველად გილგამეშის ეპოსშია გადმოცემული აპოკალიპტური მითიც, 
რომელშიც საუბარია წარღვნის შედეგად დედამიწის განწმენდაზე. აპოკალიპ-
ტური ნარატივი, ძირითადად XI ფირფიტაში გვხვდება, რომელშიც აღწერილია 
წარღვნის მითი. გილგამეში, სიკვდილის შიშის გამო, ეძებს უტ-ნაფიშტს, ადამი-
ანს რომელიც გადაურჩა წარღვნას და რომელმაც ღმერთებისგან უკვდავება მი-
იღო. უტ-ნაფიშტი გილგამეშს უყვება ღმერთების მიერ დედამიწაზე მოვლენილი 

4	 მატერიალური ობიექტის (იქნება ეს ორგანული თუ არაორგანული) დათარიღება და-
მოკიდებულია მის ბუნებასა და ასაკზე, და სხვადასხვა მეთოდი გამოიყენება სხვადა-
სხვა ტიპის მასალისთვის. ზოგადად, დათარიღების მეთოდები ეფუძნება ფიზიკურ და 
ქიმიურ პროცესებს, რომლებიც დროთა განმავლობაში მიმდინარეობს.



71

დიდი წარღვნის შესახებ, რადგან გადაწყვიტეს, რომ ადამიანები გახდნენ ხმაუ-
რიანი და ძალიან მრავალრიცხოვანნი, ამიტომ განადგურება წარღვნის მეშვე-
ობით გახდა საჭირო. ღმერთი ეა (წყლის, სიბრძნის და ჯადოქრობის ღმერთი), 
რომელსაც სურს ადამიანთა გადარჩენა, საიდუმლოდ აფრთხილებს უტ-ნაფიშტს 
(ქალაქ შურუპაკის მკვიდრს) წარღვნის შესახებ და ურჩევს მას ააგოს დიდი ხო-
მალდი (კიდობანი), რომელშიც შეიფარებს ყველა ცოცხალ არსებას. ღმერთები 
აგზავნიან მძლავრ წარღვნას, რომელიც ანადგურებს მთელ კაცობრიობას, გა-
რდა უტ-ნაფიშტისა, მისი ოჯახისა და ცხოველების, რომელიც დიდ კიდობანში 
შეიფარა. წარღვნა გრძელდება შვიდ დღეს და მიწა ნაოხარი ხდება. მას შემდეგ, 
რაც წყალი იკლებს, უტ-ნაფიშტის ხომალდი ნისირის მთაზე ჩერდება. ის გზავნის 
ფრინველებს (ყვავი, მტრედი) მიწის გამოჩენის შესამოწმებლად, მეორე ცდაზე 
ფრინველები აღარ დაბრუნდებიან და ეს ნიშანია მიწის გამოჩენის. საბოლოოდ, 
ღმერთები, შეძრწუნებულნი წარღვნის შედეგებით, ანიჭებენ უტ-ნაფიშტსა და 
მის მეუღლეს უკვდავებას, როგორც გადარჩენის ჯილდოს.

ეს მითი, თავისი განადგურებისა და განახლების თემებით, ითვლება ერთ-
ერთ უძველეს აპოკალიპტურ ნარატივად, რომელიც მოგვიანებით გავლენას 
მოახდენს სხვა წარღვნის მითებზე. რიგ შემთხვევაში კი თითქმის უცვლელად 
გადავა, მაგალითად, ბიბლიური ნოეს შემთხვევაში (დაბადება 6-9). მსგავსება 
ისეთი დიდია, რომ მიხაკო წერეთელი გილგამეშიანის ეპოსის შენიშვნების ნაწი-
ლში დასძენს, რომ: „უეჭველად აქ საქმე გვაქვს ერთი ერის მწერლობის გავლე-
ნასთან მეორე ერის მწერლობაზედ: ებრაელ მწერალს უცხო მოთხრობა უამბნია 
ებრაულ ენაზე“5.

აპოკალიპტური მითები, რომლებიც განადგურებისა და განახლების თემებს 
მოიცავს არ შემოიფარგლება მხოლოდ წარღვნის (წყლის) მითებით. მეოცე საუ-
კუნის ცნობილი ანთროპოლოგის მირჩა ელიადეს ნაშრომებში ნაჩვენებია, რომ 
განადგურების მითები შეიძლება დაკავშირებული იყოს სხვადასხვა ბუნებრივ ან 
კოსმიურ მოვლენებთანაც, როგორიცაა ცეცხლი, მიწისძვრა, ეპიდემიები, ან ზე-
ციური ფენომენები (მაგ., მეტეორები, მზის დაბნელება და სხვა). 

აპოკალიფტური მითები, რომელიც თითქმის ყველა არქაულ საზოგადოე-
ბაში გვხვდება, წარმოადგენს სიმბოლოს, რომელსაც მისი ჩამოყალიბებისა და 
გავრცელების ისტორია აქვს. მირჩა ელიადე, თავის ერთ-ერთ ადრეულ ნაშრომში 
„მეთოდოლოგიური შენიშვნები რელიგიური სიმბოლიზმის შესწავლის შესახებ“ 
აღნიშნავს, რომ რელიგიურ სიმბოლოს საკუთარი ისტორია აქვს. ელიადე წერს: 
„იმის თქმა, რომ სიმბოლოს აქვს „ისტორია“, შეიძლება ორ რამეს ნიშნავდეს: ა) 
ეს სიმბოლო ჩამოყალიბდა გარკვეულ ისტორიულ მომენტში და, შესაბამისად, ამ 

5	 წერეთელი, 2024, 124.

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



72

დავით      ბარათაშვილი         

მომენტამდე ვერ იარსებებდა; ბ) ეს სიმბოლო გავრცელდა კონკრეტული კულ-
ტურული ცენტრიდან და ამ მიზეზით არ უნდა მივიჩნიოთ, რომ ის სპონტანურად 
ხელახლა აღმოცენდა ყველა იმ კულტურაში, სადაც გვხვდება. ის, რომ არსე-
ბობდნენ კონკრეტულ ისტორიულ სიტუაციებზე დამოკიდებული სიმბოლოები, 
არაერთ შემთხვევაში უეჭველად ჩანს. მაგალითად, ცხადია, რომ ცხენი, სხვა 
მნიშვნელობებთან ერთად, სიკვდილის სიმბოლო ვერ გახდებოდა მის მოშინაუ-
რებამდე. ასევე აშკარაა, რომ ნიჩაბი ვერ იქნებოდა ასოცირებული ფალოსთან 
და სამეურნეო სამუშაოები – სქესობრივ აქტთან გაიგივებული, სოფლის მეურ-
ნეობის აღმოჩენამდე. იმავე მანერით, რიცხვ 7-ის სიმბოლიზმი და, შესაბამისად, 
შვიდტოტიანი კოსმიური ხის ხატი, ვერ გამოჩნდებოდა შვიდი პლანეტის აღმო-
ჩენამდე, რამაც მესოპოტამიაში შვიდი პლანეტარული ცის კონცეფცია ჩამოაყა-
ლიბა. უფრო მეტიც, არსებობს მრავალი სიმბოლო, რომელიც შეიძლება დავუკა-
ვშიროთ სპეციფიკურ სოციალურ-პოლიტიკურ ვითარებებს, რომლებიც მხოლოდ 
გარკვეულ არეალებში არსებობდა და ზუსტ ისტორიულ მომენტებში ჩამოყა-
ლიბდა, როგორიცაა სამეფო ხელისუფლების, მატრიარქატის სიმბოლოები ან ის 
სისტემები, რომლებიც გულისხმობს საზოგადოების ორ, ერთდროულად ანტაგო-
ნისტურ და შემავსებელ ნაწილად დაყოფას.“6 მირჩა ელიადეს თვალსაზრისი, რომ 
ისტორიული სიტუაცია მნიშვნელოვანი მომენტია მითის ფორმირებაში, გვაა-
ხლოებს დიმიტრი უზნაძის განწყობის თეორიის მიხედვით მითის ახსნასთან, რო-
მელსაც ქვემოთ განვიხილავთ. მირჩა ელიადეს თქმით, მიუხედავად სოციალური 
სიმბოლოების სიმრავლისა, კულტურასა და ისტორიასთან დაკავშირებული სიმ-
ბოლოები ნაკლებად არის გავრცელებული, ვიდრე კოსმიური სტრუქტურის სიმ-
ბოლოები, რომლებიც სამყაროსა და ადამიანის ურთიერთმიმართებას, საკრალუ-
რისა და პროფანულის ურთიერთობას გადმოგვცემს.7 

აპოკალიფსის მითი, როგორც ერთი მხრივ, დიდი ბოროტების და მეორე 
მხრივ, განახლების იდეა გადაჰყვება ანტიკურობას, შემდგომ კი - ქრისტიანო-
ბის ეპოქას. რელიგიურ რწმენა-წარმოდგენებში აპოკალიფსი ღვთის, ზებუნებ-
რივის გავლენით ხდებოდა და ამავე მიზეზით შეიცავდა იმედის ნაპერწკალს, 
რომ განადგურებას მოსდევს განახლება, კაცობრიობის განწმენდა და სხვა. 
რელიგიურ საზოგადოებაში აპოკალიფსური მოვლენების გამომწვევი მიზეზი, 
თუნდაც ეს ადამიანთა დაცემის ბრალი ყოფილიყო, მაინც ღმერთია, ზებუნებ-
რივი, მეტაფიზიკური ძალა. თანამედროვე ეპოქაში კი ასეთი მეტაფიზიკურ ძა-
ლას ანაცვლებს ადამიანისაგან მომდინარე საფრთხეები ან ისეთი ბუნებრივი 

6	 Eliade, 1959, 103-104. 
7	 იქვე, 105.



73

თუ ზებუნებრივი8 მოვლენები ან კატასტროფები, რომელიც ადამიანებზე არ 
არის დამოკიდებული. 

როგორც ვხედავთ, ცნებამ მეტ-ნაკლები ტრანსფორმაცია განიცადა და 
დღეს ის უკვე ასოცირდება განადგურებასთან, სამყაროს ან ცივილიზაციის და-
სასრულთან, ფართომაშტაბიან კრიზისთან, რომელიც ხშირად ადამიანის ქმედე-
ბებითაა განპირობებული. თუმცა როგორც აღვნიშნეთ, ის შეიძლება ადამიანის-
გან დამოუკიდებელი ობოექტური მიზეზითაც იქნას გამოწვეული. მაგალითად, 
გრავიტაციული ველის ცვლილებით, ან მზეზე მომხდარი აქტივობებით, რომლე-
ბსაც დედამიწაზე ისეთ ცვლილებების გამოწვევა შეუძლია, რაც ცივილიზაციის 
არსებული ფორმით შენარჩუნებას შეუძლებელს გახდის. 

განწყობის თეორიის მიხედვით, აპოკალიპტური მომავლის გამომწვევი ადამი-
ანური ფაქტორი მისივე გონების მუშაობის შედეგია. აპოკალიფსი არის ადამინის 
გონებით აკუმულირებული ენერგია, რომელიც სამყაროს არსებული ფორმაციის 
დასასრულს გამოიწვევს. 2020 წლის კოვიდ პანდემიამ, სამყაროს დასასრულის 
შიში გაცილებით უფრო რეალური გახადა, ამას მალევე მოჰყვა რუსეთ-უკრაინის 
ომი, რომელმაც ატომური ომის საფრთხეები და აპოკალიფსის შიში გააძლიერა. 
მრავალი პოლიტოლოგი და საერთაშორისო ურთიერთობების მკვლევარი მიი-
ჩნევს, რომ კუბის კრიზისის შემდეგ კაცობრიობა ასე ახლოს არასდროს ყოფილა 
ატომურ დაპირისპირებასთან, რაც ეგზისტენციალური არსებობის საფრთხის გა-
აზრების აუცილებლობას ქმნის. 

კაცობრიობა ერთი ეგზისტენციალური საფრთხიდან – პანდემიიდან, მეორე 
ეგზისტენციალურ საფრთხეში – ატომური აპოკალიფსში, ისე მალე შევიდა, რომ 
კარგად გააზრების დრო არც ჰქონია. მოვლენების განვითარების ასეთი სისწრაფე 
მხოლოდ თანამედროვე ადამიანის ცხოვრების აჩქარებული ტემპის წყალობითაა 
შესაძლებელი. 

განწყობა სიცოცხლის უზოგადესი მახასიათებელია. ყოველი ცოცხალი ორგა-
ნიზმი განწყობით მიემართბა გარე სამყაროს მოთხოვნილების დაკმაყოფილების 
საფუძველზე და მოთხოვნილების დაკმაყოფილება მიზანშეწონილი ქმედების გა-
ნხორციელებითაა შესაძლებელი. მაშასადამე, განწყობა ქვეფსიქიკური ფენომე-
ნია, რომელიც ქცევის განხორციელების ფსიქო-ფიზიოლოგიურ მზაობას წარმო-
ადგენს. განწყობა მიზანშეწონილი ქმედების განხორციელებას უზრუნველყოფს, 

8	 თანამედროვე ციფრულმა ტექნოლოგიებმა და ინფორმაციის გავრცელების საშუალე-
ბებმა სხვადასხვა აპოკალიფტური სცენარის შესახებ ადამიანთა გარკვეული მასების 
ყურადღება მიიპყრო. ზოგიერთს სცენარს არავითარი სამეცნიერო თუ ლოგიკური სა-
ფუძველი არ გააჩნია; ზოგი კი სწორედ მეცნიერების განვითარების პარალელურად გა-
ჩნდა, როგორიცაა – ნიბირუ, ბოლცმანის ტვინი, სტრეინჯლეტები, ვაკუუმის კოლაფსი, 
ნაცრისფერი გუნდის და სხვა აპოკალიპტური საფრთხეები. 

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



74

დავით      ბარათაშვილი         

მიზანშეწინილი ქმედების განხორციელებას კი ორი ფაქტორის გათვალისწინება 
სჭირდება, ესენია – მოთხოვნილების მქონე ორგანიზმის (სუბიექტური ფაქტორი) 
და მოთხოვნილების დაკმაყოფილების სიტუაციის (ობიექტური ფაქტორი) ქცე-
ვაში ასახვა. მაშასადამე, განწყობის თეორიის მიხედვით, აპოკალიფტური მითის 
საფუძვლებშიც იდენტიფიცირებადია სუბიექტური და ობიექტური ფაქტორები. 

მაშასადამე, განწყობა ყველა ცოცხალ არსებას ახასიათებს, ის ცხოვრების 
ზოგად პრინციპს წარმოადგენს. მაგალითად, როგორც ევოლუციის კანონი აღ-
წერს ცოცხალი მატერიის არსებობის წესს, ასევე განწყობაც წარმოადგენს სი-
ცოცხლის ფსიქიკური არსებობის წესს. ცოცხალი ორგანიზმი მთელი განწყობით 
მიემართება გარემოს, განწყობით გაშუალებული მოქმედების გარეშე ცოცხალი 
მატერია არაცოცხალი გახდება, შეწყვეტს სიცოცხლეს, რადგან ის ვერ დაიკ-
მაყოფილებდა სასიცოცხლო მოთხოვნილებებს. რა არის ის გარდამტეხი მომე-
ნტი, როდესაც „ცხოველური განწყობის მოდუსიდან“ თავის დაღწევა და წმინდა 
ადამიანური აქტივობების (დაკვირვება, გააზრება, ცნობიერება, ცნებითი აზრო-
ვნება და სხვა) განხორციელება იწყება. განწყობის თეორიაში ადამიანის უნი-
კალური მახასიათებლი ობიექტივაციის ცნებასთან არის დაკავშირებული. ობი-
ექტივაციის საშუალებით ადამიანი თავს აღწევს ცხოველური განწყობის მოდუსს 
და შეუძლია განახორციელოს უნიკალური ადამიანური აქტივობა – დაკვირვება, 
სიტუაციის გააზრება და გაცნობიერება. 

ობიეტივაციის აქტის საშუალებით ხდება ორმაგი ასახვა. პირველადი 
ასახვა: ეს არის არაცნობიერი, „ქვეფსიქიკური“ ასახვა, რომელიც მოცემულია 
თავად განწყობაში. განწყობა, როგორც მთლიანი სუბიექტის მზაობა, უკვე 
„ასახავს“ სიტუაციას იმ კუთხით, რაც ორგანიზმის საჭიროებებისა და მოცე-
მული გარემოსთვისაა რელევანტური. ეს არის მოქმედებაზე მიმართული, პრაგ-
მატული ასახვა. მეორეული ასახვა: ეს ხდება ობიექტივაციის აქტის შედეგად, 
როდესაც ქცევა ფერხდება. სუბიექტი თითქოს „დისტანცირდება“ სიტუაციიდან 
და რეალობის იმ ასპექტს, რომელიც დაბრკოლებას ქმნის, ცნობიერების შუქზე 
გამოიტანს. ეს უკვე არა პრაგმატული, არამედ შემეცნებითი ასახვაა. მაშასა-
დამე, ადამიანი იქცა ცნობიერ არსებად, როცა მან შეძლო პრობლემის ანალიზი 
ობიექტივაციის საშუალებით. ადამიანი „მიმართავს აზროვნების აქტს“, რათა 
მოახდინოს დაბრკოლების გაცნობიერება. უზნაძის თეორიაში ამ პროცესში 
უმნიშვნელოვანეს როლს ასრულებს მეტყველება და სიტყვა. სწორედ სიტყვაა 
ის ინსტრუმენტი, რომლითაც ადამიანი ახდენს რეალობის ფრაგმენტის „ამოგ-
ლეჯას“ ზოგადი, დიფუზური სიტუაციიდან და მას ცნობიერების ობიექტად აქ-
ცევს. ამის გარეშე, „ქვეცნობიერიდან ცნობიერში ტრანსფორმაცია“ მისტიკურ 
პროცესად რჩება. 



75

საკითხის უკეთ გასაგებად განვიხილოთ სიკვდილის ცნება, სულ მალე ჩვენ 
დავინახავთ, რომ სწორედ სიკვდილის შიშმა უბიძგა გილგამეშს უკვდავების ძი-
ებისკენ, რაც გილგამეშის ეპოსის ცენტრალური თემაა. მანამდე ყურადღება მი-
ვაქციოთ სიკვდილის გააზრების, ცნებით აპარატში მოქცევის განწყობისეულ 
პროცესს. სიკვდილის გაცნობიერება არის არა უბრალოდ მოქმედების შეჩერება, 
არამედ მოქმედების შესაძლებლობის სამუდამო და აბსოლუტური შეწყვეტის გა-
აზრება. ეს არის საბოლოო „დაბრკოლება“, რომელსაც სხვის სიკვდილში სიკვდი-
ლის ცნების დაბადება იწვევს, მასზე დაკვირვების საფუძველზე. სიკვდილთან 
მიმართებით შეიძლება ითქვას, რომ ცივილიზაცია სიკვდილის გააზრებისა და 
„გაკულტურების“ კვალდაკვალ ჩნდება. ეს მოსაზრება სრულად დასტურდება ან-
თროპოლოგიური და არქეოლოგიური მონაცემებით. მიზანმიმართული დაკრძალ-
ვის რიტუალები, რომლებიც პირველად ჩვენს მონათესავე სახეობა ნეანდერტა-
ლელებთან (დაახლ. 100 000 წლის წინ), ხოლო შემდეგ უკვე Homo sapiens-თან 
ჩნდება, მიიჩნევა სიმბოლური და აბსტრაქტული აზროვნების ერთ-ერთ უძველეს 
და უტყუარ მტკიცებულებად. განწყობის თეორია კი სწორედ ასეთი აზროვნების 
ფსიქიკურ პროცესს აჩვენებს. 

ამ შფოთვასთან გასამკლავებლად და სიკვდილის გაუგებარი კონცეფცი-
ისთვის რაიმე ფორმის მისაცემად, ადამიანი ქმნის მსოფლხედვას, რომელიც რი-
ტუალის სახით პროფანულ სამყაროში სხვადასხვა ქმედებებს იწვევს - მიცვალე-
ბულის დაკრძალვა, მასთან ერთად ნივთების, იარაღის თუ საკვების ჩატანება, 
სხეულის კონკრეტული მიმართულებით დასვენება და სხვა – არის სიმბოლური 
ქმედებები. ეს არის იმის მტკიცებულება, რომ ადამიანები ფიქრობენ სიკვდილზე 
როგორც ასეთზე და ეს ფიქრები გამოისახება საიქიო ცხოვრებაზე, სულზე, სი-
ცოცხლის გაგრძელებაზე სხვა ფორმით. ეს ქმედებები უაზროა პრაქტიკული, ბი-
ოლოგიური გადარჩენის თვალსაზრისით, მაგრამ უმნიშვნელოვანესია ფსიქოლო-
გიური და სოციალური თვალსაზრისით.9 

აპოკალიფტური მომავლის, ანუ კოლექტიური დასასრულის, წარმოდგენა 
მოითხოვს ცნობიერების განვითარების უმაღლეს დონეს – უნარს, მოახდინო არა 
მხოლოდ საკუთარი, არამედ მთელი სამყაროს არსებობის ობიექტივაცია და გაი-
აზრო მისი სასრულობა. შალვა ჩხარტიშვილი აღნიშნავს, რომ ცნობიერება არის 
ის დაკვირვებადი „ზედაპირი“, რომლის მიხედვითაც ჩვენ არაცნობიერი განწყობის 
არსებობაზე ვმსჯელობთ: „განწყობა ცნობიერებაში, პირველ რიგში, წარმოდგენი-
ლია იმ აქტივობის სახით, რომელსაც იგი ცნობიერების მიმართულებით ავითარებს 

9	 იხ., Metcalf, Huntington, 1991. 

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



76

დავით      ბარათაშვილი         

და რომელიც, პირველ რიგში, გარესინამდვილის – სიტუაციის თავისებურებათა 
გაცნობიერების საქმეს ემსახურება. ეს აქტივობა ცნობიერების ფენომენის სახით 
გვეძლევა, ცნობიერების ფენომენები კი, ცხადია, თვითონ განწყობა არაა, მაგრამ 
განწყობის არსებობის შესახებ, არსებითად, მათ ნიადაგზე ვასკვნით, დაახლოე-
ბით ისე, როგორც გრძნობადად მოცემული ფერებიდან ასკვნიან მათი ობიექტური 
მწარმოებლის – ელექტრომაგნიტური ტალღების არსებობისა და თავისებურებე-
ბის შესახებ, იმ განსხვავებით, რომ აქ ფსიქიკური ფენომენების სუბიექტური მწა-
რმოებლის შესახებ ვაკეთებთ დასკვნას“10. სხვაგვარად რომ ვთქვათ, სწორედ ეს 
ცნობიერი აქტივობა, რომელიც განწყობის ნიადაგზე აღმოცენდება, წარმოადგენს 
აუცილებელ ფსიქოლოგიურ „არენას“, სადაც შესაძლებელი ხდება ისეთი რთული, 
აბსტრაქტული ობიექტების გააზრება, როგორიცაა ჯერ ინდივიდუალური სიკ-
ვდილი, შემდეგ კი – მისი გლობალური, აპოკალიპტური ეკვივალენტი.11“

ლოგიკურია, რომ სანამ აზროვნება კოლექტიური სიკვდილის ფენომენთან 
მივა, ადამიანის გონებამ ჯერ თავად სიკვდილი უნდა გაიაზროს. საკვირველია, 
რომ გილგამეშის ეპოსშიც სიკვდილის საკითხი ცენტრალურ ადგილს იკავებს. 
ენქიდუს გზა ველურობიდან ცივილიზაციამდე, ხოლო გილგამეშისა – ღმერთკა-
ცობიდან მოკვდავობამდე და ამის შედეგად, უკვდავების ძიებამდე, აი ესაა გილ-
გამეშის ეპოსის გმირთა გასავლელი გზა. 

გილგამეშის ეპოსი გადმოგვცემს ადამიანად ყოფნის სირთულის მრავალ 
ასპექტს. ის იაზრებს ყოფნა-არყოფნის, სიკვდილ-სიცოცხლის მომენტს და ამ გაა-
ზრების ფონზე ესწრაფვის უკვდავებას. როდესაც გილგამეშს ეკითხებიან, თუ რად 
წამოვიდა უტ-ნაფიშტის საძებნელად, ის ყვება მისი მეგობრის და ძმის ენქიდუს 
სიკვდილის ამბავს. გილგამეში იხსენებს ენქიდუს, მასთან მეგობრობას, მასთან 
გატარებულ დროს, საგმირო საქმეებს, რომლებიც ერთად განახორციელეს და 
ბოლოს ენქიდუს სიკვდილზე ამახვილებს ყურადღებას, რომელმაც ასე მძიმედ 
იმოქმედა მის ფიზიკურ და ფსიქიკურ მდგომარეობაზე. გილგამეში ამბობს:

„შევძრწუნდი რა განვიცადე ბედი მისი. 
სიკვდილის შიშმა შემიპყრო, ამისათვის ვარ გაჭრილი ველად.
ბედი ჩემი მოყვარისა მიმძიმს ფრიად,
ამისათვისცა შორის გზით ვარ გაჭრილი ველად:“

სტრიქონის ბოლოს კი დასძენს: 
„ენქიდუ, მოყვარე ჩემი საყვარელი, მიწად გარდიქცა!
ხომ მეც დავწვები მსგავსად იმისა, რომ აღარ აღვსდგე აღარასოდეს“. 

10	 ჩხარტიშვილი, 1975, 49.
11	 იქვე.



77

დიმიტრი უზნაძე სტატიას „ომის ფილოსოფია“12 სიკვდილის შიშის გააზრებით 
იწყებს. სტატია იწყება უზნაძის რეფლექსიით ერთ სურათზე, სადაც აღბეჭდილია 
ახალგაზრდა მშვენიერი ასული, რომელიც ყინულის ზედაპირზე დასრიალებს და 
თან დაჰყვება მისი ჩრდილი, რომლისთვისაც მხატვარს სიკვდილის ჩონჩხის სახე 
მიუცია. სიკვდილს მისი უსულო, უხორცო ხელები წინ გაუშვერია და ცდილობს 
ასულის მშვენიერი სხეული მის მკლავებში მოიქციოს. სურათის აღწერის ბოლოს 
უზნაძე დასძენს: „ერთი სიტყვით, ყოველი ნაბიჯი ამ ქალწულისა, ყოველი მიხვრა 
და მოძრაობა მისი სხეულისა განზრახულია ერთი გრძნობით, ერთი სურვილით: 
სურვილით, რომ სიკვდილის უსულო ჩონჩხს ხელში არ ჩაუვარდეს. ამგვარად 
მთელი მიმართულება ამ ქალწულის მოძრაობისა სიკვდილის შიშის გრძნობით 
არის ნაკარნახევი, ამ სურათმა ჩემზე დიდი შთაბეჭდილება მოახდინა. დიდი შთა-
ბეჭდილება მოახდინა იმიტომ, რომ მის დანახვაზე ჩემს ცნობიერებაში ადამიანის 
სიცოცხლის ბედის სურათი მთელი თავისი სიგრძე-სიგანით დაიხატა. და მართ-
ლაც, განა ასეთი არ არის მთელი ცხოვრება ადამიანისა! განა ყოველი ნაბიჯი 

ჩვენი ცხოვრებისა სიკვდილის შიშის გრძნობით არ არის ნაკარნახევი, განა ჩვენი 

დაბადების პირველსავე მომენტიდან იმის ცდაში არა ვართ, რომ სიკვვდილის ცე-

ლის მსხვერპლი არ შევიქნეთ ჩვენი საზოგადოებრივი ცხოვრების, ჩვენი კერძო 

არსებობის პირობები, ყველა ფორმა ჩვენი ყოფნისა სიკვდილის შიშის გრძნობით 

არის შექმნილი და გამოწვეული. ეს შიში, ამგვარად, მთელი ჩვენი ცხოვრების 

მმართველი პრინციპი, უმთავრეს რეგულიატური მომენტია ადამიანის მთელი 

ცხოვრებისა.13“ სწორედ სიკვდილის შიში აწყებინებს გილგამეშს ეპოსის უმთა-

ვრეს და ყველაზე რთულ მოგზაურობას, რამაც მას უკვდავება უნდა მოუტანოს. 

უზნაძეს აზრითაც სიკვდილის შიში მუდმივი და აუცილებელი ფაქტია მთელს სა-
კაცობრიო ცხოვრებაში. მაგრამ ადამიანი, ერთი მხრივ, მოკვდავი არსება, მეორე 
მხრივ, უკვდავ ფენომენში არსებობს, საზოგადოებაში, რომლის უკვდავებაც მას 
აგრეთვე გაცნობიერებული აქვს. სტატიის მეორე თავში უზნაძე მეტაფიზიკური 
სიკვდილის ბოროტების მოხსნაზე საუბრობს, რომლის ფარგლებშიც ადამაინის 

12	 სტატია პირველად დაიბეჭდა „სახალხო გაზეთის“ 1910 წლის 5 და 7 სექტემბრის ნო-
მრებში. სტატია შესულია უზნაძის შრომების IX ტომში, სადაც აგრეთვე გვხვდება 
უზნაძის სადოქტორო ნაშრომი და ადრეული პუბლიკაციები. რა თქმა უნდა, სტატიის 
დაწერის მომენტში უზნაძის ცხოვრების მთავარ შრომამდე, „განწყობის თეორიამდე“ 
ჯერ კიდევ დიდი დრო იქნება გასავლელი, თუმცა მის ადრეულ შრომებში და განსაკუთ-
რებით ამ სტატიაში იმზირება განწყობის თეორიის კონტურები, მოაზროვნის აზრთა 
დინების ვექტორი. სტატია, გარდა იმისა, რომ ომის პრობლემატიკას სიღრმისეულად 
განიხილავს, ამ მხრითაც საინტერესოა. 

13	 უზნაძე, 1986, 213.

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



78

დავით      ბარათაშვილი         

ცნობიერება ცდილობს გაკრვეული თვალსაზრისით გაექცევს მოვლენების ზედა-
პირზე ტივტივს და საგნის არსის გააზრებაში მიიღოს მონაწილეობა. აღნიშნული 
მომენტი უკვდავი სახელის ფენომენში გაცნობიერდა14.

ადამიანი თავის ცნობიერებასთან ერთად, სწორედ ისე, როგორც ყოველი 
სხვა მოვლენა, მარტო პრაქტიკულს, ჩვეულებრივ სინამდვილეს კი აღარ ეკუთ-
ნის, იგი მეტაფიზიკური სამკვიდროს შვილიცააო ამბობს უზნაძე ზემოთ აღნიშ-
ნულ სტატიაში15. სწორედ ამ ყველაფერზე უზნაძე მომავალში იტყვის, როდესაც 
განწყობის თეორიის იმ დროისთვის არსებულ ყველა მნიშვნელოვან საკითხს დაა-
მუშავებს და დაასრულებს მის ერთ-ერთ ბოლო ნაშრომს „ზოგად ფსიქოლოგიას“, 
ადამიანი ისტორიული არსებააო და შესაბამისად მისი მოთხოვნილებები სოცი-
ალური ურთიერთობათა ქმნადობის მუდმივ პროცესშია ჩაბმული, ამის შედეგი 
ისაა, რომ არა მარტო ძველი მოთხოვნილებები იცვლება სოციალურ-ტექნოლო-
გიური პროგრესის შედეგად, არამედ განუწყვეტლივ ახალი მოთხოვნილებები 
ჩნდება. მაგალითად, ჯერ კიდევ 250 წლის წინ სწრაფი შეტყობინების გასაგზავ
ნად საჭირო იყო მტრედი, ხოლო დღეს შეტყობინების გაგზავნის მომენტში, 
ვეჭვობ, ვინმეს მტრედი გაახსენდეს საერთოდ, არათუ მოთხოვნილება გაგიჩ-
ნდეს მტრედის მოძიების.   

მაშასადამე, ინდივიდუალური სიკვდილის შიში დაძლეულია სოციალური 
უკვდავების ფონზე, რადგან სოციუმი ისტორიულ პროცესში, განსხვავებით 
ინდივიდისგან, ინფორმაციის თაობიდან თაობაში მუდმივ დინებაზეა დამოკიდე-
ბული, მას ამ გაგებით მოკვდავის ბედი არ მოელს. მაშინ, საინტერესოა, საიდან 
მოდის აპოკალიფსის მითი, კაცობრიობის განადგურების შიში. მიუხედავად იმ 
ფაქტისა, რომ სოციალური ერთეული თაობათა უწყვეტი ცვლის რეჟიმშია ჩა-
რთული, განა ცოტაა შემთხვევები, როდესაც სოფლებს, რეგიონებს და სხვას 
ტიპის სოციალურ გაერთიანებებს თავზე დატეხიათ ბუნებრივი კატაკლიზმები, 
როგორიცა ტყალდიდობა, შავი ჭირი, მიწისძვრა, გვალვა და სხვა, რა დროსაც 
ადამიანთა დიდი რაოდენობის მასიური განადგურებას აქვს ადგილი, ზოგჯერ 
მთელი სოფლის ან რეგიონისაც კი. ასეთი შემთხვევები უნდა მივიჩნიოთ იმ ობი-
ექტურ ფაქტორად, რომლის საფუძველზეც ეტაპობრივად ჩამოყალიბდა აპოკა-
ლიფტური განწყობები, რომლებიც თაობიდან თაობაში გადადის, კულტურიდან 
კულტურაში და ასე შემდეგ.

ჩვენ გავაანალიზეთ აპოკალიფსური მითების ფსიქოლოგიური საფუძვლები, 
სადაც, ერთი მხრივ, ბუნებრივი და სხვა სახის კატასტროფები და, მეორე მხრივ, 

14	 უზნაძე, შრომები IX, გვ 217.
15	 უზნაძე, IX ტომი, გვ. 216-217.



79

ადამიანის ცნობიერების ისტორიული განვითარება ქმნის კონკრეტულ ცნობიერ 
აქტს, რასაც აპოკალიფტური მითის სახე მიეცა. ამ კონკრეტულ საკითხში მირჩა 
ელიადეს დასკვნები უახლოვდება უზნაძის პოზიციას, რომ ცნება ისტორიულ პე-
რიოდში მომხდარი მოვლენის ასახვაა და თუ როგორია ეს ასახვა ამაზე ზეთოდ 
გვქონდა საუბარი.

თანამედროვე აპოკალიპტურ განწყობებსაც თავისი ობიექტური მიზეზები 
აქვს. ობიექტური ფაქტია, მასობრივი განადგურების სხვადასხვა საშუალებე-
ბის არსებობა, გვრჩება მხოლოდ ალბათობა, თუ მოცემულ მომენტში რამდენია 
ხდომილება იმისა რომ ესა თუ ის კატასტროფა ალბათური ხდომილებიდან რე-
ალობაში განხორციელდება. საქმეს ართულებს ობიექტური შემფასებლის არ
არსებობა, ანუ თუ რამდენია კონკრეტული ხდომილების ალბათობა, მაგალითად 
ატომური არმაგედონის. შეიძლება ყველა შევთანხმდეთ იმ ფაქტზე, რომ რუსეთ-
უკრაინის ომმა გაზარდა ატომური დაპირისპირების ალბათობა, მაგრამ ზუსტად 
რამდენით გაიზარდა ეს მაჩვენებელი, ან მანამდე რამდენი იყო, ამაზე შეთანხმება 
თითქმის შეუძლებელია.

თანამედროვეთა მრავალფეროვან გარემოს მრავალფეროვანი აპოკალიფ-
ტური განწყობებიც ახასიათებს. ზოგს უცხო პლანეტელების კოსმიური ოდისიის 
ჯერა ზოგს კი ფარდის მეორე მხარეს მყოფი ადამიანისგან მომდინარე საფრთხის. 
საკითხავი ის კი არაა თუ ვის როგორი აპოკალიფტური მომავლის სჯერა, არამედ 
შეძლებს თუ არა კაცობრიობა რესურსების დატაცების პარადიგმისგან და მის 
ფონზე ადამიანისგან მომდინარე აპოკალიპტური საფრთხეების თავის დაღწე-
ვას. წინააღმდეგ შემთხვევაში ჩვენ კაცობრიობა მუდამ ურთიერთგანადგურების 
ალბათობების თვლაში იქნება, რაც დროის დინებასთან ერთად დააახლოებს მას 
გარდაუვალ ფატალურ შედეგამდე. აღნიშნულ მოსაზრებას გავამყარებ ალბათო-
ბის თეორიის არგუმენტაციით. ალბათობის თეორიის მიხედვით, თუ მოვლენას 
აქვს მოხდენის ძალიან მცირე შანსი (მაგ., 0.0001%), ის თითქმის არ ხდება ერთ 
ცდაზე. მაგრამ თუ ამ ცდას მილიონჯერ გავიმეორებთ, მოვლენის ხდომილების 
ალბათობა თითქმის 100%-ს უახლოვდება.

სწორედ ამიტომაა, რომ თანამედროვე „სუბიექტური“ (ადამიანიდან მომდი-
ნარე) საფრთხეები, როგორიცაა ბირთვული იარაღი ან ეპიდემიები, იწვევს ასეთ 
ძლიერ შფოთვას. რაც უფრო მეტი მასობრივი განადგურების საშუალებები და ამ 
საშუალებათა მფლობელ სახელმწიფოთა შორის ანტაგონიზმი გაღრმავდება, მით 
უფრო იზრდება აპოკალიფტური კატასტროფის ალბათობა, განსხვავებით ძველი 
აპოკალიფტური შიშებისგან, სადაც საბოლოო ანგარიშით ღმერთი იწვევდა პრო-
ცესს და განახლების იმედსაც თავად იძლეოდა.

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



80

დავით      ბარათაშვილი         

დასკვნა

ეს ნაშრომი ამტკიცებს, რომ აპოკალიფსური განწყობები ღრმად ფესვგა-

დგმულია ადამიანის ფსიქოლოგიაში და საუკეთესოდ აიხსნება დიმიტრი უზნაძის 

განწყობის თეორიის ჩარჩოთი. თეორიის ხაზგასმა სუბიექტის მოთხოვნილებებსა 

და ობიექტურ გარემოს შორის ურთიერთქმედებაზე იძლევა მძლავრ ლინზას იმის 

გასაგებად, თუ როგორ წარმოშობს ინდივიდუალური სიკვდილის პირველყოფილი 

შიში, რეალური სამყაროს კატასტროფებთან დაპირისპირებისას, კოლექტიური 

განადგურების მითებს.

გილგამეშის ეპოსი წარმოადგენს ამ პროცესის არქეტიპულ მაგალითს, სა-

დაც მოკვდავობის პირადი ტერორი მიდის სამყაროს დამამთავრებელი წარღვნის 

მოყოლამდე. მთავარი დასკვნა ის არის, რომ აპოკალიფსური რწმენები არ არის 

სტატიკური; ისინი ვითარდებიან ცვალებადი „ობიექტური ფაქტორების“ საპასუ-

ხოდ, რომლებიც საფრთხეს უქმნის ადამიანის არსებობას. ანტიკურ ხანაში ეს 

ფაქტორები იყო ბუნებრივი კატასტროფები, რომლებიც ინტერპრეტირდებოდა 

როგორც ღვთაებრივი ქმედებები, ხოლო შედეგად მიღებული მითები იძლეოდა 

განახლების იმედს. დღეს, ობიექტური ფაქტორები უპირატესად ჩვენივე შექმნი-

ლია — მასობრივი განადგურების იარაღები, ეკოლოგიური კოლაფსი და გლობა-

ლური პანდემიები.

ეს თანამედროვე კონტექსტი აძლიერებს აპოკალიფსურ განწყობას. კატა-

სტროფის ალბათობა აღარ არის ღვთაებრივი ახირების საკითხი, არამედ ადა-

მიანური გათვლისა და შეცდომის. როგორც ალბათობის თეორია გვთავაზობს, 

მოვლენა მოხდენის მიზერული შანსით ხდება თითქმის გარდაუვალი, თუ შესაძ-

ლებლობა მეორდება საკმარისად ბევრჯერ. სანამ კაცობრიობა ფლობს საშუა-

ლებებს საკუთარი თავის გასანადგურებლად და სანამ გეოპოლიტიკური ანტა-

გონიზმები ნარჩუნდება, აპოკალიფსური მოვლენის ალბათობა იზრდება დროთა 

განმავლობაში. ეს თანამედროვე, სუბიექტური (ადამიანის მიერ გამოწვეული) სა-

ფრთხე წარმოშობს უნიკალურ და მძლავრ შფოთვას, განსხვავებულს ძველებური 

შიშებისგან, რადგან მას აკლია ღვთაებრივი მიზნის მანუგეშებელი დაპირება ან 

გარანტირებული განახლება. ამ ფსიქოლოგიური საფუძვლების გაგება არსები-
თია იმ ეპოქაში ნავიგაციისთვის, რომელიც განსაზღვრულია თავისივე მიყენე-
ბული ეგზისტენციალური რისკებით.



81

გამოყენებული სამეცნიერო ლიტერატურა

•	 უზნაძე დ., შრომები, ტ. VI, თბილისი, 1977 [uznadze d., shromebi, t’. VI, tbilisi, 1977]

•	 უზნაძე დ., შრომები, ტომი IX, თბილისი, 1986 [uznadze d., shromebi, t’omi IX, 
tbilisi, 1986]

•	 ჩხარტიშვილი შ., განწყობა და ცნობიერება, თბილისი, 1975 [chkhart’ishvili sh., 
gants’q’oba da tsnobiereba, tbilisi, 1975]

•	 წერეთელი მ., გილგამეშიანი: ბაბილონური ეპოსი, თბილისი, 2024 [ts’ereteli m., 
gilgameshiani: babilonuri ep’osi, tbilisi, 2024]

•	 Eliade M., The History of Religions: Essays in Methodology, University of Chicago 
Press, 1959

•	 Hall J.R., Apocalypse: From Antiquity to the Empire of Modernity, Polity, 2009

•	 Metcalf P., Huntington R., Celebrations of Death: The Anthropology of Mortuary 
Ritual, Cambridge University Press, 1991

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ



82

დავით      ბარათაშვილი         

Davit Baratashvili*

AN ANALYSIS OF APOCALYPTIC BELIEFS  
BASED ON THE MYTH OF GILGAMESH  

AND ATTITUDE AND SET THEORY

Abstract

Beliefs about the end of civilisation, or apocalyptic moods, are deeply embedded 
in human history and culture. These ideas, originating from time immemorial, man-
ifest in various forms and have been widely studied as expressions of humanity’s 
existential fears. While the term „apocalypse” originally signified a divine „revelation,” 
its modern connotation has shifted towards catastrophic destruction, often caused by 
human actions. This paper explores the psychological foundations of these enduring 
and evolving beliefs.

Research will find out underlying psychological mechanisms that give rise to and 
shape apocalyptic moods, from ancient myths to modern anxieties.

This study employs a theoretical and conceptual analysis, using Dimitri Uznadze’s 
attitude and set theory as its primary analytical framework. The theory, which posits 
that psychic activity arises from the interaction between a subject’s needs (subjective 
factor) and the objective environment (objective factor), is applied to interpret one of 

the earliest recorded apocalyptic narratives—the flood myth in the Epic of Gilgamesh 

and the modern apocalyptic fears. The analysis integrates insights from anthropology 

and religious studies to trace the evolution of apocalyptic thought.

The analysis suggests that the genesis of apocalyptic beliefs is rooted in the 

human capacity for „objectification”—the conscious act of singling out and reflecting 

upon a phenomenon. The foundational objectification is that of individual death, as 

exemplified by Gilgamesh’s fear following the death of his friend Enkidu. This individ-

ual existential anxiety, when confronted with large-scale natural disasters (objective 

factors), is projected onto a collective scale, forming the basis for apocalyptic myths 

*	 Ph.D. Candidate at Caucasus International University. https://orcid.org/0009-0007-0104-
5576



83

of world destruction and renewal. In the modern era, the objective factor has shifted 

from metaphysical forces to human-made threats, such as nuclear weapons and 

pandemics, altering the nature of apocalyptic fear from one of divine judgment and 
renewal to one of secular, final annihilation.

Understanding apocalyptic moods through the lens of Attitude and Set theory 
provides a framework for analysing contemporary societal anxieties. It highlights how 
objective threats, amplified by modern technology and media, interact with funda-
mental human psychology to create powerful, socially formative dispositions towards 
the future. This perspective is crucial for comprehending the political and social im-
pact of widespread existential fear.

Keywords: Apocalypse, Attitude and Set Theory, Dimitri Uznadze, Epic of Gil-
gamesh, Existential Fear, Myth. 

ᲐᲞᲝᲙᲐᲚᲘᲞᲢᲣᲠ ᲬᲐᲠᲛᲝᲓᲒᲔᲜᲐᲗᲐ ᲐᲜᲐᲚᲘᲖᲘ  
ᲒᲘᲚᲒᲐᲛᲔᲨᲘᲡ ᲛᲘᲗᲘᲡ ᲓᲐ ᲒᲐᲜᲬᲧᲝᲑᲘᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲘᲡ ᲡᲐᲤᲣᲫᲕᲔᲚᲖᲔ


