
სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი

დიალოგი

DIALOGUE

N9(18), 2025

N9(18), 2025

თეოლოგიისა და რელიგიის კვლევების ჟურნალი

Journal of Theology and Religious Studies

Sulkhan-Saba Orbeliani University



 
UDC(უაკ) 271/279 დ-433

ISSN 15122069

Content of this journal is licensed under a Creative Commons Licence 
Attribution 4.0 International License except where otherwise noted.
For more information about the Creative Commons Licence, please visit: 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ᲛᲗᲐᲕᲐᲠᲘ ᲠᲔᲓᲐᲥᲢᲝᲠᲘ: გოჩა ბარნოვი (სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი, 
საქართველო)

ᲡᲐᲠᲔᲓᲐᲥᲪᲘᲝ ᲡᲐᲑᲭᲝ: ვაჟა ვარდიძე (სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი, 
საქართველო), თეიმურაზ ბუაძე (სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი, 
საქართველო), ნუგზარ ბარდაველიძე (საქართველოს ტექნიკური უნივერსიტეტი, 
საქართველო), ანდრეას ზახარიუ (სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი, 
საქართველო), ბერნჰარდ უდე (ალბერტ ლუდვიგის ფრაიბურგის უნივერსიტეტი, 
გერმანია), გიორგი ქორიძე (ებერჰარდ კარლსის ტიუბინგენგის უნივერსიტეტი, 
გერმანია), მამა გაბრიელე ბრაგანტინი (კავკასიის ლათინ კათოლიკეთა 
სამოციქულო ადმინისტრაცია), დეკანოზი ლევან მათეშვილი (საქართველოს 
ტექნიკური უნივერსიტეტი, საქართველო), პეტროს ათ. პანაიოტოპულოსი 
(თესალონიკის არისტოტელეს უნივერსიტეტი, საბერძნეთი), პროტოპრესვიტერი 
ვასილიოს ა. გეორგოპულოსი (თესალონიკის არისტოტელეს უნივერსიტეტი, 
საბერძნეთი), იოანე ანტ. პანაიოტოპულოსი (ათენის ეროვნული და კაპოდისტრი
ული უნივერსიტეტი, საბერძნეთი)

EDITOR IN CHIEF: Gocha Barnovi (Sulkhan-Saba Orbeliani University, Georgia)
EDITORIAL BOARD: Vaja Vardidze (Sulkhan-Saba Orbeliani University, Georgia), 

Teimuraz Buadze (Sulkhan-Saba Orbeliani University, Georgia), Nugzar Bardavelidze 
(Georgian Technical University, Georgia), Andreas P. Zachariou (Sulkhan-Saba 
Orbeliani University, Georgia), Bernhard Uhde (Albert Ludwig University of Freiburg, 
Germany), Giorgi Koridze (Eberhard Karls University of Tübingen, Germany), Father 
Gabriele Bragantini (Apostolic Administration of the Latin Catholics of Caucasus), 
Archpriest Levan Mateshvili (Georgian Technical University, Georgia), Petros Ath. 
Panagiotopoulos (Aristotle University of Thessalonica, Greece), Protopresbyter 
Basileios A. Georgopoulos (Aristotle University of Thessalonica, Greece), Ioannes 
Ant. Panagiotopoulos (National and Kapodistrian University of Athens, Greece)

ᲙᲝᲠᲔᲥᲢᲣᲠᲐ	 ციცინო ხითარიშვილი
		  სპირიდონ პ. პანაგოპულოსი 
COPY EDITOR	 Tsitsino Khitarishvili
		  Spyridon P. Panagopoulos

ჟურნალი „დიალოგი“, N9(18), 2025
სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 2025

Journal „Dialogue”, N9(18), 2025
Sulkhan-Saba Orbeliani University Press, 2025



შინაარსი / CONTENT

ტექნოლოგიური და ეკონომიკური ინოვაციები შუა საუკუნის  
ქრისტიანულ ევროპაში.................................................................................................... 1
თეიმურაზ ბუაძე
TECHNOLOGICAL AND ECONOMIC INNOVATIONS  
IN MEDIEVAL CHRISTIAN EUROPE..................................................................................... 7
Teimuraz Buadze

ავტოკეფალიის ტომოსის გადაცემის ზოგიერთი ასპექტი................................. 8
გოჩა ბარნოვი

SOME ASPECTS OF THE GRANTING OF THE TOMOS OF AUTOCEPHALY.......... 27
Gocha Barnovi

დიმიტრუ სტანილოაე, მემკვიდრეობა და პოლიტიკური ხედვები................. 28
გურამ ლურსმანაშვილი

DUMITRU STĂNILOAE: LEGACY AND POLITICAL THOUGHT..................................... 41
Guram Lursmanashvili

FATHER STANILOAE WROTE THAT “THE PERSON WHO PRAYS  
ALSO CASTS BRIDGES TOWARDS HIS FELLOW HUMAN BEINGS”.  
WHAT DID HE MEAN BY THAT?.........................................................................................42
Eirini Artemi

FATHER STĂNILOAE WROTE THAT “THE PERSON WHO PRAYS  
ALSO CASTS BRIDGES TOWARDS HIS FELLOW HUMAN BEINGS”.  
WHAT DID HE MEAN BY THAT?.........................................................................................49
Eirini Artemi

SEEING FROM THE FUTURE:THE REVERSE PERSPECTIVE AND 
ESCHATOLOGICAL ANTHROPOLOGY IN JOHN ZIZIOULAS’ THEOLOGY............... 50
Aleksandre Gabunia

SEEING FROM THE FUTURE:THE REVERSE PERSPECTIVE AND 
ESCHATOLOGICAL ANTHROPOLOGY IN JOHN ZIZIOULAS’ THEOLOGY............... 72
Aleksandre Gabunia

DER PROTESTANTISMUS UND DAS ERSTE ÖKUMENISCHE KONZIL...................... 74
Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

PROTESTANTISM AND THE FIRST ECUMENICAL COUNCIL....................................... 95
Archpriest Basileios A. Georgopoulos

ΟΙ ΟΘΩΜΑΝΟΙ ΤΟΥΡΚΟΙ ΩΣ «ΟΙ ΑΛΛΟΙ» ΣΤΗΝ  
ΑΥΤΟΒΙΟΓΡΑΦΙΑ ΤΟΥ ΘΕΟΔΩΡΟΥ ΚΟΛΟΚΟΤΡΟΝΗ....................................................96
Athina Kontali

THE OTTOMAN TURKS AS “THE OTHER” IN THE AUTOBIOGRAPHY  
OF THEODOROS KOLOKOTRONIS.................................................................................110
Athina Kontali



GENERATION Z: TEENAGERS IN THE VORTEX OF FLUIDITY.  
CONSTRUCTING IDENTITY IN LATE MODERNITY.......................................................111
George Kounnousii

GENERATION Z: TEENAGERS IN THE VORTEX OF FLUIDITY. 
CONSTRUCTING IDENTITY IN LATE MODERNITY.......................................................117
George Kounnousii

Η ΠΕΡΙ ΕΝΟΣ ΘΕΟΥ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΚΑΤΑ ΤΟ ΔΟΓΜΑ ΤΗΣ ΕΝ ΝΙΚΑΙΑ  
Α΄ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΗΣ ΣΥΝΟΔΟΥ ΑΠΟ ΤΟΝ ΑΓΙΟ ΓΕΝΝΑΔΙΟ ΣΧΟΛΑΡΙΟ  
ΣΤΟ ΠΛΑΙΣΙΟ ΤΟΥ DĀR AL-TAWHĪD. ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΗ ΘΕΟΛΟΓΙΑ ΤΟΥ 
ΙΣΛΑΜΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟΥ ΔΙΑΛΟΓΟΥ..................................................................................119
Filotheos-Fotios Maroudas

THE TEACHING ON THE ONE GOD ACCORDING TO THE DOCTRINE  
OF THE FIRST ECUMENICAL COUNCIL OF NICAEA BY ST GENNADIOS 
SCHOLARIOS, WITHIN THE FRAMEWORK OF DĀR AL-TAWḤĪD.  
A CONTRIBUTION TO THE THEOLOGY  
OF ISLAMIC-CHRISTIAN DIALOGUE...............................................................................139
Filotheos-Fotios Maroudas

ΚΑΙΝΟΦΑΝΕΙΣ ΠΡΟΚΛΗΣΕΙΣ  ΚΑΙ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΙΑ:  
ΠΡΟΦΑΝΗΣ ΑΜΗΧΑΝΙΑ ΚΑΙ ΕΜΦΑΝΕΙΣ ΑΠΑΝΤΗΣΕΙΣ..............................................140
Petros A. Panagiotopoulos

NOVEL CHALLENGES AND CHRISTIAN THEOLOGY: 
OBVIOUS PERPLEXITY AND HIDDEN ANSWERS........................................................150
Petros A. Panagiotopoulos

DIE TEILNAHME UND DIE ROLLE DES BISCHOFS VON ROM  
BEIM ERSTEN ÖKUMENISCHEN KONZIL (325 N. CHR.).............................................151
Spyridon P. Panagopoulos

THE PARTICIPATION AND ROLE OF THE BISHOP OF ROME  
AT THE FIRST ECUMENICAL COUNCIL (325 AD).........................................................173
Spyridon P. Panagopoulos

PAIX ET GUERRE: LA THÈSE DE L’EGLISE ORTHODOXE RUSSE  
ET DE L’EGLISE CATHOLIQUE .......................................................................................174
Archimandrite Chérubin Veletzas

PEACE AND WAR: THE POSITION OF THE RUSSIAN ORTHODOX  
CHURCHAND THE CATHOLIC CHURCH........................................................................184
Archimandrite Cherubin Veletzas



1

დიალოგი, N9(18), 2025

ტექნოლოგიური და ეკონომიკური ინოვაციები  

შუა საუკუნის ქრისტიანულ ევროპაში

თეიმურაზ ბუაძე*

სამწუხაროდ ჯერ კიდევ ფართოდაა გავრცელებული მცდარი 
შეხედულება, რომლის მიხედვით, შუა საუკუნეები, რომლებსაც 
„ბნელ საუკუნეებადაც“ მოიხსენიებენ, ბევრი თვალსაზრისით, მათ 
შორის ტექნოლოგიური და ეკონომიკურით, სტაგნაციის პერიოდს 
წარმოადგენდა. ამ კონცეფციის არგუმენტირებული კრიტიკა მოგ-
ვცა გასული საუკუნის ისტორიული მეცნიერების ბევრმა ავტორი-
ტეტულმა წარმომადგენელმა. მათ შორის განსაკუთრებით გამოირ-

ჩევიან პიერ დუემი, ლინ უაითი, ჟან ჟიმპელი და რობერტ ლოპესი 

თავიანთი ფუნდამენტური გამოკვლევებით. ამ ისტორიკოსებმა 

აჩვენეს, რომ შუა საუკუნეების ქრისტიანული ევროპა იყო საოც-

რად დინამიური ცივილიზაცია, რომელიც ხასიათდებოდა მნიშვნე-

ლოვანი ინოვაციებით სოფლის მეურნეობაში, ტექნოლოგიებში, 

კომერციულ პრაქტიკასა და ინსტიტუციურ განვითარებაში.

ეს სტატია უმეტესწილად განიხილავს ტექნოლოგიურ და ეკო-

ნომიკურ ინოვაციებს, რომლებიც IX-XIV საუკუნეების ქრისტია-

ნულ სამყაროში წარმოიშვა. ჩვენი ყურადღება განსაკუთრებით ფო-

კუსირებულია შემდეგ ურთიერთდაკავშირებულ სფეროებზე: აგრა-

რულზე, მექანიკურ ტექნოლოგიებზე და ენერგიის ექსპლუატაცი-

აზე, კომერციულ და ფინანსურ ინოვაციებზე, და ინსტიტუციურ 

განვითარებაზე, მათ შორის უნივერსიტეტებსა და გილდიებზე.

ამ ინოვაციების განხილვა ქრისტიანულ კონტექსტში განსა-
კუთრებით მნიშვნელოვანია, რადგან ეკლესია მონასტრებით, სა-

*	 სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი, https://orcid.org/0000-0002-9546-
1349



2

თეიმურაზ ბუაძე

ეკლესიო სკოლებით და უნივერსიტეტებით მოქმედებდა, როგორც 

ტექნოლოგიური განვითარებისა და ცოდნის გადაცემის მნიშვნე-

ლოვანი ინსტიტუციური ფაქტორი. ბენედიქტური და ცისტერცი-

ანული მონასტრების განსაკუთრებულმა აქცენტმა ხელის შრო-

მაზე, როგორც სულიერი დისციპლინის ფორმაზე, შექმნა ინსტი-

ტუციონალური გარემო, სადაც ტექნოლოგიური ინოვაცია აქტიუ-

რად იყო წახალისებული.

შუასაუკუნეობრივი ინოვაციების სფეროთაგან განსაკუთრე-

ბული ყურადღება სოფლის მეურნეობამ მიიპყრო. ლინ უაითის 

ფუნდამენტური შრომა შუა საუკუნეობრივი ტექნოლოგია და სო-

ციალური ცვლილება ამტკიცებს, რომ ინოვაციების სერიამ: მძიმე 

გუთანმა, ცხენის უღელმა, ნალმა და თესლბრუნვის სამსაფეხუ-

რიანმა სისტემამ რადიკალურად გარდაქმნა ევროპული სოფლის 

მეურნეობა და შესაძლებელი გახადა სწრაფი დემოგრაფიული და 

ეკონომიკური ზრდა მაღალი შუა საუკუნეების პერიოდში1.

მძიმე გუთანმა (carruca) მნიშვნელოვნად გააუმჯობესა ანტი-

კურობიდან მემკვიდრეობით მიღებული ხმელთაშუაზღვისპირული 

გუთანი. თავისი წინამორბედისგან განსხვავებით, რომელიც მხო-

ლოდ კვალს ჭრიდა ნიადაგში, მძიმე გუთანი აღჭურვილი იყო ვე-

რტიკალური კულტერით მიწის გასაჭრელად და ჰორიზონტალური 

სახვნელით, რომელიც გაჭრილ ბელტს მიწაზე ატრიალებდა2.

მძიმე გუთანს თან დაემატა ახალი უღლის გამოგონება, რო-

მელმაც მნიშვნელოვნად გაზარდა პირველის ეფექტურობა. ძველი 

უღელი ცხენის სასუნთქ მილს აწვებოდა და შეუძლებელს ხდიდა 

მძიმე ტვირთების გადატანას, მაშინ როდესაც ახალი უღელი და-

1	  Lynn White Jr., Medieval Technology and Social Change (Oxford: Clarendon 
Press, 1962), p. 76.
2	  Jean Gimpel, The Medieval Machine: The Industrial Revolution of the Middle 
Ages (New York: Holt, Rinehart and Winston, 1976), p. 32.



3

დიალოგი, N9(18), 2025

ტვირთვას ცხოველის მხრებზე ანაწილებდა და საშუალებას იძლე-
ოდა მისი ძალა სრულად ყოფილიყო გამოყენებული3.

თესლბრუნვის სამსაფეხურიანი სისტემა კიდევ ერთ მნიშვნე-
ლოვან ინოვაციას წარმოადგენდა. ამ მეთოდის თანახმად, სასო-
ფლო-სამეურნეო ნაკვეთი სამ ნაწილად იყოფოდა. პირველზე ითე-
სებოდა ზამთრის მარცვლეული, მეორეზე გაზაფხულის მარცვლე-
ული, მესამე კი რჩებოდა ნაირეულად. ყოველ მომდევნო წელს სამი 
მიწის ნაკვეთი როტაციას განიცდიდა მათი გამოყენების თვალსაზ-
რისით, რაც პერიოდულად ასვენებდა ერთ-ერთ მიწის ნაკვეთს და 
მაქსიმალური ეფექტურობით იყენებდა დანარჩენ ორს4. 

მიუხედავად იმისა, რომ ანტიკურ ეპოქაშიც არსებობდა წის-
ქვილები შუა საუკუნეებში მის ასამოქმედებლად წყლის და ქარის 
ენერგიის გამოყენება დაიწყეს. Domesday Book-ის მიხედვით, რო-
მელიც იულიამ დამპყრობლის დავალებით შეადგინეს 1086 წელს 
რათა ფისკალურად აღეწერა; ინგლისის მიწები, მოსახლეობა და 
რესურსები, იმ დროს მხოლოდ ინგლისში 6500-ამდე წყლისა წის-
ქვილი არსებობდა ანუ საშუალოდ ერთი ყოველ ორმოცდაათ ოჯა-
ხზე5. ევროპაში ქარის წისქვილების გამოყენება და შესაბამისად 
გამოგონება XII საუკუნის ბოლოდან დასტურდება. ეს შუა საუკუ-
ნეების ევროპაში ენერგეტიკული რესურსების ათვისებისა და გა-
მოყენების მნიშვნელოვან მაგალითს იძლევა.6 

ჟან ჟიმპელი წყლის ენერგიის გამოყენების ფართოდ გავრცე-
ლებას შუა საუკუნეების პერიოდში „პირველ ინდუსტრიულ რევო-
ლუციად“ მოიხსენიებს.7ცისტერციანულმა მონასტრებმა განსა-

3	  Robert S. Lopez, The Commercial Revolution of the Middle Ages, 950-1350 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1976), p. 91.
4	  Hastings Rashdall, The Universities of Europe in the Middle Ages, vol. 1 (Ox-
ford: Clarendon Press, 1895), pp. 17-18.
5	  Gimpel, The Medieval Machine, pp.147-170.
6	 Thomas Woods, How the Catholic Church Built Western Civilization (Washing-
ton, DC: Regnery Publishing, 2005), 35-36.
7	  Gimpel, The Medieval Machine, 149.



4

თეიმურაზ ბუაძე

კუთრებული როლი ითამაშეს ამ ტექნოლოგიის გავრცელებაში. 
ეს ორდენი 1098 წელს დაარსდა და განსაკუთრებით აკეთებდა აქ
ცენტს ხელით შრომასა და ეკონომიკურ ავტონომიაზე, რათა სა-
კუთარი მონასტრების შორეულ ადგილებში დაარსება შეძლებოდა. 
ამან განაპირობა ამ ტექნოლოგიების გავრცელებაში მისი განსა-
კუთრებული როლი.8

ცისტერციანელებს მნიშვნელოვანი ინოვაციები უკავშირდება 
ასევე მეტალურგიასაც. ორდენის მონასტრები ხშირად ფლობდნენ 
რკინის მადნის საბადოებსა და სამჭედლოებს და ძალიან დახვეწეს 
რკინის წარმოების ტექნოლოგია. ცისტერციანელები წამყვან რკი-
ნის მწარმოებლებად ითვლებოდნენ საფრანგეთში, შამპანის რეგი-
ონში XIII-XVII საუკუნეებში.9

XIII საუკუნეში მონასტერში გამოიგონეს ასევე მექანიკური სა-
ათი, რომელმაც ურბანულ ცენტრებში XIV საუკუნიდან იწყო გავ-
რცელება.10 ეს გამოგონება შრომის პროცესის ზუსტი საათობრივი 
ორგანიზების მანამდე არნახულ შესაძლებლობას იძლეოდა, რამაც 
მისი ეფექტურობა შეუდარებლად გაზარდა.11

შუა საუკუნეების ევროპის ეკონომიკური ისტორიის ფუნდამე-
ნტალურმა კვლევამ კომერციული რევოლუცია (1976), რომელიც 
რობერტ ლოპესმა ჩაატარა, გადამწყვეტი როლი ითამაშა ფართოდ 
დამკვიდრებულიყო ტერმინი „კომერციული რევოლუცია“, იმ ეკო-
ნომიკური ტრანსფორმაციის აღსანიშნავად, რომელიც ევროპამ 
X-XIV საუკუნეებში განიცადა.12

იტალიური ქალაქ-სახელმწიფოები, განსაკუთრებით ვენეცია, 
გენუა და ფლორენცია კომერციული რევოლუციური ტრანსფო-
8	  White, Medieval Technology, 89. Lopez, Commercial Revolution, 123.
9	  Gimpel, The Medieval Machine, 67-71.
10	  White, Medieval Technology, 89.
11	  Robert S. Lopez, The Commercial Revolution of the Middle Ages, 950-1350 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1976).
12	  Frederic C. Lane and Reinhold C. Mueller, Money and Banking in Medieval and 
Renaissance Venice, vol. 1 (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1985), 74.



5

დიალოგი, N9(18), 2025

რმაციის მთავარ ფაქტორებად გვევლინებიან. ამ საზღვაო რეს-
პუბლიკებს უკავშირდება დახვეწილი სავაჭრო ქსელების შექმნა, 
რომლებმაც ხმელთაშუა ზღვისპირეთი ჩრდილოეთ ევროპასთან 
დააკავშირეს.13

შუა საუკუნეებში მცხოვრებმა ქრისტიანმა ვაჭრებმა გამოი-
გონეს დახვეწილი ფინანსური ინსტრუმენტები, რომლებიც ხელს 

უწყობდა შორეულ ვაჭრობას. მაგალითად, თამასუქი საშუალებს 

იძლეოდა თანხები გადაერიცხათ შორეულ ადგილებში ვალუტის 

ფიზიკური ტრანსპორტირების გარეშე. შამპანის ბაზრობები, 

რომლებიც ყოველწლიურად იმართებოდა მბრუნავი ციკლით 

სხვადასხვა ქალაქებში, ახალ კომერციულ მენეჯმენტს განასახი-

ერებდა.14

შუა საუკუნეების უნივერსიტეტი ქრისტიანული ევროპის 

ერთ-ერთ ყველაზე გამძლე ინსტიტუციურ ინოვაციას წარმოა-

დგენს. უნივერსიტეტები, რომლებიც XII და XIII საუკუნეებში სა-

კათედრო სკოლებიდან და სწავლის მონასტრული ცენტრებიდან 

წარმოიშვნენ, განვითარდნენ, როგორც პროფესორთა და სტუ-

დენტთა თვითმართველური კორპორაციები. უნივერსიტეტებმა 

უზრუნველყო ინსტიტუციური ჩარჩო თანამედროვე მეცნიერების 

განვითარებისთვის.15 

ტობი ჰაფის ფუნდამენტალურმა კვლევებმა განსაკუთრებული 

სიცხადით წარმოაჩინა შუა საუკუნის უნივერსიტეტების გრძელვადი-

ანი მნიშვნელობა XVI-XVII საუკუნეების მეცნიერულ რევოლუციაში.16

13	  Gary Richardson, Medieval Guilds, EH.Net Encyclopedia, ed. Robert Whaples 
(2008).
14	  A. C. Crombie, Robert Grosseteste and the Origins of Experimental Science 
1100-1700 (Oxford: Oxford University Press, 1953), 41-42.
15	  Huff, Toby. The Rise of Early Modern Science: Islam, China, and the West. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2003.
16	  Joel Mokyr, The Lever of Riches: Technological Creativity and Economic Pro-
gress (Oxford: Oxford University Press, 1990), 31-41. 



6

თეიმურაზ ბუაძე

შუასაუკუნეობრივი გილდიები, როგორც სავაჭრო, ისე ხელოს-

ნური, წარმოადგენდნენ გადამწყვეტ ინსტიტუციურ ინოვაციებს, 

რომლებმაც განსაზღვრეს ეკონომიკური განვითარება მთელი პე-
რიოდის განმავლობაში.

ხელოსანთა გილდიები, რომლებიც XIII საუკუნიდან იწყებენ 
გავრცელებას კონკრეტული პროდუქციის ფარგლებში ხელოს-
ნური წარმოების უაღრესად დახვეწილ და კარგად ორგანიზებულ 
ინსტიტუციებს წარმოადგენდნენ იმ ეპოქაში. გილდიების მიერ ინ-
სტიტუციონალიზებული შეგირდობის სისტემა ადამიანური კაპი-
ტალის ფორმირების უმნიშვნელოვანეს მექანიზმს წარმოადგენდა.

როგორც ვხედავთ, ქრისტიანული შუასაუკუნეები იყო მნიშ-
ვნელოვანი ტექნოლოგიური და ეკონომიკური ინოვაციის პერიოდი 
და არა სტაგნაციის ეპოქა, როგორც ზოგიერთი ავტორი ცდილობს 
მის წარმოჩენას.



7

დიალოგი, N9(18), 2025

TECHNOLOGICAL AND ECONOMIC INNOVATIONS  
IN MEDIEVAL CHRISTIAN EUROPE

Teimuraz Buadze*

Abstract

The medieval period in Christian Europe, traditionally character-
ized as an era of stagnation and intellectual darkness, has been sub-
stantially reevaluated by modern scholarship. This article examines 
the technological and economic innovations that emerged in Christen-
dom between the tenth and fourteenth centuries, demonstrating that 
the Middle Ages witnessed a remarkable transformation in agricultural 
practices, mechanical engineering, financial institutions, and educa-
tional structures. Medieval Europe experienced what may be termed 
a first industrial and commercial revolution that laid essential ground-
work for later European economic and technological dominance.

Keywords :  medieval technology, commercial revolution, agri
cultural revolution, monasticism, guilds, universities, banking.

*	 Sulkhan-Saba Orbeliani University, https://orcid.org/0000-0002-9546-1349



8

გოჩა ბარნოვი

ავტოკეფალიის ტომოსის გადაცემის  

ზოგიერთი ასპექტი

გოჩა ბარნოვი*

თავისთავად საინტერესო ფაქტია, რომ უკრაინის ეკლესიის 
ავტოკეფალიის გამოცხადებამ, ისტორიული პრეცენდენტების-
გან განსხვავებით, საეკლესიო სივრცეში ორი ფუნდამენტური 
და ურთიერთდაკავშირებული საკითხი წამოჭრა: პირველი – 
რამდენად აუცილებელია ახალი ავტოკეფალიის აღიარება სხვა 
ადგილობრივი ავტოკეფალიური ეკლესიების მხრიდან? და მე-
ორე – ფლობს თუ არა კონსტანტინოპოლის საპატრიარქო ავტო-
კეფალიის მინიჭების ექსკლუზიურ კომპეტენციას? პირველი 
საკითხის დაშვება (რომ აღიარება აუცილებელია), ტექნიკურ 
ნონსენსამდე მიგვიყვანს, რადგან გამოდის, რომ კონსტანტინო-
პოლის საპატრიარქოს მიერ გაცემული ტომოსი სრულდება ე. 
წ. „შეყოვნების პირობით“ და ძალაში მხოლოდ სხვათა (და თან 
ადგილობრივი ავტოკეფალიური ეკლესიების უმრავლესობის) 
თანხმობის შემდეგ შედის, რადგან ნიკეის კრების მე-6 კანონის 
თანახმად, ეკლესიაში ყველა სადავო საკითხის გადაწყვეტა უმ-
რავლესობის პრინციპით ხდება. და კიდევ, როდის ხდება აქტი 
ძალმოსილი – გამოცემის მომენტიდან თუ აღიარების შემდეგ? 
საბოლოო ჯამში, თუ სხვა ადგილობრივი ეკლესიების მხრიდან 
აღიარება გადამწყვეტია, მაშინ ეჭვქვეშ დგება არა მხოლოდ 
პროცედურის კანონიერება, არამედ მსოფლიო საპატრიარქოს 
ექსკლუზიური უფლებამოსილება ავტოკეფალიის მინიჭებაზე. 
საკითხის სიღრმისეულად გასააზრებლად, მიმოვიხილოთ ისტო-
რიული კონტექსტი.

*	 სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი, https://orcid.org/0000-0002-6250-
5309



9

დიალოგი, N9(18), 2025

ცნობილია, რომ კანონიკური სამართლის ძირითადი წყაროებია 
წმინდა გადმოცემა, წმინდა წერილი და საეკლესიო კანონები, ასევე 
– ჩვეულება. ვინაიდან ჩვეულება, სინამდვილეში, წმინდა გადმოცე-
მის ნაწილს წარმოადგენს და აქტიურად მონაწილეობს სამართლის 
ჩამოყალიბებაში (ფორმირებაში), მას პირდაპირი კავშირი აქვს ჩვე-
ნთვის საინტერესო, ავტოკეფალიის მინიჭების საკითხთან. ავტო-
კეფალიის მინიჭება, რეალურად, ახალი საეკლესიო ერთეულის წა-
რმოშობას ნიშნავს. პარალელურად, ეს კანონიკური იურისდიქციის 
ცვლილებას იწვევს. კანონიკური საფუძველი ამ პროცედურისათ-
ვის, როგორც ეს ცნობილია, არის ტრულის მსოფლიო კრების 
38-ე კანონი, რომელიც ავალდებულებს ეკლესიას სახელმწიფოს 
მიერ ახლადდაარსებული ქალაქისთვის (და შესაბამისად სამთა-
ვროსთვისაც) ანალოგიური საეკლესიო უფლებების მინიჭებას1. 
უფრო ზუსტად, 38-ე კანონი, რომელიც რეალურად ქალკედონის 
მე-17 კანონის სულისკვეთების გამომხატველია, ყველაზე მყარი 
არგუმენტია, რომ ახალი სახელმწიფოს დაარსების საფუძველზე, 
ახალი ავტოკეფალიური ეკლესიაც დაფუძნდეს – „სამოქალაქო და 
საერო წესს საეკლესიო საქმეთა განწესებაც უნდა მიჰყვეს“ ანუ 
საეკლესიო მოწყობა უნდა მიჰყვეს საერო ადმინისტრაციულ მო-
წყობას. ახალი, სუვერენული სახელმწიფოს (მაგ. XIX საუკუნეში 
ბალკანური სახელმწიფოები) წარმოშობის შემთხვევაში, საეკლე-
სიო წყობა ვალდებულია, ტრულის 38-ე კანონის საფუძველზე, მო-
ერგოს ამ ახალ პოლიტიკურ რეალობას, რათა ახალი პოლიტიკური 
ერთეულის ეკლესია არ დაექვემდებაროს იმ საეკლესიო ცენტრს, 
რომელიც სხვა ქვეყანაში მდებარეობს (მაგალითად, უკრაინის შემ-
თხვევაში აგრესორი ქვეყნის ტერიტორიაზე). ამასთანავე, ფაქტია, 
რომ დღემდე არსებული ავტოკეფალიის ტომოსები მხოლოდ მსო-
ფლიო საპატრიარქოს მიერ იქნა გაცემული და აუცილებლად მის 

1	  Ράλλη Γ. – Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 392.



10

გოჩა ბარნოვი

მიმართ გაგზავნილი თხოვნების საფუძველზე2. ეს პროცედურა 
აღესრულებოდა როგორც კანონებთან შესაბამისობის (სერბეთი, 
საქართველო, პოლონეთი), ისე ავტოკეფალიის თვითნებური გამო-
ცხადების – წინსწრების შემთხვევაშიც, როდესაც თვითგამოცხადე-
ბულ ეკლესიის ანტიკანონიკური (შეიძლება ითქვას სქიზმატური) 
პერიოდი მსოფლიო საპატრიარქოს მიერ შესაბამისი ტომოსის გა-
მოცემის შემდეგ (რუსეთი, საბერძნეთი, ალბანეთი, ბულგარეთი, 
ჩეხეთ-სლოვაკეთი) იცვლებოდა კანონიკურით. ზოგადად, ავტო-
კეფალიის მინიჭების პროცედურას წინ უსწრებს იმ ადგილობრივი 
ეკლესიის თხოვნა, რომელსაც სურს ავტოკეფალია. გარდა ამისა, 
შეიძლება იყოს პოლიტიკური ორგანოს თხოვნა, რომლის კუთვნილ 
სახელმწიფო და გეოგრაფიულ საზღვრებში არსებობს ეს ეკლე-
სია ან საეკლესიო სავსების თხოვნა, რომელშიც კლერიკოსებთან 
ერთად საეროებიც შედიან. ამასთანავე, ყველა ზემოხსენებული 
ფორმის ერთობლიობაც შესაძლებელია3. რაც შეეხება თხოვნას 
ავტოკეფალიის მოსაპოვებლად, დღემდე ის ყოველთვის მსოფლიო 
საპატრიარქოს წმინდა სინოდს მიემართებოდა. ამ პროცედურას, 
თავისუფლად და ყოველგვარი ძალდატანების გარეშე მიყვებოდა 
ყველა მართლმადიდებელი ეკლესია, რაც ნათლად ჩანს მათ მი-
მართვებში მსოფლიო საპატრიარქოს წმინდა სინოდისადმი. შესა-
ბამისად, ყველა მართლმადიდებელი ავტოკეფალიური ეკლესია 

2	  ეს თავის მხრივ განპირობებულია კონსტანტინოპოლის საყდრის პატივის 
უპირატესობით. ქალკედონის მსოფლიო კრების 28-ე კანონის მიხედვით კონ
სტანტინოპოლს, როგორც აღმოსავლეთის საყდრებს შორის პატივის პირვე-
ლობის და თანასწორთა შორის პირველის პატივის მფლობელს, შეუძლია და-
არეგულიროს იმ ეპისკოპოსების პრობლემები, რომლებიც არ შედიან კრების 
მიერ განსაზღვრულ იურისდიქციაში (იგულისხმება რომის იმპერიის გარეთ 
არსებული ეპისკოპოსები). ამიტომ, ნებისმიერი ეკლესიის ავტოკეფალიის გა-
მოცხადება ან გაუქმება ისტორიულად კონსტანტინოპოლის საყდარს დაუკა-
ვშირდა და ეკლესიის ერთობისათვის მის პასუხისმგებლობას მართლმადიდე-
ბელ ეკლესიათა შორის კოორდინირების მეშვეობით.
3	  Φειδά Βλ., Το “Αὐτοκέφαλον» και το «Αὐτόνομον» ἐν τῇ Ὀρθοδόξῳ Ἐκκλησίᾳ, 
ἐν Ἱεροσολύμοις 1979, 21-28.



11

დიალოგი, N9(18), 2025

აღიარებს ამ პროცედურის კანონიკურობას, რომელსაც თავადაც 
მიჰყვებოდნენ ავტოკეფალიის მოპოვებისას. ეს კი იმას ნიშნავს, 
რომ იგივე ავტოკეფალიურმა ეკლესიებმა ხანგრძლივი და ერთგ-
ვაროვანი პრაქტიკით, რომლისგანაც სხვათა შორის, არასოდეს გა-
დაუხვევიათ, წარმოშვეს (გნებავთ ჩამოაყალიბეს) ჩვეულება, რის 
შემდეგაც ეს ჩვეულება იქცა კანონად.

საკითხში უფრო კარგად გარკვევისათვის მნიშვნელოვანია 
ჩვეულების ფენომენის განხილვა როგორც საერო, ისე საეკლესიო 
სამართალში, რათა ნათელი გახდეს იმ პრივილეგიის არსი და კანო-
ნიკურობა, რომელსაც ამ კონკრეტულ საკითხში კონსტანტინოპო-
ლის საპატრიარქო ფლობს.

ზოგადად, ჩვეულება წინ უსწრებს სამართალს. ადამიანთა შო-
რის ურთიერთობასაც სწორედ ჩვეულება აწესრიგებდა, „ჩვეულება 
ეფუძნება სამართლებრივ საზოგადოებაში ხანგრძლივ, საზოგადო 
ფაქტობრივ პრაქტიკას, ამას შეიძლება დაემატოს სუბიექტური 
ელემენტი, რომ ეს პრაქტიკა სამართლებრივ რწმენას ეყრდნო-
ბა“4. რენე დავიდი მიიჩნევს, რომ „ჩვეულება არაა სამართლის ძი-
რითადი და პირველადი ელემენტი, არამედ ერთ-ერთი, რომელსაც 
სულაც არ აქვს პირველხარისხოვანი მნიშვნელობა კანონმდებ-
ლობასთან მიმართებაში, თუმცა მისი როლი არც ისე პატარაა”. 
მიუხედავად იმისა, რომ ფრანგი და გერმანელი იურისტები მასში 
მოძველებულ წყაროს ხედავენ, რომელიც მცირეოდენ როლს ას-
რულებს მას აქეთ, რაც კოდიფიკაციასთან ერთად კანონის უზენა-
ესობა ვაღიარეთ... და მისი გამოყენების აუცილებლობას მხოლოდ 
მაშინ ხედავენ, როდესაც კანონი პირდაპირ მიუთითებს მასზე. 

გერმანიაში, შვეიცარიასა და საბერძნეთში ჩვეულება ერთი მიმარ

თულების სამართლის ორ წყაროდ მიიჩნევა5. არის შემთხვევები, 

4	  მუთჰორსტი ოლაფ, სამართალმცოდნეობის საფუძვლები, დავით მაისურა-
ძის თარგმანი, თბილისი 2019, 266-267.
5	  Zepos P. J., Quinze années d’application du Code civil hellénique. – “Revue 



12

გოჩა ბარნოვი

როდესაც „კანონის უკეთ გაგებისათვის საჭიროა მისი ჩვეულებით 

შევსება ან ჩვეულების თვალსაზრისით ახსნას ითხოვს ცნებები, 
რომლითაც სარგებლობს კანონმდებელი; მაგ. ჩვეულების მოშვე-
ლიების გარეშე ვერ ვიტყვით ითვლება თუ არა მოცემული ნიშანი 
ხელმოწერად, შეუძლია თუ არა სამართალდამრღვევს მიუთითოს 
შემამსუბუქებელ გარემოზე, ითვლება თუ არა ესა თუ ის ქონება 
საოჯახო სუვენირად, არსებობდა თუ არა მორალური საფუძველი 
ვალდებულებების წერილობითი დასტურის მიღებისთვის. დღეს, 
ჩვეულებამ იშვიათი გამონაკლისების გარდა, დაკარგა სამართლის 
ავტონომიური წყაროს ხასიათი და მისი საკითხი მხოლოდ კანო-
ნის განმარტებასთან დაკავშირებით დგება“. დავიდი მიიჩნევს, 
რომ ჩვეულებაზე უფრო ზუსტი წარმოდგენა მაშინ ექნებათ, როცა 
ტრადიციას ააღორძინებენ და შეწყვეტენ სამართლის კანონთან 
გაიგივებასო ანუ როდესაც კანონი გაგებულ იქნება, როგორც სა-
მართლის გამოხატვის ერთ-ერთ საშუალებად6. რომის სამართლის 
მიხედვითაც ჩვეულების წყარო სახალხო გონია და ის წყობილე-
ბაზე არ არის დამოკიდებული. ამიტომ, ის შეიძლება წინაისტორი-
ულადაც განვითარდეს. უბრალოდ, ის ეფუძნება გარკვეული წესის 
ხანგრძლივად, უწყვეტად მოქმედებასა და დაცვას, ხალხის სამა-
რთლებრივ მრწამსს, და უნდა ავსებდეს არსებულ კანონს, არ უნდა 
ეწინააღმდეგებოდეს მას და მხოლოდ საკანონმდებლო ხარვეზს 
უნდა აღმოფხვრიდეს7.

ახლა, ჩვეულების როგორი გაგება არსებობს საეკლესიო ცხო-
ვრებაში? ჩვენთვის ჩვეულების სწორედ ამ კუთხით განხილვას 
აქვს მნიშვნელობა, რათა მართებულად გავიგოთ ჩვენთვის საინტე-
რესო საკითხი. 

internationale de droit comparé”, 1962, 281-308; Beguelin M. Das Gewohnheits-
trecht in der Praxis des Bundesgericht, 1968.
6	  დავიდი რენე, თანამედროვეობის ძირითადი სამართლებრივი სისტემები, თედო 
ნინიძისა და ეკატერინე სუმბათაშვილის თარგმანი, თბილისი 2010, 128-131.
7	  გარიშვილი მ., ხოფერია მ., რომის სამართალი, თბილისი 2013, 26-27.



13

დიალოგი, N9(18), 2025

იმთავითვე ვიტყვით, რომ ეკლესიაში „ჩვეულება“8 მხოლოდ 
„ჭეშმარიტების კანონის“9 მეშვეობით გაიგება, რაც ნათლად წა-

8	  სიტყვა „ჩვეულება“ საეკლესიო ცხოვრებაში ბევრგან გვხვდება (ევსები კე-
სარიელი, საეკლესიო ისტორია 5, XXIII, 1, ზურაბ ჯაშის თარგმანი, თბილისი 
2007, 221-222; სოკრატე, საეკლესიო ისტორია, 5, 22, ზურაბ ჯაშის თარგმანი, 
თბილისი 2012, 331-334), მაგრამ ჩვენს თემასთან მიმართებაში განსაკუთრე-
ბით მნიშვნელოვანია ნიკეის პირველი მსოფლიო კრების მე-6 და მე-7 (Ράλλη 
Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 1853, 128-
132), ეფესოს მესამე მსოფლიო კრების მე-8 (Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα 
των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 1853, 203-204), ქალკედონის მეო-
თხე მსოფლიო კრების 28-ე (Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών 
Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 1853, 280-281) კანონებში. 
9	  „ჭეშმარიტების კანონი“ არის ერთგვარი საზომი ეკლესიაში დაცული სარ-
წმუნოებისა (Regula fidei) და ჭეშმარიტების (Regula veritatis) განსაზღვრისათ-
ვის. ეს ჭეშმარიტება მოციქულებმა უფლისგან მიიღეს და შემდეგ ეკლესიას 
გადასცეს როგორც „ვედრი (მიბარებული)“ (1 ტიმ. 6,20), როგორც ერთიანი 
„სახე მოძღურებისა“ (რომ. 6,17) და როგორც ღვთისმოყვარე ცხოვრებისა და 
რწმენის კანონი. მოციქულთაგან გადმოცემული ჭეშმარიტება (სარწმუნო-
ების დოგმები) წარმოადგენდა traditio vetus-ის ან traditio ab apostolis-ის უმ-
ნიშვნელოვანეს ნაწილს (Εἰρηναίου Λουγδούνου, Ἔλεγχος V, XX, 1, PG 7 (2), 
1177). განსაზღვრული წესით განმარტებული სარწმუნოებაცნობილი ებრაელი 
ქრისტიანი ისტორიკოსი ჰეგეზიპე თავის ნაშრომში „მოგონებები (ღირსშესა-
ნიშნაობები)“ აღნიშნავს, რომ მიუხედავად იმისა, რომ მოციქულთა ეპოქაში ეკ-
ლესიის სწავლება კვლავაც უბიწო, სუფთა და შეურყვნელი იყო, „არსებობდნენ 
ზოგიერთი, ვინც ცდილობდა, გაერყვნა უვნებელი (მრთელი, დაუზიანებელი) 
კანონი მაცხოვნებელი ქადაგებისა“ (Ἡγήσιππος, Ὑπομνήματα Γ’, PG 5, 1320). 
ამ გაგებით, ტერმინ „კანონის“ მნიშვნელობით, რომელიც მოიცავს როგორც 
სწავლების მეთოდს, ასევე მის შინაარსს, პირველად საუბრობს მოციქული პა-
ვლე თავის „მეორე წერილში კორინთელთა მიმართ.“ აქ ის, ებრაელ ცილისმწა-
მებლებს საკუთარ თავს ადარებს და ხაზს უსვამს, რომ მხოლოდ მან ასწავლა 
ღვთიური კანონის შესაბამისად (10, 12-18). „წერილში გალატელთა მიმართ“ 
კი მორწმუნეებს მოუწოდებს, რომ თუ ისინი მის სწავლების კანონს დაიცავენ, 
ღვთის მშვიდობასა და მოწყალებას მიიღებენ (6,14).

ამ დროიდან მოყოლებული, პავლეს ეს რჩევა და იოანეს მეთოდი გახდა ეკ-
ლესიის მამებისა და მწერლების მთავარი დარიგება მორწმუნეებისთვის, რომ 
დარჩნენ მტკიცედ მოციქულთა ამ კანონში. კლიმენტი რომაელი, რომელიც 
იოანეს თანამედროვედ მოქმედებდა და წერდა, კორინთოს ეკლესიაში არსე-
ბულ არეულობებს ეხმაურებოდა და ძმებს მოუწოდებდა, გახსენებოდათ ის 
კანონი, რომელიც მათ ეკლესიის დამაარსებელმა გადასცა (კლიმენტი რომა-
ელი, კორინთელთა მიმართ პირველი ეპისტოლე, VII, 1-3, გიორგი ზვიადაძის 
თარგმანი, თბილისი 1997, 14-15). ამასთანავე, ის კორინთოს ეკლესიის სამ-



14

გოჩა ბარნოვი

რმოაჩენს მის მჭიდრო კავშირს წმინდა გადმოცემასთან10. ჩვეუ-
ლება, უბრალოდ, ადასტურებს გადმოცემის არსებობას. ზოგადად, 
ჩვეულება საეკლესიო ცხოვრების გარეგნულ მოწყობასა და მოქმე-
დებას მიემართება ანუ საეკლესიო წესიერებას. ის, საეკლესიო 

ღვდელოებას ურჩევდა, ღვთისადმი სათნოდ ემსახურათ „თავიანთი წესრიგის 
დაცვით, კეთილსინდისიერებით, არ გადაეჭარბებინათ საკუთარი მსახურების 
განსაზღვრული კანონისთვის, ღირსეულად” (იგივე, XLI, 1, 39).

აღსანიშნავია, რომ ირინეოსამდე ტერმინი „ჭეშმარიტების კანონი,“ რო-
მელიც ერეტიკოსთა ცრუ კანონს უპირისპირდება, პირველად კორინთოს 
ეპისკოპოს დიონისეს მიერ გამოიყენება (დაახლოებით 160-180 წლები), მის 
წერილში ნიკომიდიელთა მიმართ (ევსები კესარიელი, საეკლესიო ისტორია 4, 
XXIII, ზურაბ ჯაშის თარგმანი, თბილისი 2007, 169-170). ამიტომაც, სამართლი-
ანად აღინიშნა, რომ „დიონისეს პიროვნებაში ვხედავთ ჭეშმარიტების კანონის 
პირველ თეოლოგს” (Παπαδοπούλου Στ., Πατρολογία Α’, Αθήνα 2000, 268).

ამრიგად, ეკლესია თავის ტრადიციას პირველ რიგში ხედავდა „ჭეშმარიტე-
ბის კანონში“ (Regula veritatis ან Regula fidei) ან „რწმენის კანონში“ (Lex fidei). 
თეოლოგიურ ენაში ტერმინ „კანონს“ მეტაფორული მნიშვნელობა აქვს და აღ-
ნიშნავს მართებული რწმენის საზომს, რომელიც მოციქულებმა ეკლესიას გა-
დასცეს. ეკლესიის თეოლოგია არც ერთ სხვა მიზეზით არ იყო მართებული და 
სანდო, გარდა იმისა, რომ ის მოციქულთა სწავლების საფუძველზე იდგა, ანუ 
იმ კანონის საფუძველზე, რომელიც მათ დააწესეს.

ეკლესიის ეს თეოლოგია წარმოადგენს ერთგვარ „წინდს“, რომელიც განირ-
ჩევა „ბილწთა მათგან ცუდთა ჴმათა და სიტყჳს-გებათა მათგან ტყუვილით სა-
ხელის მეცნიერებისასა“ (1 ტიმ. 6,20; Σκουτέρη Κ., Ιστορία Δογμάτων Α’, Αθήναι 
1998, 490). ამიტომ, სამართლიანად წინ აღუდგება ტერტულიანე იმ ერეტი-
კოსებს, რომლებიც ამ „წინდს“ აპოკრიფულად მიიჩნევდნენ (Tertullianus, De 
praescriptione haereticorum XXV, 3 PL 2, 43 ).

ტერმინ „ჭეშმარიტების კანონს“ ირინეოსი ათჯერ იყენებს თავის ნაშრომში 
„მხილება და დამხობა ცრუ ცოდნისა“, სადაც ყველა შემთხვევაში ის აღნიშ-
ნავს ან თავდაპირველად გადაცემულ შეუბღალავ ჭეშმარიტებას ან მართებულ 
რწმენას. ლიონის ეპისკოპოსისთვის უდავო ფაქტია, რომ მხოლოდ ისინი, ვინც 
მოციქულთა მოწმობას მისდევენ და შეუბღალავ ჭეშმარიტების კანონს იცა-
ვენ, შეძლებენ ხსნას (Εἰρηναίου Λουγδούνου, Ἔλεγχος III, XV, 1, PG 7 (1), 918).
10	  წმინდა გადმოცემაზეა დაფუძნებული საეკლესიო ცხოვრება და მისი ისტო-
რიული განვითარებაც. წმინდა გადმოცემა დგას უფლის სწავლების ავთენტუ-
რობასა და უფლის მოწაფეების ძალმოსილებაზე (Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα 
των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 1853, 301-308). მოციქულების ეს 
სწავლება და გადმოცემა იმემკვიდრეს საეკლესიო მამებმა. აქვე ვიტყვით, რომ 
წმინდა გადმოცემა ზეპირი წესით გადაეცემოდა თაობიდან თაობას, თუმცა 
არსებობს გადმოცემის წერილობითი ფორმაც (2 თეს. 2,15).



15

დიალოგი, N9(18), 2025

ცხოვრების ერთი რომელიმე კონკრეტული მოქმედების მეშვეო-
ბით, არის ცოცხალი გადმოცემის გამოხატულება. „ჩვეულება ჩა-
მოყალიბდა და დამკვიდრდა საეკლესიო სავსების მიერ დიდი ხნისა 
და ერთგვაროვანი გამოყენების პრაქტიკით. ჩვეულება ესაა კა-
ნონის პოტენცია, წმინდა კაცთაგან დაწესებული სახით ჩვენთვის 
გადმოცემული. ბალსამონი აღნიშნავს, რომ ხანგრძლივი დროის 
ჩვეულებად გარდაქმნილი პრაქტიკა კანონად მაშინ მკვიდრდება, 
როცა ის სამსჯავროს წინაშე გამოიცდება“11. სერბი კანონისტი 
ნიკოდიმოს მილაში წერს: „საეკლესიო სამართალში ჩვეულება 
დამოკიდებულია რომელიმე განსაზღვრულ გადმოცემაზე ან წა-
რმოადგენს გადმოცემული ჭეშმარიტების გამომხატველობით სა-
ხეს; მაგრამ, აუცილებლად მორწმუნეების ცხოვრების მოთხოვნე-
ბის რეგულაციისთვის არის, იმ შემთხვევაში, როცა არ არსებობს 
საეკლესიო გადმოცემა შესაბამისი შემთხვევისთვის.“12. ბასილი 
დიდი წერს: „შევიწყნარებთ ხმას (გულისხმობს საღვთო ნიშანს, გ. 
ბ.), რომელიც ერთი მხრივ სასურველი, შესაფერისი და მისაღებია 
წმინდანებისთვის და მეორე მხრივ, დამტკიცებული საკმაოდ ხა-
ნგრძლივი ჩვეულებით“13. (ჩვეულება არ მიემართება საეკლესიო 
დოგმებს14, რამდენადაც დოგმები არის სარწმუნოების ჭეშმარი-
ტება, რომელიც ეკლესიამ გამოცხადებით მიიღო, ამიტომ, ისინი 
ზიარია ყველა ადგილობრივი ეკლესიისათვის).

ჩვეულება, კონკრეტულად, საეკლესიო ცხოვრების კანონი-
კური შინაარსის საკითხების გადაწყვეტისთვისაა. სავარაუდოდ, 
პირველ ქრისტიანულ თემებში თავად მორწმუნეები იღებდნენ სა-
კუთარ თავზე ისეთი საეკლესიო საკითხების რეგულირებას, რო-

11	  ბუმისი პ., კანონიკური სამართალი, ირინე გარაყანიძის თარგმანი, თბი-
ლისი 2007, 36-37.
12	  Μίλας Ν., Εκκλησιαστικό Δίκαιο, Τὸ Ἒκκλησιαστικὸν Δίκαιον τῆς Ὀρθοδόξου 
Ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας, μετάφραση ἐκ τοῦ γερμανικοῦ ὓπὸ Μ. Ἂποστολοπούλου, 
Ἀθῆναι 1906, 63.
13	  Μεγάλου Βασιλείου, Περὶ τοῦ ἁγίου Πνεύματος 29,75 PG 32, 209. 
14	  Μεγάλου Βασιλείου, Περὶ τοῦ ἁγίου Πνεύματος 29,75 PG 32, 200-201.



16

გოჩა ბარნოვი

მელთა შესახებაც მოციქულთა განწესებები არაფერს ამბობდა. 
მოგვიანებით, იმავე პრობლემების გადაჭრა უკვე ეპისკოპოსებს 
უწევდათ. ეს პროცესი იყო ეკლესიის გამოცდილებითი ცხოვრება, 
რომელიც, რეალურად, იყო კიდეც საეკლესიო ჩვეულების წარმო-
შობის მიზეზი. დროთა განმავლობაში, ეკლესიის გარეთ, როდე-
საც სამართლის ნორმები ფეხს იკიდებს სოციალურ ცხოვრებაში, 
იწყება ერთგვარი დაპირისპირება საერო კანონსა და ჩვეულებას 
შორის, რაც გამოწვეული იყო უტყუარობაზე პრეტენზიით, რო-
გორც ექსკლუზიური ბატონობის შეგნებულობის მქონე ხალხის, 
ისე, კანონმდებელთა კორპუსის მხრიდან. ამ მდგომარეობამ წა-
რმოშვა ერთგვარი დილემა დაწერილ და დაუწერელ კანონს (ანუ 
ჩვეულებას) შორის უპირატესობასთან მიმართებაში. სოციალური 
ცხოვრების პირველ ფორმებში (ოჯახი, ნათესავი, ტომი) ჩვეულება 
იყო თემური ცხოვრების მარეგულირებელი. შემდეგ, ეს ჩვეულება 
დაუწერელ კანონად გვხვდება. სახელმწიფოს წარმოშობის დროს 
შეუძლებელი იყო ჩვეულების მეშვეობით საზოგადოების მართვა. 
შესაბამისად, დაუწერელი კანონი დაწერილმა კანონმა ჩაანაცვლა, 
რაც ნიშნავდა იმას, რომ სახელმწიფო ხელისუფლება ნელ-ნელა 
ირგებდა სამართლის სამოსს. საეკლესიო ცხოვრებაში ამგვარი 
დაპირისპირების არარსებობა ერთმა პრინციპმა განაპირობა: 
დოგმები, ღვთისმსახურებები და მმართველობითი ინსტიტუტები 
ეკლესიაში ეფუძნება წმინდა გადმოცემას. ამიტომ, საეკლესიო 
ცხოვრების ეს გამოხატულებები არა თუ ერთმანეთს უპირის-
პირდებიან, არამედ ერთ ორგანულ მთლიანობას წარმოადგენენ 
– ერთი მეორეს ავსებს, ერთი რომელიმე ინსტიტუტი მეორის ნაკ-
ლულოვანებას ავსებს, მსგავსად ადამიანის სხეულისა. მართალია, 
ეკლესია წმინდა გადმოცემას ეფუძნება, მაგრამ ეს გადმოცემა არ 
არის სტატიკური, არამედ დინამიკური, რადგან ის გამუდმებით გა-
ნახლდება და ახალ ფორმებს იძენს ცხოვრებისეული მოთხოვნების 
შესაბამისად15. ეკლესიის პასტორალური საქმე, მისი ცოცხალი ბუ-

15	  Χρυσοστόμου, Λόγος πρὸς Ἱουδαίους καὶ Ἑλλὴνας ἀπόδειξις 15, PG 48, 834.



17

დიალოგი, N9(18), 2025

ნება და რაც მთავარია სულიწმიდის წინამძღოლობა აჩვენებს, რომ 
ეკლესია არასოდეს ყოფილა მიჯაჭვული ფორმაზე, და არასოდეს 
ანიჭებდა განსაკუთრებულ მნიშვნელობას წერილობით ფორმას. 
უძველესი ეკლესიის სწავლებაც ხომ ზეპირი სახით ვრცელდე-
ბოდა, რომელიც თავის მხრივ, წმინდა გადმოცემას ეყრდნობოდა. 
ამის მაგალითი ახალი აღთქმაა, რომელიც არის ქადაგების დამოწ-
მება16. მოციქულების ზეპირი გადმოცემა, დროსა და სივრცეში გა-
ვრცელებული განმარტავს და ავსებს წმინდა წერილს, რომელიც 
თავის მხრივ, ნათელს მოჰფენს ზეპირი გადმოცემის ჭეშმარიტე-
ბას. გადმოცემის ეს ზეპირი ფორმა არ იცვლება თვითნებურად ეკ-
ლესიის რომელიმე წევრის მიერ. წმინდა გადმოცემა არის კონკრე-
ტული და ის „ჭეშმარიტების კანონის“ შესაბამისად გამოიხატება17. 
ეს „ჭეშმარიტების კანონი“ შეუბღალავია, რადგან იშვა ეკლესიის 
წიაღში და მასშივე განახლდება.

აღვნიშნეთ, რომ ჩვეულება ეკლესიის წესს და წესიერებას გა-
მოხატავს. ჩვეულებასა და წმინდა გადმოცემას შორის არის იმგ-
ვარი ერთობა, როგორც ხატსა და არქეტიპს შორის18. ჩვეულება, 
როგორც ხატი ფლობს არქეტიპული წმინდა გადმოცემის დამახა-
სიათებელ ელემენტებს. ჩვეულების მიზანი ამ არქეტიპისკენ გზის 
ჩვენებაა მათთვის, ვინც საეკლესიო ერთობაშია. აქვე ვიტყვით, 
რომ ჩვეულებაში, წმინდა გადმოცემის ხატისებრად გამოვლენილი 
წმინდა გადმოცემა არის მრავალფეროვანი, რადგან ის მიემართება 
როგორც სარწმუნოების პრინციპებს, ისე ეკლესიის მმართველო-
ბასა და ორგანიზებას.

ვნახოთ ზოგიერთი ჩვეულების კავშირი გადმოცემასთან. მე-
ორე მსოფლიო კრების მე-2 კანონი19 ეპისკოპოსების იურისდიქციას 
მხოლოდ მათი ეპარქიებით შემოსაზღვრავს, რითაც ის, რეალურად, 

16	  Αγουρίδου Σ., Εἰσαγωγή εἰς την Καινήν Διαθήκην, Θεσσαλονίκη 1971, 28.
17	  Εἰρηναίου Λουγδούνου, Ἔλεγχος I, IX, 4, PG 7 (1), 544-548.
18	  Μεγάλου Βασιλείου, Περὶ τοῦ ἁγίου Πνεύματος 18,45 PG 32, 149.
19	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 169-172.



18

გოჩა ბარნოვი

განაახლებს მოციქულთა მე-14 და პირველი მსოფლიო კრების მე-6 
კანონებს. თავის მხრივ, ზემოხსენებული კანონები ეფუძნება ჩვე-
ულებას, რომლის თანახმადაც ეპისკოპოსსა და მის საეპისკოპო-
სოს შორის არის ურღვევი და ორგანული კავშირი, რომელიც თავის 
მხრიც, არის ხატი მამაკაცსა და დედაკაცს შორის კავშირისა20. მე-
ორე მსოფლიო კრების მე-2 კანონით განსაზღვრულია სამეზობლო 
საეპისკოპოსოების ეპისკოპოსების განსაკუთრებული უფლება 
„უცხო ტომთა შორის არსებულ საღვთო ეკლესიებზე“. მართალია 
ეს კანონში ცხადად არ წერია, მაგრამ კანონის განმარტებაში მი-
ნიშნებულია იმ გადმოცემაზე, რომელსაც დაეფუძნა ეს ჩვეულება 
(ზონარა, ბალსამონი)21. რა არის ეს ჩვეულება: ეპისკოპოსი თავისი 
სარწმუნოებითა და ცხოვრებით იმგვარად უნდა ბრწყინავდეს, 
რომ შეეძლოს საჭირო შემთხვევაში სამეზობლო საეპისკოპოსოს 
წინამძღოლობაც. ცნობილია, რომ ეპისკოპოსის კანონიკური იუ-
რისდიქცია საკუთარ ეპარქიაში არის უპირველესად ჩვეულება, და 
ამას შემდეგ ეფუძნება პატრიარქების პენტარქიის ინსტიტუტი: „ამ-
გვარი ჩვეულებითი წყობა მეორე საუკუნის ბოლოდან გამოჩნდა და 
სრულიად გაბატონდა საეკლესიო პრაქტიკაში მესამე საუკუნის შუა 
ათწლეულებში. პატივის უპირატესობის ინსტიტუტის წარმოშობა 
არ იყო შემთხვევითი, არამედ ნაკარნახევი საეკლესიო საჭიროები-
საგან, ხოლო მისი დაკანონება რომის იმპერიის ადმინისტრაციული 
სისტემის შესაბამისად განხორციელდა. პოლიტიკურ ერთეულებში 
თავისთავად ჩამოყალიბდა, განვითარდა და განმტკიცდა საყდრე-
ბის პატივის უპირატესობა, როგორც კარგად დაფუძნებული ჩვეუ-
ლებითი წყობა. გარკვეული საყდრების მიმართ პატივის უპირატე-
სობის ჩამოყალიბება სამთავროს საზღვრებში არ არის საეკლესიო 
წყობიდან რაიმე გადახვევა, რადგან ეკლესია პირველივე დღეები-

20	  საქმ. 20,28; Γρηγορίου Ναζιανζηνού, Λόγος 36, PG 36, 268, 273; Εὐσεβίου 
Καισαρίας, Εἰς τὸν βίον Κωνσταντίνου 3, 61, PG 20, 1136.
21	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 171-172.



19

დიალოგი, N9(18), 2025

დან ითვალისწინებდა იმპერიის ადმინისტრაციულ ერთობას სახა-
რების ქადაგების საქმეში“22. რეალურად, ეს ინსტიტუტი ეკლესიო-
ლოგიური ტიპის გადმოცემას ეფუძნება – ერთი მხრივ, ეპისკოპო-
სის, როგორც კლერიკოსებისა და ერის სისავსის შემომკრებელისა 
და ღმერთის ხატისებრი ხელმწიფების მქონის ფაქტორს, და მეორე 
მხრივ, ეპისკოპოსებს შორის არსებული თანასწორობის პრინციპს, 
რომელიც თავის მხრივ, ადგილობრივ ეკლესიებს შორის არსებულ 
ერთობას ეფუძნება. ეს ერთობა ეპისკოპატის სინოდური წესით 
მოქმედებაში გამოიხატება. საეკლესიო ჩვეულების ეს სიღრმისე-
ული შინაარსი არის საერო ჩვეულებისაგან ნიშანდობლივი განმას-
ხვავებელი, სადაც (საერო ჩვეულებაში) სამართლიანობის შესახებ 
კოლექტიური წარმოდგენა და მისი მიზანი საზოგადოებაში წესრი-
გისა და მშვიდობისათვის, საკმარისია მისი აღიარებისათვის.

საინტერესო საკითხია, როგორაა შესაძლებელი კერძო ან ცალ-
კეული ჩვეულებების შემთხვევაში გადმოცემასა და ჩვეულებას შო-
რის კავშირის ახსნა? ჩვეულება, გადმოცემის მსგავსად, მხოლოდ 
საეკლესიო წიაღშია მართებული, რადგან ნებისმიერი ჩვეულების 
განხილვა შეუძლებელია წმინდა გადმოცემისაგან განცალკევებუ-
ლად, რადგან ჩვეულება ამ გადმოცემას წარმოადგენს. ყველაზე 
კლასიკურ მაგალითს მესამე მსოფლიო კრების მე-8 კანონი გა-
დმოსცემს, რომელიც განსაზღვრავს კვიპროსის ეკლესიის დამო-
უკიდებლობას (კრების ოქმში დამოუკიდებლობა წერია და არა 
ავტოკეფალია, რადგან დოკუმენტი პრაქსისით განისაზღვრა და 
არა ტომოსით). ამიტომ, კვიპროსის ეკლესიის მღვდელმთავრებს, 
ყოველგვარი ზემოქმედებისა და იძულების გარეშე, შეუნარჩუნდეს 
წმინდა მამათა კანონებისაებრ და უძველესი ჩვეულების თანახმად 
იმის უფლება, რომ თავად დაასხან ხელი ეპისკოპოსებს“23. გადმო-

22	  Φειδά Βλ., Προϋποθέσεις Διαμορφώσεως τοῦ θεσμοῦ τῆς Πενταρχίας τῶν 
Πατριαρχῶν Α’, Ἀθήναι 1969, 36-37.
23	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 203.



20

გოჩა ბარნოვი

ცემა, რომელსაც ეს „უძველესი ჩვეულება“ ეფუძნება არის კვიპ-
როსის, როგორც სამოციქულო ეკლესიის პატივის უპირატესობა24. 
ეს უძველესი გადმოცემა მდგომარეობს იერარქიის არსში, რომელ 
იერარქიასაც აქვს საღვთო წარმომავლობა25. აგრეთვე, ამ ჩვეულე-
ბის მიზეზი არის თეოლოგიური, რადგან ის პირდაპირ ადამიანის 
თავისუფლებას უკავშირდება26. საეკლესიო მამებიც განუზომელ 
ღირებულებას განუკუთვნებენ თავისუფლებას იძულების საპირ-
წონედ27. თავისუფლება ღრმა შინაარს აძლევს ჩვეულებას, რაც კა-
რგად ჩანს ზემოხსენებულ კანონში კვიპროსის ეკლესიის დამოუკი-
დებლობისათვის: „ნუ დავკარგავთ ნელ-ნელა და შეუმჩნევლად იმ 
თავისუფლებას, რომელიც თავისი სისხლით ყოველი კაცის მხსნე-
ლმა უფალმა ჩვენმა იესო ქრისტემ მოგვმადლა“28 (ეს უმთავრესი 
პრინციპი დაარღვია რუსეთის იმპერატორმა – ალექსანდრე პირვე-
ლმა, როდესაც 1811 წელს ერთი ხელის მოსმით გააუქმა საქართვე-
ლოს უძველესი ეკლესია). ის, რაც ამართლებს უძველესი წყობის 
დაცვას არის თავისუფლება და არა დემოკრატიული სული, რო-
გორც ეს ზოგიერთს მიაჩნია29. ზემოთ სამოციქულოობა ვახსენეთ, 
ბასილი დიდი არ განასხვავებს სამოციქულო გადმოცემას (ტრადი-
ციას) პატერიკულისგან, რადგან გადმოცემის წარმომავლობა სუ-
ლიწმიდისგანაა და ამასთანავე, გვიანი გადმოცემაც სამოციქულო 
სწავლებაზეა დაფუძნებული.

24	  Φειδά Βλ., Προϋποθέσεις Διαμορφώσεως τοῦ θεσμοῦ τῆς Πενταρχίας τῶν 
Πατριαρχῶν Α’, Ἀθήναι 1969, 30-31.
25	  Γρηγορίου Ναζιανζηνού, Λόγος 2, PG 35, 409.
26	  გალ. 5,13: „რამეთუ თქუენ აზნაურებასა ჩინებულ ხართ, ძმანო, გარნა 
ხოლო აზნაურებაჲ ეგე ნუ მიზეზად ჴორცთა, არამედ სიყუარულისა მისთჳს 
ჰმონებდით ურთიერთას“; 1 კორ. 10,29; 2 კორ. 3,17.
27	  Μεγάλου Βασιλείου, Ὃμιλία ὅτι οὐκ ἔστιν αἴτιος τῶν κακῶν ὁ Θεὸς PG 31, 345; 
Γρηγορίου Ναζιανζηνού, Λόγος 38, Εἰς τὰ Υεοφάνεια 12, PG 36, 324.
28	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 203.
29	  Ζηζηούλα Ιω., Ἑλληνισμός καὶ Χριστιανισμός. Ἠ Συντώνηση τῶν δύο κόσμων 
(Ἰστορία τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἔθνους ΣΤ’τ., Ἀθήναι 1976, 519-559. 



21

დიალოგი, N9(18), 2025

ბასილი დიდისათვის ჩვეულებას უდიდესი მნიშვნელობა აქვს 
ჩვეულებას, „რომელიც ძალით კანონის თანასწორია, ვინაიდან წმი-
ნდა კაცთა მოცემულია ჩვენთვის ამგვარი ჩვეულების წესი“30. ჩვე-
ულების სავალდებულო ხასიათი გულისხმობს მის ავთენტურობას. 
კანონთან შედარებით უფრო რბილია ჩვეულება, მაგრამ მისი გა-
მოყენების აუცილებლობა განპირობებულია ეპისკოპსების სამო-
ძღვრო საქმიანობით. იმავდროულად, ჩვეულების სიღრმისეულობა 
მისი სულიწმიდისაგან წარმოშობით აიხსნება.

დავუბრუნდეთ ზემოთ ნახსენებ ტრულის 38-ე კანონს. ეს კა-
ნონი დაკავშირებულია კანონიკური პროცედურის ზოგად ნორმებ-
თან. რეალურად კი, წარმოადგენს იმ კანონიკურ პრინციპს, რო-
მელსაც ეფუძნება მსოფლიო საპატრიარქოს ყველა აქტი, დაკავში-
რებული იმ ეკლესიების ავტოკეფალიის მიცემასთან, რომელთაც 
თხოვნით მიმართეს მსოფლიო საპატრიარქოს. ავტოკეფალიის 
მინიჭების უფლება ამ კანონს ეფუძნება, თუმცა პროცედურუა-
ლური საკითხები წმინდა კანონში არაა გათვალისწინებული და შე-
საბამისად განსაზღვრული. მაშინ, რას ეფუძნება ის პროცედურა, 
რომელსაც მსოფლიო საპატრიარქო იყენებს ავტოკეფალიის მი-
ნიჭებისას? პასუხი ერთადერთია – ჩვეულება. ეს ჩვეულება კონ-
კრეტულად ამ პროცედურასთან მიმართებაში არის თანასწორი და 
თანაძალმოსილი წმინდა კანონებთან და არის წყარო კანონიკური 
სამართლისათვის. 

აღვნიშნეთ, რომ ჩვეულება არის ქცევის წესი, რამდენადაც 
მისი არსებობა და გამოყენება არის ხანგრძლივი და ერთგვარო-
ვანი იმათი მხრიდან, ვისაც სწამს, რომ მოქმედებენ მართლშეგნე-
ბისამებრ. ეკლესიაშიც ჩვეულება არსებობს როგორც სამართლის 
წყარო, პოზიტიური სამართლის გვერდით. ბასილი დიდი 91-ე კა-
ნონში წერს, რომ „ეკლესიაში დაცული...ზოგი წერილობით მოცე-
მული მოძღვრების სახით გვაქვს, ხოლო ზოგი კი მოციქულთა-

30	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Δ΄, Αθηνήσιν 
1854, 392.



22

გოჩა ბარნოვი

გან, საიდუმლოდ გადმოცემული მიგვიღია. ამათგან ორივეს ერთი 
ძალა აქვს... და ეს საკამათო არავისთვის არაა, ვისაც მცირეოდენი 
ცოდნა მაინც აქვს საეკლესიო განწესებებისა“31. ცხადია, რომ ჩვეუ-
ლება არ არის რომელიმე წერილობით კანონში, თუმცა მოქმედებს 
ზეპირი გადმოცემით. ჩვეულების დადგენის წინაპირობები არაა გა-
ნსაზღვრული სამართალში, მაგრამ განისაზღვრება თეორიულად. 
მსგავსად, კანონიკურ სამართალში ჩვეულება არ განისაზღვრება 
წინასწარ, მაგრამ გამომდინარეობს საეკლესიო კანონებიდან და 
განსაკუთრებით მათში გამოყენებული ტერმინებიდან: „ხანგრ-
ძლივი“ და „ერთგვაროვანი პრაქტიკა“, „ძველი ჩვეულება“ (პირველი 
მსოფლიო კრების მე-6 კანონი)32, „რადგან ჩვეულებაა და ძველი გა-
დმოცემა“ (პირველი მსოფლიო კრების მე-7 კანონი)33, „მამათა მიერ 
დაწესებული ძველი ჩვეულება“ (მეორე მსოფლიო კრების მე-2 კა-
ნონი)34, „ძველი ჩვეულება და წესი“ (მესამე მსოფლიო კრების მე-8 
კანონი)35, „დადგენილი ჩვეულების მიხედვით“ (ტრულის მსოფლიო 
კრების 37-ე კანონი)36, „ძველი ჩვეულებისამებრ“ (მეშვიდე მსო-
ფლიო კრების მე-14 კანონი)37, „დაუწერელი ჩვეულებები“ (ბასილი 
დიდის 91-ე კანონი)38 და სხვა, მათი ჩამოთვლა შორს წაგვიყვანს.

ამასთან, საეკლესიო ჩვეულებას კანონის ძალა აქვს. პირ-
ველი მსოფლიო კრების მე-18 კანონი კრძალავს დიაკვნების მიერ 
მღვდლების ზიარებას და დასადასტურებლად ამბობს, რომ ეს „არც 
კანონს მოუცია და არც ჩვეულებას“39. ბასილი დიდიც, მსგავსადვე, 

31	  იქვე, 283.
32	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 128.
33	  იქვე, 131.
34	  იქვე, 170.
35	  იქვე, 207.
36	  იქვე, 388.
37	  იქვე, 615.
38	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Δ΄, Αθηνήσιν 
1854, 283.
39	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 155.



23

დიალოგი, N9(18), 2025

თავის 87-ე კანონში ადასტურებს, რომ კანონსაც და ჩვეულებასაც 
თანაბარი ძალა და ავტორიტეტი აქვსო40. ერთი განსაკუთრებულო-
ბაც აქვს საეკლესიო ჩვეულებას – ხშირ შემთხვევაში ის საეკლე-
სიო კანონი ხდება, როგორც ეს პირველი მსოფლიო კრების მე-6 და 
მე-7 კანონებთან მიმართებაში მოხდა, როდესაც ძველი წესი (ჩვე-
ულება) გახდა კანონის ფორმისა და ძალის მქონე, და მოგვიანე-
ბით, როგორც პატივის უპირატესობის ინსტიტუტის საფუძველი; 
მეორე მსოფლიო კრების მე-2 კანონი, რომელიც განსაზღვრავს 
უცხო ტომთა ეკლესიებში მორწმუნეების მმართველობას; იმავე 
კრების მე-7 კანონი, რომელიც ადგენს ერეტიკოსთა მიღების წესს 
ეკლესიაში; მნიშვნელოვანია მესამე მსოფლიო კრების მე-8 კანონი; 
მეოთხე მსოფლიო კრების 28-ე კანონი; ტრულის მსოფლიო კრების 
მე-2 კანონი, რომელიც რეალურად გადმოცემულ ჩვეულებებს ეყრ-
დნობა; ბასილი დიდის მე-4 კანონი, რომელიც მესამე ქორწინებაში 
მყოფთა ხუთწლიანუზიარებლობას შეეხება და სხვა.

ზემოხსენებული მაგალითებიდან შეიძლება დავასკვნათ, წა-
რმოადგენს თუ არა მსოფლიო საპატრიარქოს სინოდის მიერ ავტო-
კეფალიის ტომოსის გაცემის დღემდე არსებული პროცედურა ჩვე-
ულებას და შესაბამისად, სამართლის კანონსა და ნორმას.

თუ გადავხედავთ ისტორიას, ვნახავთ, რომ ყველა მართლმა-
დიდებელი ეკლესიის ავტოკეფალიის ტომოსი გაცემულია მსო-
ფლიო საპატრიარქოს მიერ თავად ამ ეკლესიების თხოვნის სა-
ფუძველზე (სერბეთი, რუმინეთი, ბულგარეთი, საქართველო, სა-
ბერძნეთი, პოლონეთი, ალბანეთი, ჩეხეთ-სლოვაკეთი და უკრაინა). 
ეს პროცედურა სათავეს 1590 წლიდან იღებს და იქიდან მოყოლე-
ბული უწყვეტად და ერთგვაროვნად მეორდება, რაც პირდაპირი 
დადასტურებაა ჩვეულების დამკვიდრების, რომელიც, ბასილი 
დიდის კანონის თანახმად, თანდათანობით გახდა სამართლებრივი 
ნორმა და კანონი. რა არის ამის საფუძველი? თხოვნა მსოფლიო სა-

40	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Δ΄, Αθηνήσιν 
1854, 260-262.



24

გოჩა ბარნოვი

პატრიარქოს წმინდა სინოდისადმი. თხოვნის ინიციატორები არიან 
ხელისუფლებები, ხალხი (ერი) და ადგილობრივი ეკლესიები ან თა-
ვად მსოფლიო საპატრიარქო თუკი საკითხი მის ტერიტორიას და 
კანონიკურ პროცედურას ეხება. აღნიშნული პროცესი სრულდება 
მსოფლიო საპატრიარქოს წმინდა სინოდის მიერ საპატრიარქო ტო-
მოსის გამოცემით. ეს კი ნიშნავს, რომ მსოფლიო საპატრიარქოს 
მიერ ავტოკეფალიის მინიჭების პროცედურა მთლიანობაში კანო-
ნიკურადაა დადგენილი და ის არანაირ ეჭვს არ უნდა იწვევდეს. 
პროცედურა, რომელიც გამოყენებულ იქნა უკრაინის ეკლესიის 
ავტოკეფალიის გამოცხადებისთვის და რომელიც, უძველესი ჩვე-
ულების შესაბამისად განხორციელდა, არის დაცული კანონიკური 
სამართლის მიერ, როგორც კანონიკური ბრძანებულების სწორი 
(თანაბარი) აქტი (დოკუმენტი). უკრაინის ეკლესიის ავტოკეფა-
ლიის ტომოსის გამოცემას არ შეხვედრია რაიმე ოფიციალური 
პროტესტი რომელიმე ავტოკეფალიური ეკლესიის მხრიდან პრო-
ცედურის არც ერთ სტადიაზე, თვით რუსეთის ეკლესიის მხრიდა-
ნაც კი. ამიტომაც, ეს აქტი უაპელაციოდ კანონიკური და ძალმო-
სილია, და შესაბამისად, მისი ხელყოფა არის დაუშვებელი. აქედან 
გამომდინარე, მსოფლიო საპატრიარქოს წმინდა სინოდის მიერ უკ-
რაინის ეკლესიისათვის ავტოკეფალიის ტომოსის მიცემა, როგორც 
სამართლებრივი აქტი, არის კანონიერი და ავტორიტეტული და 
იმავდროულად სრულყოფილი, რაც ნიშნავს, რომ გამოცემის მო-
მენტიდან, მსოფლიო საპატრიარქო არ აღასრულებს ამ აქტს რა-
ღაც პირობით ან ვადით, არც მსოფლიო კრების აღიარებას საჭი-
როებს სამომავლოდ, არამედ, მხოლოდ დადასტურებას. შესაძლოა 
ვინმემ მოიხმოს პირველი მსოფლიო კრების მე-6 კანონი ან მეორე 
მსოფლიო კრების მე-3 კანონი, როგორც ასევე, მესამე მსოფლიო 
კრების მე-8 კანონი იმის დასამტკიცებლად, რომ ნებისმიერი ეკ-
ლესიის ავტოკეფალიის დამტკიცებისათვის მსოფლიო კრების 
მოწვევაა საჭირო, რაც მართებული ვერ იქნება, რადგან პირველი 



25

დიალოგი, N9(18), 2025

მსოფლიო კრების მე-6 და მე-7 კანონები, სადაც საუბარია რომის, 
ალექსანდრიის, ანტიოქიისა და იერუსალიმის საყდრების პატივის 
უპირატესობაზე, არ ქმნიან რაიმე ახალ სტატუსს, არამედ, უფრო, 
ადრეული ხანიდან არსებული ჩვეულებას აძლევენ კანონის ძალმო-
სილებას („ძველი ჩვეულება იყოს დაცული...“). ეს ჩვეულება გამო-
ხატავდა იმ ეკლესიების განსაკუთრებულ პოზიციას, რომელნიც 
ეკლესიურად განაგებდნენ ქალაქებს, რომლებიც იყვნენ პოლიტი-
კური, კულტურული, ეკონომიკური და სამხედრო ცენტრები. იგივე 
მოხდა მეორე მსოფლიო კრების მე-3 კანონით კონსტანტინოპოლის 
ეკლესიასთან მიმართებით ანუ გამოიყენეს ჩვეულება, რომელიც 
განსაკუთრებულ პოზიციას მიემართებოდა41. მსგავსად, მესამე 
მსოფლიო კრებაზე ეფესოში, კვიპროსის ეკლესიის დამოუკიდებ-
ლობის აღიარებით რეალურად, მოხდა ეპისკოპოსის ხელდასხმის 
შესახებ ადრე არსებული ჩვეულების დადასტურება. ამ კანონებს 
არ შეუქმნიათ ავტოკეფალიის ინსტიტუტი, უბრალოდ, აღიარეს 
წინასწარ არსებული მდგომარეობა, რომელიც ხანგრძლივად და 
ერთგვაროვნად არსებობდა ანუ მოხდა უკვე არსებული მდგომა-
რეობის ხელახალი დადასტურება. 

41	  სხვათა შორის, ავტოკეფალიის ამ ხასიათს განეკუთვნება საქართველოს 
ეკლესიის ავტოკეფალია, რომელიც უძველესი დროიდან წარმოადგენდა სა-
მისიონერო ზონას და იყო თავისუფალი, თვითმმართველი ეკლესია (ფიდასი 
ვლ., საქართველოს ეკლესიის ავტოკეფალია, ნიკოლოზ ღონღაძის და დავით 
ნებიერიძის თარგმანი, სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტის აკადემი-
ური ჟურნალი „ორბელიანი“ N6, 2023, 4; Κυρίλλου Μητροπολίτου Κρήνης, Το 
Πατριαρχείο Κωνσταντινουπόλεως και η Αυτοκέφαλη Εκκλησία της Ουκρανίας, 
Κωνσταντινούπολις 2021, 26-27). ამიტომაც, კონსტანტინოპოლის საპატრიარქო 
ტომოსით მოხდა მისი დამოუკიდებლობის დადასტურება და არა მინიჭება. აქე-
დან გამომდინარე, საქართველოს ეკლესიის ავტოკეფალია თვისობრივად არის 
რომის, კონსტანტინოპოლის, ალექსანდრიის, ანტიოქიის, იერუსალიმისა და 
კვიპროსის ეკლესიების ავტოკეფალიის მსგავსი და ამიტომ, მისი ავტოკეფალია 
უნდა დაამტკიცოს მსოფლიო საეკლესიო კრებამ სამომავლოდ, განსხვავებით 
სხვა ეკლესიების ავტოკეფალიისა. სხვა მართლმადიდებელი ეკლესიების ავტო-
კეფალიისათვის საკმარისია მსოფლიო საპატრიარქოს წმინდა სინოდის გადა-
წყვეტილება და ტომოსი, რადგან მათ დამოუკიდებელი მმართველობის უფლება 
მხოლოდ ზემოხსენებული ტომოსების მეშვეობით მიიღეს. თუმცა, ყველა ეს ეკ-
ლესია საკუთარ მმართველობას ახორციელებს სრულად და სამართლებრივად.



26

გოჩა ბარნოვი

შესაბამისად, არგუმენტი, რომ მსოფლიო საპატრიარქოს სი-
ნოდის გადაწყვეტილებები ავტოკეფალიის მინიჭების თაობაზე 
არასრულყოფილია და საჭიროებს მსოფლიო კრების მიერ დამტკი-
ცებას, უსაფუძვლოა. 2019 წლის 6 იანვარს მსოფლიო საპატრიარ-
ქოს სინოდის მიერ ყველა ავტოკეფალიური ეკლესიისადმი გაგზა-
ვნილი ეპისტოლე არ მიემართება მათ მიერ უკრაინის ეკლესიის 
ავტოკეფალიის აღიარების საკითხს, არამედ, არსებული ჩვეულე-
ბის თანახმად, მათ ეუწყათ ტომოსის გამოცემის შესახებ.

აქედან გამომდინარე, შეიძლება ითქვას, რომ არ არსებობს 
რაიმე კანონიკური განწესება, რომელიც ავტოკეფალიის მინი-
ჭების პროცედურას არეგულირებდეს. მაგრამ, ხანგრძლივმა და 
ერთგვაროვანმა პრაქტიკამ წარმოშვა ჩვეულება, რომელიც უკვე 
სამართლის კანონის თანასწორია. ამიტომ, ვამბობთ, რომ ავტოკე-
ფალიის მიცემა მსოფლიო საპატრიარქოს საპატრიარქო და სინო-
დური ტომოსის მეშვეობით არის კანონიკური სამართლის განუყო-
ფელი ნაწილი42 და შესაბამისად, კმარი და სრულყოფილი. ამ წესის 
ეჭვქვეშ დაყენება საეჭვოს გახდიდა თავად ავტოკეფალიის გა-
მცემი მსოფლიო საპატრიარქოს ძალმოსილებასა და ინსტიტუტს. 
იგივე უნდა ითქვას, მსოფლიო საპატრიარქოს კომპეტენციაზეც, 
რომელიც არის ექსკლუზიური და მიემართება ყველა ეკლესიის 
ავტოკეფალიას. თუკი, მსოფლიო საპატრიარქოს ყველა აქტი იმ 
პირობით იქნებოდა, რომ ისინი აუცილებლად მომავალ მსოფლიო 
საეკლესიო კრებას უნდა დაემტკიცებინა, მაშინ, ახალი მსოფლიო 
კრების ჩატარებამდე, მთელი მართლმადიდებელი ეკლესიის მიერ 
აღსრულებული აქტები არასრულყოფილი იქნებოდა. ეს კი, მთელი 
საეკლესიო სავსების დაუცველობას გამოიწვევდა.

42	  Κυρίλλου Μητροπολίτου Κρήνης, Το Πατριαρχείο Κωνσταντινουπόλεως και η 
Αυτοκέφαλη Εκκλησία της Ουκρανίας, Κωνσταντινούπολις 2021, 26.



27

დიალოგი, N9(18), 2025

SOME ASPECTS OF THE GRANTING  
OF THE TOMOS OF AUTOCEPHALY

Gocha Barnovi*

Abstract

This article examines the phenomenon of ecclesiastical custom 
as a source of canon law, analyzes its relationship to Holy Tradition, 
and delineates its function in the procedure for granting autocephaly. 
Special attention is given to the gradual transformation of custom into 
a binding legal norm and, ultimately, a canon.

The study highlights that, from the sixteenth century onward, the 
Ecumenical Patriarchate has consistently issued Tomoi of Autoceph-
aly in response to petitions submitted by the interested parties. Over 
time, this uninterrupted and uniform practice developed into a stable 
custom that acquired the force of law. The relevance of this develop-
ment became particularly evident following the Ecumenical Patriar-
chate’s proclamation of autocephaly for the Church of Ukraine.

The article argues that the conferral of a Tomos of Autocephaly 
upon a local church constitutes the exclusive prerogative of the Ecu-
menical Patriarchate and represents a canonical, authoritative, and 
complete act grounded in centuries-old custom. As such, it requires 
neither additional recognition by other autocephalous churches nor 
ratification by an Ecumenical Council. Challenging this principle calls 
into question both the institutional authority of the Ecumenical Patriar-
chate and the stability of the wider ecclesiastical order.

Keywords: Custom, Canon, Autocephaly, Ecumenical Patriarchate.

*	 Sulkhan-Saba Orbeliani University. https://orcid.org/0000-0002-6250-5309



28

გურამ ლურსმანაშვილი

დიმიტრუ სტანილოაე, მემკვიდრეობა  

და პოლიტიკური ხედვები

გურამ ლურსმანაშვილი*

მოკლე ბიოგრაფია და ძირითადი ნაშრომები

2024 წლის 11-12 ივლისის სესიებზე, რუმინეთის მართლმა-
დიდებელი ეკლესიის სინოდმა წმინდანად შერაცხა 16 წმინდანი, 
მათ შორის ცნობილი თეოლოგი, სიბიუსა და ბუქარესტის უნი-
ვერსიტეტების პროფესორი, მამა დიმიტრუ სტანილოაე (1903-
1993).1 ამ გადაწყვეტილებამ რუმინეთის თეოლოგიურ და ინტე-
ლექტუალურ წრეებში ვნებათაღელვა გამოიწვია, რაც განპირო-
ბებული იყო იმით, რომ ახლადშერაცხილ წმინდანებს, მათ შორის 
დიმიტრუ სტანილოაეს, ფაშისტური იდეოლოგიის მხარდაჭერის 
ბრალდებას უყენებდნენ ხოლმე.2 ჩვენი სტატიის მიზანია მოკლედ 
მიმოვიხილოთ სტანილოაეს ცხოვრება და გამოვყოთ ის ისტორი-
ული მახასიათებლები, რომლებმაც მის პოლიტიკურ თეოლოგი-
აზე გავლენა მოახდინა.

დიმიტრუ სტანილოაე 1903 წლის 16 ნოემბერს ვლადენიში 
(ბრაშოვი, რუმინეთი) დაიბადა. პირველდაწყებითი განათლება 
ბრაშოვში მიიღო, რის შემდეგაც, 1922 წელს ჩერნივცში (თანამე-
დროვე უკრაინა) გადავიდა ღვთისმეტყველების შესასწავლად. 
აღნიშნული უნივერსიტეტი ავსტრია-უნგრეთის იმპერატორის 
ფრანც იოზეპის მიერ, 1875 წლის 31 მარტით დათარიღებული და-

*	 სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი. https://orcid.org/0000-0001-6906-
8503
1	  Holy Synod approves canonization of 16 modern-day saints, <https://basilica.
ro/en/holy-synod-approves-canonization-of-16-modern-day-saints/> [03.06.2025].
2	  Ionut Biliuta, Fascist Hagiographies. The Recent Canonizations of Fascist 
Saints in the Romanian Orthodox Church, <https://publicorthodoxy.org/2024/07/30/
fascist-hagiographies/> [03.06.2025].



29

დიალოგი, N9(18), 2025

დგენილების შესაბამისად დაარსდა, ხოლო ამავე სასწავლებელში 
მოქმედი მართლმადიდებლური თეოლოგიის ფაკულტეტი კი მთელ 
იმპერიაში ერთადერთი იყო.3 ზემოთქმულიდან გამომდინარე, და-
სახელებულ ფაკულტეტზე გერმანული თეოლოგიისა და კვლევის 
მეთოდოლოგიის მნიშვნელოვანი გავლენა შეინიშნებოდა, რაც 
ერთ-ერთი განმაპირობებელი მიზეზი იყო იმისა, რომ სტანილოაემ 
ალღო ვერ აუღო იქაურობას და ფილოსოფიისა და ფილოლოგიის 
შესასწავლად ბუქარესტის უნივერსიტეტში გადაინაცვლა. სწო-
რედ ამ პერიოდში დაუახლოვდა იგი სიბიუს მიტროპოლიტ ნიკო-
ლაე ბალანს (1882-1955), რომელმაც დაარწმუნა სტანილოაე, რომ 
თეოლოგიის შესწავლას მიბრუნებოდა. შედეგად, იგი დაბრუნდა 
ჩერნივცში და 1927 წელს დაიცვა კიდეც ნაშრომი, რომელიც ბავ
შვთა ნათლობის საკითხს ეხებოდა. ამის შემდეგ, მიტროპოლიტი 
ნიკოლაე ბალანი სტანილოაეს კვლევითი სტიპენდიის მოპოვებაში 
დაეხმარა, რის დამსახურებითაც იგი ათენში გაემგზავრა. სწორედ 
ათენში დაიწყო სტანილოაემ მუშაობა თავის სადოქტორო დისე-
რტაციაზე, რომელიც 1928 წელს ჩერნივცში დაიცვა. იგი იკვლე-
ვდა მეჩვიდმეტე საუკუნეში მოღვაწე დოსითეოს იერუსალიმელის 
(1624-1693) ცხოვრებასა და თეოლოგიას, რომელიც რუმინული 
ენისა და რუმინული მონასტრების მფარველად მიიჩნეოდა. დისე-
რტაცია პოეტური ენითაა დაწერილი და ეროვნულ-ისტორიული 
ნარატივი გასდევს თან, რაც გასაკვირი არცაა, რადგან მსოფლიო 
ომებს შორის არსებული რუმინული სემინარიები, შეიძლება ით-
ქვას, რომ ნაციონალისტური იდეოლოგიის სამჭედლოდ იყვნენ 
ქცეულნი.4 1928-1930 წლებში, მიტროპოლიტ ბალანის ხელშეწყო-

3	  Yuriy Fedkovych Chernivtsi National University, <https://www.chnu.edu.ua/en/
university/general-information/about-the-university/> [03.06.2025]. 
4	  Mirel Bănică, Biserica ortodoxă română: stat şi societate în anii ’30, Ed. Polirom, 
Bucharest, 2007, p. 206; National Council for the Study of the Securitate Archives, 
Fond Cristescu Grigore, I.258626, f. 86. იხ. ციტირება: Roland Clark, “Nationalist 
and Trinitarian Visions of the Church in the Theology of Dumitru Staniloae” Studii 
teologice, 9/2 (2013): 207-226, აქ: 210. 



30

გურამ ლურსმანაშვილი

ბით იგი მიუნხენში, ბერლინში, პარიზსა და კონსტანტინოპოლში 
იმყოფებოდა. სტანილოაესთვის ეს პერიოდი გამორჩეულად ხასი-
ათდება ბიზანტიური საღვთისმეტყველო ისტორიის, განსაკუთრე-
ბით კი გრიგოლ პალამას თეოლოგიის კვლევით.

1929 წელს სტანილოაე სიბიუში დაბრუნდა და მიტროპოლიტმა 
ბალანმა იგი სიბიუს ანდრეი შაგუნას (1809-1873) სახელობის სა-
ღვთისმეტყველო აკადემიის ასოცირებულ პროფესორად დანიშნა. 
ამ დროს იგი მხოლოდ ოცდაექვსი წლის იყო. სიბიუში სტანილოაე 
1946 წლამდე დარჩა და დროის ამ შუალედში ასწავლიდა დოგმატი-
კას, აპოლოგეტიკას, პატრისტიკასა და ბერძნულ ენას. 1935 წელს 
იგი სრულ პროფესორად გამოირჩიეს, ხოლო 1936 წელს კი აკადე-
მიის დეკანად. სიბიუში ყოფნის პერიოდში, 1930 წელს, დიმიტრუ 
დაქორწინდა და ამავე წელს ხელი დაესხა დიაკვნად, ხოლო 1932 
წელს კი მღვდლად. ამასთანავე, სტანილოაე ჟურნალ Telegraful 
Român-ის (რუმინული ტელეგრაფი) მთავარი რედაქტორიც იყო. 
ამ ჟურნალს, სტანილოაეს მისვლამდეც ჰქონდა საკმაოდ მკაფიოდ 
გამოხატული პოლიტიკური პოზიცია და იგი აქტიურად ეხმიანე-
ბოდა ბოლშევიზმის, ნაციონალიზმისა თუ ვატიკანთან რუმინეთის 
სახელმწიფოს მიერ გაფორმებული კონკორდატის საკითხებს.

მეორე მსოფლიო ომის დასრულების შემდეგ, კომუნისტური 
მმართველობის ზეწოლით, სტანილოაე იძულებული გახდა სი-
ბიუ დაეტოვებინა და ბუქარესტში გადასულიყო. 1947 წელს იგი 
ბუქარესტის საღვთისმეტყველო ფაკულტეტის ასკეტიზმისა და 
მისტიციზმის განყოფილების წევრად აირჩიეს, ხოლო მალევე კი 
დიმიტრუ გახდა ამავე ფაკულტეტის დოგმატიკისა და სიმბოლური 
თეოლოგიის პროფესორი. 1958-1963 წლები მან ციხეში გაატარა, 
ხოლო საპყრობილიდან გამოსვლის შემდეგ იგი კვლავ აღადგინეს 
ბუქარესტში, მართლმადიდებლური თეოლოგიური ფაკულტეტის 
პროფესორად. უფრო მეტიც, მას საზღვარგარეთ მოგზაურობის 



31

დიალოგი, N9(18), 2025

უფლებაც მისცეს, რათა რუმინული მთავრობა უცხოელების თვა-
ლში დემოკრატიულ რეჟიმად წარმოჩენილიყო. 1973 წელს სტანი-
ლოაემ აქტიურ პროფესიულ საქმიანობას თავი დაანება და მხო-
ლოდ დოქტორანტებთან მუშაობდა. 1990 წელს იგი რუმინეთის 
აკადემიის წევრად აირჩიეს. 1993 წლის მარტში მისი მეუღლე, მა-
რია დაიღუპა, ხოლო ამავე წლის 5 ოქობერს თავად მამა დიმიტრუ 
სტანილოაეც გარდაიცვალა.

თავისი მრავალწლიანი მოღვაწეობის მანძილზე დიმიტრუ სტა-
ნილოაემ უამრავი ნაშრომი შექმნა, რომელიც მოიცავს როგორც 
ორიგინალ მონოგრაფიებსა და სტატიებს, ასევე, თარგმანებსაც. 
1938 წელს გამოიცა სტანილოაეს პირველი მნიშვნელოვანი მო-
ნოგრაფია, სახელწოდებით: „წმ. გრიგოლ პალამას ცხოვრება და 
მოღვაწეობა“. აღნიშნული წიგნი რამდენიმე ასპექტითაა მნიშვნე-
ლოვანი არა მხოლოდ რუმინული, არამედ ზოგადად, თანამედროვე 
მართლმადიდებლური თეოლოგიისთვის. უმთავრესად აღსანიშ-
ნავია, რომ დასახელებული მონოგრაფიის გამოცემის დროს, მა-
რთლმადიდებლურ სივრცეში მსგავსი ტიპის ნაშრომი, ფაქტობრი-
ვად, არ არსებობდა თუ არ ჩავთვლით გრიგორიოს პაპამიხაელისა 
(იგულისხმება ბერძნული მონოგრაფია: Παπαμιχαήλ Γρηγόριος, 
Ο Άγιος Γρηγόριος Παλαμάς Αρχιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης: ηθικο-
πατρολογική συμβολή εις την ιστορίαν των ησυχαστικών έριδων του ΙΔ’ 
αιώνος,Πατριαρχικού Τυπογραφείου Αλεξανδρείας, 1911) და ბასილ 
კრივოშაინის (იგულისხმება ჯერ 1938, შემდეგ კი 1954 წელს გამო-
ცემული წიგნი – Fr. Basil Krivosheine, The Ascetic and Theological 
Teaching of Gregory Palamas, London: Geo. E. J. Coldwell) წიგნებს. 
ამათგან პირველი პალამას მოღვაწეობას უმთვრესად დასავლური 
გადმოსახედიდან განიხილავდა, ხოლო მეორის ნაშრომი კი უფრო 
მეტად აღწერითი ხასიათისა იყო, ვიდრე მონოგრაფიისა. ამგვა-
რად, როდესაც 1927-1929 წლებში სტანილოაემ პალამას ტექსტე-
ბის დამუშავება გადაწყვიტა, საკვლევი მასალების არარსებობის 



32

გურამ ლურსმანაშვილი

გამო საკმაოდ რთული პრობლემის წინაშე დადგა. ამიტომ, იგი 
პარიზის ეროვნულ ბიბლიოთეკაში გაემგზავრა, სადაც რამდენიმე 
თვის მანძილზე იქ არსებულ პალამას ხელნაწერებს ფოტოფირებს 
უღებდა და შემდგომში ამუშავებდა. შესაბამისად, მონოგრაფიის 
გამოცემამდე, სტანილოაე დაახლოებით 10 წელი იკვლევდა გრი-
გოლ პალამას ტექსტებს. საბოლოოდ, სტანილოაეს მონოგრაფიაზე 
დაყრდნობით შეიძლება ითვას, რომ ავტორი ისიხასტურ დავებს 
უმთავრესად განიხილავს აღმოსავლეთსა და დასავლეთს შორის 
არსებული საღვთისმეტყველო კონფლიქტის პერსპექტივიდან და 
არა ლოკალური გადმოსახედიდან. სტანილოაეს აზრით, სქოლა-
სტიციზმი და ისიხაზმი ერთმანეთს მეთოთმეტე საუკუნეში დაუ-
პირისპირდა და ამ დაპირისპირებაში პალამას ნაშრომები აღმოსა-
ვლეთის მხარეს გადმოსცემდა. ამასთანავე, უშუალოდ სქოლასტი-
ციზმის დოქტრინა, სტანილოაესთვის, ფილოსოფია უფრო მეტად 
იყო, ვიდრე რელიგია.5

1978 წელს სამ ტომად გამოიცა სტანილოაეს წიგნი მართლმა-
დიდებლური დოგმატური ღვთისმეტყველების შესახებ (Stăniîoae 
Dumitru, Teologia Dogmatică Ortodoxă, 3 vols (Bucharest: Editura 
Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 1978), 
რომელიც მოგვიანებით გერმანულად, ბერძნულად, ფრანგულადა 
და ინგლისურადაც ითარგმნა. 1981 წელს წიგნის სახით გამო-
იცა სტანილოაეს სალექციო კურსი ზნეობით ღვთისმეტყველე-
ბაში. 1992 წელს დასახელებული წიგნი შევსებული სახით გამო-
იცა სათაურით: ,,მართლმადიდებლური სულიერება: ასკეტიკა და 
მისტიკა“ (რუმ. Stăniîoae Dumitru, Spiritualitatea Ortodoxă: Ascetica 
şi Mistica (Bucharest: Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 
Bisericii Ortodoxe Române, 1992). აუცილებლად უნდა აღინიშნოს, 
რომ დიმიტრუ სტანილოაემ რუმინულად თარგმნა და 1946-1991 

5	  Adrian Agachi, The Neo-Palamite Synthesis of Father Dumitru Stăniloae, Cam-
bridge Scholars Publishing, 2013, 38-40. 



33

დიალოგი, N9(18), 2025

წლებში 12 ტომად (თითოეული ტომი დაახლოებით 400 გვერდი) 
გამოსცა, ძალიან მნიშვნელოვანი საეკლესიო ძეგლი „ფილოკა-
ლია“. თარგმნისას იგი დაეყრდნო წმ. ნიკოდიმოს მთაწმინდელისა 
და მაკარიოს კორინთელის მიერ 1782 წელს გამოცემულ ბერძნუ-
ლენოვან სახელმძღვანელოს.6 

სტანილოაეს პოლიტიკური თეოლოგია

დიმიტრუ სტანილოაეს პოლიტიკური თეოლოგიის გასაგებად 
აუცილებელია ზოგადი წარმოდგენა შევიქმნათ იმ ისტორიულ, 
პოლიტიკურ, სოციალურ და რელიგიურ კონტექსტზე, რომელშიც 
მისი იდეები ჩამოყალიბდნენ. მეცხრამეტე საუკუნის მეორე ნახევა-
რში რუმინეთმა დამოუკიდებლობა მოიპოვა, თუმცა რუმინელები 
ამაზე გაჩერებას არ აპირებდნენ და სურდათ, რომ რუმინულენო-
ვანი მოსახლეობა ერთ სახელმწიფოში გაერთიანებულიყო. ეს იდეა 
განსაკუთრებულად ეხებოდა ტრანსილვანიისა და ბესარაბიის 
ტერიტორიებს, რომელთან ერთადაც რუმინეთის ჰომოგენური 
ერი-სახელმწიფო უნდა შექმნილიყო. ამ იდეის განხორციელებაში 
რუმინეთის მართლმადიდებელ ეკლესიას, როგორც დიდი გავლე-
ნის მქონე და ნაციონალური იდეებისთვის ხელისშემწყობ ინსტი-
ტუტს, მნიშვნელოვანი როლი ეკისრებოდა.

დიმიტრუ სტანილოაე ბავშობიდანვე სწორედ ამგავრი იდეო-
ლოგიური ჭიდილის მომსწრე და მონაწილე იყო, რამდენადაც იგი 
ტრანსილვანიის სამხრეთ ნაწილში, ბრაშოვის (Braşov) რაიონში დაი-
ბადა, ხოლო ტრანსილვანია კი (სადაც მართლმადიდებლების გარდა 
პროტესტანტები და ბიზანტიური წესის კათოლიკეებიც ცხოვრობ-
დნენ) ავსტრია-უნგრეთის იმპერიის შემადგენლობაში შედიოდა.

1918 წლიდან რუმინელებისთვის შესაძლებლობათა ახალი 
ფანჯარა გაიხსნა, რაშიც ეკლესია ძალიან აქტიურად მონაწილე-

6	  Andrew Louth, Modern Orthodox Thinkers, From the Philokalia to present. 
Downers Grove, IVP Academic 2015, 131.



34

გურამ ლურსმანაშვილი

ობდა. პირველი მსოფლიო ომის მიმდინარეობისას რუმინელებს 
საშუალება მიეცათ ერთიანი რუმინული სახელმწიფო შეექმნათ 
იმ ფრაგმენტებისგან, რომლებიც, მსოფლიო ომის დაწყებამდე, 
სხვადასხვა იმპერიის შემადგენლობაში შედიოდნენ. აქედან გამო-
მდინარე, 1918-1940 წლების რუმინული საეკლესიო, ინტელექტუ-
ალური თუ პოლიტიკური ელიტა განმსჭვალული იყო ე.წ. „დიდი 
რუმინეთის“ იდეით, რომელიც უმთავრესად სწორედ ნაციონალურ 
და რელიგიურ საკითხებს ემყარებოდა და რომელიც ე.წ. „რომანია-
ნიზმის“ იდეოლოგიასთან იყო დაკავშირებული.7 სტანილოაე, თა-
ვის მხრივ, ორი ტიპის ნაციონალიზმს განარჩევს, ერთი, რომელიც 
სიძულვილს ემყარება, ხოლო მეორე კი სიყვარულს. დიმიტრუს 
ჯერა, რომ სწორედ ეს უკანასკნელია ხსნისთვის აუცილებელი.8 
სტანილოაეს აზრით, ყველა ადამიანი ეროვნების მქონეა, რაშიც 
ღვთის განგებულება შეიმჩნევა. მართალია, რომ ხსნა ეროვნულო-
ბის მეშვეობით არ ხდება, მაგრამ იგი ეროვნულობაში აღესრუ-
ლება.9 აქედან გამომდინარე კლარკი პირდაპირ ამბობს, რომ სტა-
ნილოაესთვის ეროვნულობა ონტოლოგიური კატეგორიაა.10

სტანილოაეს აზრით, რამდენადაც სახელმწიფო წესრიგის სა-
მსახურშია, იმდენად იგი ბოროტის წინააღმდეგ ღვთის ხელში არ-
სებული საჭირო ინსტრუმენტია, თუმცა, ეკლესია მასზე ბევრად 
აღმატებულია, რადგან ღვთის სასუფევლის რჯული არა სახელ-

7	  Иванов И. А. О некоторых аспектах политической теологии в ранних 
статьях протоиерея Думитру Станилое, Вопросы теологии. 2020. Т. 2, № 2. 
С. 234–249, აქ: 235. 
8	  Roland Clark, Nationalism, Ethnotheology, and Mysticism in Interwar Romania, 
Carl Beck Papers in Russian and East European Studies, no. 2002 (Pittsburgh: 
University of Pittsburgh, 2009), 1-47, აქ: 14. 
9	  Dumitru Stăniloae, “Ortodoxie şi na ţiune,” Gândirea 14/2 (1935): 76–84; “Scurtă 
interpretare teologică a naţiunii,” in Ortodoxie şi românism, 40; “Naţionalismul sub 
aspect moral,” 173f. იხ. ციტირება: Roland Clark, Nationalism, Ethnotheology, and 
Mysticism in Interwar Romania, Carl Beck Papers in Russian and East European 
Studies, no. 2002 (Pittsburgh: University of Pittsburgh, 2009), 1-47, აქ: 14.
10	  Roland Clark. “Nationalist and Trinitarian Visions of the Church in the Theology 
of Dumitru Staniloae” Studii teologice, 9/2 (2013): 207-226, აქ: 212. 



35

დიალოგი, N9(18), 2025

მწიფოსთან, არამედ მადლსა და სიყვარულთანაა დაკავშირებული. 
მისი აზრით, საღვთო მადლის ძალმოსილება იმაში მდგომარეობს, 
რომ იგი მსხვერპლშეწირვით, ძღვენის სახით მოდის და არა იძუ-
ლების. ამასთანავე, სახელმწიფოსგან განსხვავებით, სიყვარულის 
მეშვეობით იგი სრულად გვათავისუფლებს რჯულის საჭიროების-
გან.11 სახელმწიფოსთან დაკავშირებით საუბრისაც სტანილოაე 
იმასაც ამბობს, რომ კაცობრიობის ცოდვილი ბუნებიდან გამომდი-
ნარე, მხოლოდ მუსოლინის იტალიის მსგავსად მოდელირებული 
ძლიერი და იერარქიული სახელმწიფო შეძლებდა რუმინელთა და-
ცვას ინდივიდუალიზმის, კომუნიზმისა და მასონური საფრთხეე-
ბისგან.12 ისიც აუცილებლად უნდა ითქვას, რომ სტანილოაესთვის 
ბოლშევიზმი, მისი მარქსისტული ფორმით, დასავლური აზრო-
ვნების პროდუქტი იყო, რომელიც ვერ თავსდებოდა მართლმადი-
დებლურ სარწმუნოებასთან.13 ამასთანავე, 1926 წელს იგი ბიბლი-
ური ეგზეგეტიკის მოშველიებით გმობდა კერძო საკუთრებასთან 
დაკავშირებით კომუნისტების მიერ გამოხატულ პოზიციას.14 

სტანილაეს ამგვარი ხედვები გარკვეულწილად განპირობე-
ბული იყო პროფესორ ნიკიფორე კრაინიკის (1889-1972) შთაგონე-

11	  D. Stăniloae, „Cele două împărăţii”, in: Gândirea, XVI (1937), 1, pp. 26-35. 
Reprinted in: Dumitru Stăniloae, Ortodoxie şi românism, Tiparul Tipografiei Arhi-
diecezane, Sibiu, 1939, pp. 236-269. იხ. ციტირება: Roland Clarkm “Nationalist 
and Trinitarian Visions of the Church in the Theology of Dumitru Staniloae” Studii 
teologice, 9/2 (2013): 207-226, აქ: 211
12	  D. Stăniloae, „Necesitatea ierarhiei în viaţa socială”, in: Telegraful Român, 
LXXXIV (1936), 39, pp. 1-2. Reprinted in: C. Schifirneţ, Naţiune şi creştinism, pp. 
45-48. იხ. ციტირება: Roland Clark, “Nationalist and Trinitarian Visions of the 
Church in the Theology of Dumitru Staniloae” Studii teologice, 9/2 (2013): 207-
226, აქ: 211. 
13	  Иванов И. А. О некоторых аспектах политической теологии в ранних 
статьях протоиерея Думитру Станилое // Вопросы теологии. 2020. Т. 2, № 2. 
С. 234–249, აქ: 238.
14	  D. Stăniloae, „Munca şi proprietatea în Testamentul Nou”, in: Revista teolog-
ică, XVI (1926), 8-10. იხ. ციტირება: Roland Clark. “Nationalist and Trinitarian 
Visions of the Church in the Theology of Dumitru Staniloae” Studii teologice, 9/2 
(2013): 207-226, აქ: 210. 



36

გურამ ლურსმანაშვილი

ბით, რომლის თანახმადაც, ომთაშორისი პერიოდის რუმინეთი ძა-
ლიან იყო დაშორებული ღმერთს, რაც გამოწვეული იყო ფრანგული 
კულტურის, მასონებისა და ებრაელების ზეგავლენით.15 სტანილო-
აეზე ნიკიფორეს გავლენები შემთხვევითი არ ყოფილა. ეს უკანას-
კნელი სტატიებს ბეჭდავდა ჟურნალ Gândirea-ში (აზროვნება), რო-
მელიც 1928-1944 წლებში სწორედ კრაინიკის ხელმძღვანელობით 
გამოიცემოდა.16

მეორე მსოფლიო ომის პერიოდში სტანილოაე რელიგიური გა-
დმოსახედიდან აგრძელებდა სახელმწიფოს ავკარგიანობის შესახებ 
მსჯელობას და ამბობდა, რომ ადამიანები ინტუიციურად გრძნობ-
დნენ როგორც ანარქიის ცოდვილ ბუნებას, ასევე ერთიანობის 
ღვთივსათნოობას. სტანილოაე იმასაც აცხადებდა, რომ ძლიერი 
ხელისუფლება ღვთის ძღვენი იყო, რადგან იგი სხვადასხვა ჯგუ-
ფების გაერთიანებას ეხმარებოდა.17 ისიც უნდა აღინიშნოს, რომ 
როდესაც დიმიტრუ სიყვარულსა და ერთიანობაზე საუბრობდა, 
იგი უპირველესად რუმინელ ერსა და სახელმწიფოს მხარდაჭერაზე 
ფიქრობდა, რომელიც მაშინ საბჭოთა კავშირისა და მისი მოკავში-
რეების წინააღმდეგ იბრძოდა.18

ამგვარი მიდგომის გამო, გასაკვირი არაა, რომ სტანილოაეს, 
განსაკუთრებით თავისი მოღვაწეობის ადრეულ პერიოდში, საკ-

15	  Nichifor Crainic, „Tradiţie şi internaţionalism”, in: Gândirea, VIII (1928), 2, pp. 
76-77. იხ. ციტირება: Roland Clark. “Nationalist and Trinitarian Visions of the 
Church in the Theology of Dumitru Staniloae” Studii teologice, 9/2 (2013): 207-
226, აქ: 212. 
16	  Ladouceur P. Modern Orthodox Theology: Behold I Make All Things New. 
London; New York; Oxford; New Delhi; Sydney: T&T Clark 2019, 168.
17	  Dumitru Stăniloae, “Unitate în noi şi între noi,” Telegraful Român 91/47 (1943): 
1. – Dumitru Stăniloae, “Cele două împărăţi,i” Gândirea 16/1 (1936): 26–35. იხ. 
ციტირება: Roland Clark, Nationalism, Ethnotheology, and Mysticism in Interwar 
Romania, Carl Beck Papers in Russian and East European Studies, no. 2002 
(Pittsburgh: University of Pittsburgh, 2009), 1-47, აქ: 15.
18	  Roland Clark, Nationalism, Ethnotheology, and Mysticism in Interwar Romania, 
Carl Beck Papers in Russian and East European Studies, no. 2002 (Pittsburgh: 
University of Pittsburgh, 2009), 1-47, აქ: 16.



37

დიალოგი, N9(18), 2025

მაოდ სპეციფიკური დამოკიდებულება ჰქონდა ბიზანტიური წესის 
კათოლიკეებთან და მათ იეზუიტების მიერ მანიპულირებულ ჯგუ-
ფად მოიხსენიებდა.19 სტანილოაე, ემყარებოდა რა ფილოსოფოს 
ნაე იონესკუს (1890-1940), მიიჩნევდა, რომ მართლმადიდებლურ 
და კათოლიკურ სარწმუნოებას შორის არსებული ძალიან დიდი 
განსხვავების გამო, შეუძლებელია რუმინელი ყოფილიყო კათო-
ლიკე, ე.ი. რუმინელის იდენტობა მისთვის მართლმადიდებლობა-
სთან იყო გაიგივებული.20 ამგვარი მოცემულობიდან გამომდინარე, 
მას შემდეგ, რაც რუმინეთის კომუნისტურმა პარტიამ, 1948 წელს, 
უნიატური ეკლესია გააუქმა, სტანილოაე აცხადებდა, რომ რეალუ-
რად, უნიატური ეკლესია ყოველთვის იყო რუმინეთის მართლმადი-
დებელი ეკლესია, რადგან უნიატებს ლიტურგია და შესაბამისად, 
ეროვნული ეკლესიის სარწმუნოებაც შენარჩუნებული ჰქონდათ. ამ 
მიდგომას იგი მოგვიანებით, 1973 წლისთვისაც იზიარებდა.21 

ინტერნაციონალიზმთან სკეპტიკური დამოკიდებულების მი
ღმა, სტანილოაე აქტიურად უჭერდა მხარს რეგიონულ თანამ-
შრომლობას. სწორედ ამიტომ ემხრობოდა იგი ბალკანურ პაქტს, 
რომელსაც 1934 წლის თებერვალში რუმინეთმა, იუგოსლავიამ, 
საბერძნეთმა და თურქეთმა ხელი მოაწერეს. უფრო მეტიც, მისი 

19	  D. Stăniloae, „Iezuiţii, dascălii uniaţiei”, in: Telegraful Român, LXXXIII (Feb 3, 
1935), 6, pp. 1-2; D. Stăniloae, „Papagalii iezuiţilor”, in: Telegraful Român, LXXXIII 
(Mar 10, 1935), 11, pp. 1-2. Stăniloae’s attitude towards the Uniates never sof-
tened, and an excellent discussion of his post-war writings on the Uniate Church 
can be found in Ronald G. ROBERSON, „Dumitru Stăniloae on Christian Unity”, in: 
Lucian TURCESCU (ed.), Dumitru Stănioae: Tradition and Modernity in Theology, 
The Center for Romanian Studies, Iaşi, 2002, pp. 113-117. იხ. ციტირება: Roland 
Clark, Nationalist and Trinitarian Visions of the Church in the Theology of Dumitru 
Staniloae. Studii teologice, 9/2 (2013): 207-226, აქ: 212-213.
20	  Roland Clark. Nationalist and Trinitarian Visions of the Church in the Theology 
of Dumitru Staniloae. Studii teologice, 9/2 (2013): 207-226, აქ: 213. 
21	  Mihail Neamţu, “Between the Gospel and the Nation: Dumitru Stăniloae’s Eth-
no-theology,” Arhaevs 10 (2006): 27. იხ. ციტირება: Roland Clark, Nationalism, 
Ethnotheology, and Mysticism in Interwar Romania, Carl Beck Papers in Russian 
and East European Studies, no. 2002 (Pittsburgh: University of Pittsburgh, 2009), 
1-47, აქ: 15.



38

გურამ ლურსმანაშვილი

აზრით, სწორედ ეს თანამშრომლობა იქნებოდა მომავალში პან-
ორთოდოქსული ბლოკის საფუძველი, რომლის ცენტრიც ბალკა-
ნეთზე იქნებოდა, რაც მთლიანობაში, გრავიტაციის წერტილის 
რუსეთიდან გადმოტანასაც გამოიწვევდა. სტანილოაეს გეგმით, ამ 
იდეის ადმინისტრაციული ცენტრი კონსტანტინოპოლი უნდა ყო-
ფილიყო, სადაც გაიმართებოდა ხოლმე სხდომები და იფუნქციო-
ნირებდა სასულიერო სემინარია, რომელშიც, ყოველ წელს, თითო-
ეული მართლმადიდებელი ქვეყანა 10-15 სტუდენტს გაუშვებდა, 
რაც სამომავლო პერსპექტივაში, მართლმადიდებლების ერთმა-
ნეთთან დაახლოებისა და ერთვარი მართლმადიდებლური სოლი-
დარობის ჩამოყალიბების საფუძველი იქნებოდა.22

1937 წელს, რუმინული ფაშისტური ორგანიზაცია რკინის გუ-
შაგის (რუმ. Garda de Fier) ორი ლიდერი, იონ მოტა და ვასილე მა-
რინი მოკლეს. რუმინეთში ეს პირები ეროვნულ გმირებად გამოა-
ცხადეს, ხოლო სტანილოაე კი მათ, როგორც ქრისტეს მოწამეებს, 
ისე იხსენიებდა.23

მეორე მსოფლიო ომის პერიოდში, სტანილოაე, გენერალ იონ 
ვიქტორ ანტონესკუს (რომლის მეთურობითაც რუმინეთში სამხე-
დრო მმართველობა დამყარდა)24 უწოდებდა „ქრისტიანობის მახ-
ვილს“, თუმცა, ისიც უნდა აღინიშნოს, რომ მის ნაშრომებში არსად 
შეიმჩნევა ძალადობისაკენ მოწოდება ან რასობრივ ნიადაგზე ადა-
მიანის სიცოცხლის ხელყოფის წახალისება.25 

22	  D. Stăniloae, „Pactul balcanic şi perspectiva ortodoxă”, pp. 1-2. Reprinted in: 
C. SCHIFIRNEŢ, Naţiune şi creştinism, p. 30. იხ. ციტირება: Roland Clark, Na-
tionalist and Trinitarian Visions of the Church in the Theology of Dumitru Staniloae” 
Studii teologice, 9/2 (2013): 207-226, აქ: 215.
23	  Dumitru stăniloae, martiri pentru Hristos (Martyr for Christ), Telegraful Român 
85, 4 (1937), 2. იხ. ციტირება: Ladouceur P. Modern Orthodox Theology: Behold 
I Make All Things New. London; New York; Oxford; New Delhi; Sydney: T&T Clark 
2019, 173.
24	  გურამ ლურსმანაშვილი, მართლმადიდებლობა თანამედროვე ბალკანეთის 
ნახევარკუნძულზე და მისი პოლიტიკური ასპექტები. დიალოგი 15(6) 2022, 
48-54.
25	  Roland Clark, Nationalism, Ethnotheology, and Mysticism in Interwar Romania, 



39

დიალოგი, N9(18), 2025

მეორე მსოფლიო ომის შემდეგ, სტანილოაე ნაციონალიზმის 
შესახებ ბევრად ცოტას წერდა, ხოლო 1989 წლიდან კი, გარკვე-
ულწილად, კვლავ დაუბრუნდა ამ საკითხს.26 ამ ყველაფერს კი თა-
ვისი განმაპირობებელი მიზეზები ჰქონდა. საქმე იმაში იყო, რომ 
მეორე მსოფლიო ომამდელი და გარკვეულწილად ომის პერიო-
დის პოლიტიკური შეხედულებების გამო სტანილოაე, რუმინეთის 
კომუნისტურმა რეჟიმმა დააპატიმრა.27 თეოლოგმა, ფაშისტურ 
ჯგუფებთან კავშირის ბრალდებით 1959-1963 წლები საპყრობი-
ლეში გაატარა. საპყრობილედან გათავისუფლების შემდეგ, სტა-
ნილოაე ნაციონალურ თემებზე საუბარს დუმილს ამჯობინებდა, 
მანამ სანამ 1989 წელს, რუმინეთში, ჩაუშესკუს კომუნისტური ხე-
ლისუფლება არ დაამხეს.28 პატიმრობასთან დაკავშირებით იგი საი-
ნტერესოდ შენიშნავდა ხოლმე, რომ ეს იყო მისი ცხოვრების ერთა-
დერთი პერიოდი, როდესაც მას დაუბრკოლებლად შეეძლო იესოს 
ლოცვით ლოცვა.29 რუმინეთში კომუნისტური რეჟიმის ცვლილების 
შემდგომ, ნაციონალურ თემებთან დაბრუნებული სტანილოაეს ნა-
აზრევის ყველაზე თვალსაჩინო გამოხატულება მისი მონოგრაფიაა 
– Reflecţii despre spiritualitea poporului român (რეფლექსიები რუმი-
ნელი ხალხის სულიერებასთან დაკავშირებით), რომელიც კრაიო-
ვაში 1992 წელს გამოიცა.

Carl Beck Papers in Russian and East European Studies, no. 2002 (Pittsburgh: 
University of Pittsburgh, 2009), 1-47, აქ: 11.
26	  Roland Clark, Nationalist and Trinitarian Visions of the Church in the Theology 
of Dumitru Staniloae. Studii teologice, 9/2 (2013): 207-226, აქ: 216. 
27	  რუმინეთში კომუნისტური რეჟიმის ანსტიეკლესიური კამპანიის შესახებ 
იხ. გურამ ლურსმანაშვილი, რუმინეთის მართლმადიდებელი ეკლესიის მძიმე 
წარსულიდან, ზღვარი – მართლმადიდებლობა და თანამედროვეობა, 12(2), 
2024, 50-56. 
28	  Roland Clark, Nationalism and Ecumenicism: Why Politics Matters, <https://
publicorthodoxy.org/2024/10/02/nationalism-and-ecumenicism/> [03.06.2025].
29	  Cited by Olivier Clément, “In Memoriam Dumitru Staniloae (1903-1993)’, Con-
tacts, 45, 161 (1993), 293. იხ. ციტირება: Ladouceur P. Modern Orthodox Theolo-
gy: Behold I Make All Things New. London; New York; Oxford; New Delhi; Sydney: 
T&T Clark 2019, 168.



40

გურამ ლურსმანაშვილი

მამა დიმიტრუ სტანილოაე უდავოდაა რუმინული და ზოგა-
დად თანამედროვე მართლმადიდებლური თეოლოგიის ერთ-ერთი 
ყველაზე ცნობილი და საინტერესო წარმომადგენელი, რომლის 
წერილობით მემკვიდრეობასაც უწყვეტ რეჟიმში სწავლობენ და 
იკვლევენ. ამ ფონზე, არ უნდა დაგვავიწყდეს, რომ ადამიანი სოცი-
ალური და პოლიტიკური არსებაა, რომელიც მეტად თუ ნაკლებად 
აუცილებლად განიცდის მის ირგვლივ მიმდინარე პროცესების, პო-
ლიტიკური და სოციალური მდგომარეობისა თუ ისტორიული მემ-
კვიდრეობის გავლენას, რაც სავსებით ნორმალური და ლოგიკური 
მოცემულობაა. ასეთ დროს, ნებისმიერი პიროვნების ნააზრევის 
შესწავლისას მთავარია მაქსიმალური ობიექტურობა, რათა აღ-
ქმადი იყოს ამ პიროვნების რეალური შეხედულებები და მათი გა-
ზიარება-არგაზიარების მიუხედავად, მიუკერძოებლად შეფასდეს 
მისი პირადი ღირსებები. დიმიტრუ სტანილოაეს თეოლოგიის რე-
ცეფციასთან დაკავშირებით სწორედ ამგვარი მიდგომაა საჭირო. 



41

დიალოგი, N9(18), 2025

DUMITRU STĂNILOAE:  
LEGACY AND POLITICAL THOUGHT

Guram Lursmanashvili*

Abstract

This article examines the theological legacy and political thought 
of Dumitru Stăniloae (1903–1993) within the transformative context 
of the Romanian Church and state in the twentieth century. Against 
the backdrop of his canonization in 2024 and the ensuing debates, 
it begins with a concise overview of Stăniloae’s life and major works. 
From the perspective of political theology, the study demonstrates that 
Stăniloae’s ideas developed in dialogue with the “Greater Romania” 
project, the Church’s national role, and prevailing anti-communist sen-
timents. The author distinguishes between forms of nationalism root-
ed in “hatred” and those inspired by “love,” interpreting the state as an 
instrument for restraining evil and the Church as the sphere of grace 
and love. Particular attention is devoted to the intellectual influence of 
Nichifor Crainic, Stăniloae’s vision of Balkan cooperation and pan-Or-
thodox unity, his stance on the Uniate question, and his wartime writ-
ings during the Second World War. The article concludes by calling for 
an objective and critical reassessment of Stăniloae’s thought, in order 
to clarify both the historical-theological significance and the more con-
troversial dimensions of his legacy.

Keywords :  Dumitru Stăniloae, political theology, Romanian Ortho
dox Church, nationalism, Gregory Palamas, Philokalia, communism.

*	 Sulkhan-Saba Orbeliani University. https://orcid.org/0000-0001-6906-8503



42

Eirini Artemi

FATHER STANILOAE WROTE THAT  
“THE PERSON WHO PRAYS ALSO CASTS 
BRIDGES TOWARDS HIS FELLOW HUMAN 
BEINGS”. WHAT DID HE MEAN BY THAT?

Eirini Artemi*

Introduction 

Dumitru Stăniloae was a Romanian Orthodox theologian who 
supported that if someone wants to speak about God, he should have 
a theology of experience.1 Fr Staniloae is an apophatic theologian 
according to his eminence Kallistos Ware.2 For Staniloae “Apophatic 
knowledge is not irrational but supra-rational, for the Son of God is the 
Logos and contains in himself the ‘reasons’ of all created things”.3 His 
central thesis is that prayer frees us from both ourselves and the con-
fines of nature. We exist and act in a universe of natural laws that drive 
“complex mechanisms”. We are participants in the natural laws and 
conversant with nature. We can influence it, for example, when we 
apply our minds to direct the movement of our bodies, when we grow 
our food or harm others. Yet unless we are conversant with God, we 
are limited by the laws of this natural world and are trapped within it by 
our passions. Only God, who created the universe, is not limited by its 
laws. Hence by praying to God, we also become free of the bounda-
ries of what we experience through our senses and the laws of nature.

*	 Hellenic Open University, Israel Institute of Biblical Studies of the Hebrew 
University of Jerusalem. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8852-9907
1	 Marc-Antoine Costa de Beauregard, Dumitru Stăniloae (Paris: Cerf, 1983), 156.
2	 Kallistos Ware, “Foreword,” in Dumitru Stăniloae, Orthodox dogmatic theology: 
The experience of God (Massachusetts: Holy Cross Orthodox Press, 1998), xx.
3	 Ware, “Foreword,” xx.



43

დიალოგი, N9(18), 2025

1. The prayer as the way of communication  
with God and with our neighbour

Fr Stăniloae tries to explain the importance of prayer for a Chris-
tian. Through his text “Prayer and holiness”.4 He underlines the need 
for wholeness in prayer, which unites intellect and emotion, mind and 
heart, to engage in a full relationship with God. The author suggests 
that effective prayer demands the engagement of both parts of our-
selves—the rational mind (nous) and the feeling heart. When only the 
mind is engaged, prayer becomes distant and detached, reducing it 
to a cerebral exercise. Conversely, the prayer which is driven solely 
by the heart risks devolving into sentimentality, neglecting the rich-
ness of God’s gifts, and the grounding provided by a thoughtful faith, 
“Pure prayer is concerned with the reuniting of the mind (nous) and 
the heart. Neither mind nor heart can be allowed to remain alone. 
Prayer that comes only from the mind is cold; prayer that comes only 
from the heart is sentimental and is ignorant of all that God has giv-
en us, is giving us now and will give us in Christ. It is prayer without 
horizon or perspective, prayer in which we do not know what to thank 
God for, what to praise him for, what to ask him for. The man who 
prays in this way has the feeling of being lost in an impersonal infinity. 
Such a feeling knows nothing of encounter with a personal God. And 
thus, it is not prayer”.5 

The emphasis of Stăniloae on a “personal God”6 here is also 
crucial; Stăniloae argues that authentic prayer is relational. A prayer 
from only one part of our being—mind or heart—results in a fractured, 
impersonal experience. In contrast, prayer that harmonizes mind and 

4	 Dumitru Stăniloae, Prayer and holiness (Oxford: SLG Press, 1996), 8.
5	 Stăniloae, Prayer and holiness, 8.
6	 Stăniloae, Prayer and holiness, 8.



44

Eirini Artemi

heart becomes a space of communion, where gratitude, praise, and 
petition are grounded in the acknowledgment of God’s ongoing pres-
ence and gifts. This is a vision of prayer not as an escape into infinite 
abstraction but as an encounter, marked by depth and intentionali-
ty, with a God who is personal, present, and profoundly involved in 
our lives. It echoes the broader spiritual tradition that sees prayer as 
transformative, not just a conversation but a practice that reorients 
the self, drawing every aspect—rational, emotional, and spiritual—to-
ward unity with God.

Stăniloae explains that the “pure prayer is concerned with the re-
uniting of the mind (nous) and the heart”7 is the path which reflects 
a profound aspect of Christian mysticism, specifically the concept of 
theosis or divinization, where the ultimate goal of human spiritual life is 
to unite with God through grace. In this union, God’s infinite light—his 
divine nature and consciousness—illuminates the human soul, trans-
forming it to reflect God’s attributes through the action of the Holy 
Spirit. The prayer creates the fertile heart to accept God’s grace. The 
infinite God becomes accessible to the finite man through the uncre-
ated actions of God and his love for us, “The infinity of God cannot be 
experienced apart from his love for us. This love of God for us calls to 
our love, and it is with the heart, the organ of love within us, that we ex-
perience his love”.8 God’s qualities, particularly his “conscious light” or 
divine wisdom, permeate and elevate the human spirit, creating a dy-
namic and reciprocal relationship: just as God becomes “humanized” 
by his dwelling within man (as seen in the incarnation), humanity is 
“divinized” by becoming a vessel for God’s presence. This is not about 
merging into God’s essence in a way that loses individual identity, but 

7	 Stăniloae, Prayer and holiness, 8.
8	 Stăniloae, Prayer and holiness, 8.



45

დიალოგი, N9(18), 2025

rather about reflecting his attributes, as the finite becomes capable of 
manifesting the divine within human limits.9

This transformative process is described as the work of the Holy 
Spirit, who is both the agent of divine illumination and the one who 
enables humans to receive God’s light. But for all of this we need 
prayer. The Holy Spirit seals Christian’s pure prayer and illuminates 
him, allowing him to partake in divine life while still remaining distinct-
ly themselves, endowed with God’s love and wisdom.10 Through this 
divinization, humanity not only grows closer to God but also fully em-
bodies the purpose for which it was created: to be a mirror of God’s 
infinite love and consciousness in the world.11

To sum up, in the prayer for God, whole human nature body, and 
mainly heart and mind should take place. Only in this way, Christian 
can “know” God and God can rest in him through the grace of the 
Holy Spirit.

2. The person who prays also casts bridges towards  
his fellow human beings

“The person who prays also casts bridges towards his fellow hu-
man beings”. With these words, Stăniloae expresses the basic view of 
the Church that in order for prayer to God to be pure and to be heard, 
it must have the initial condition of forgiving our neighbor. This thought 
is deeply rooted in Christian teaching, where forgiveness is a neces-
sary condition for true union with God through prayer. Jesus, in the 
Sermon on the Mount, emphasizes that before we approach God, it is 
9	 Stăniloae, Prayer and holiness, 8.
10	 Matthew Pulis, Ljiljana Ćumura, and Luke J. Buhagiar, “Prayer, civic engagement 
and culture: A comparative study of Serbia and Malta,” Sociološki Pregled 58, no. 
4 (2024): 370-401, at 371.
11	 Stăniloae, Prayer and holiness, 8.



46

Eirini Artemi

important to have a pure heart towards other people. This means that 
if we hold a grudge or if we have not forgiven our neighbor, we prevent 
our prayer from being honest and open. 

Stăniloae implies that forgiveness is an act that frees us from the 
burdens of anger and bitterness, allowing us to stand before God with 
true humility and purity. When we forgive, we not only open our hearts 
to God, but we also reflect his divine love, taking the first step toward 
restoring peace and unity in our relationships. Forgiveness, therefore, 
is not just a moral command, but a spiritual tool that prepares the 
heart and mind to receive God’s grace. In essence, it is an act of faith 
and obedience that helps us experience the true power of prayer, ap-
proaching God with a free heart. 

In the Lord’s Prayer, we ask to be forgiven but also, we should for-
give the others. The prayer shows us that our salvation comes through 
the forgiveness of our neighbour. A Christian should remember “bear-
ing with one another, and forgiving one another, if anyone has a com-
plaint against another; even as Christ forgave you, so you also must 
do”12, and “whenever you stand praying, if you have anything against 
anyone, forgive him, that your Father in heaven may also forgive you 
your trespasses”.13

The prayer is our dialogue with God for our fellow human it is 
upheld not only by remembering him in prayers but to really forgive 
him in our heart. Only after this our mind becomes united with God in 
a state above prayer.14 The prayer leads us to the forgiveness to the 
other people. Forgiveness can also improve relationships with people 
and finally with God. When we hold onto anger and resentment, it can 

12	 Col. 3:13 (New King James Version).
13	 Mark 11:25 (New King James Version).
14	 Dumitru Stăniloae, Seven mornings with the Father Stăniloae – Dialogues with 
Sorin Dumitrescu, (Bucharest: Editura Anastasia, 1992), 121.



47

დიალოგი, N9(18), 2025

damage our relationships with others and prevent us from creating 
new ones. Through forgiveness, we can restore damaged relation-
ships, strengthen existing ones, and build new ones based on trust 
and mutual respect. The forgiveness will help our prayer to reach God 
so our heart will be the place of love of the other.15

To sum ups Prayer is the conjugation, between man and God in 
unity and between man and man. It means actual reconciliation with 
God, the mother of tears and also their daughter, the forgiveness of 
sins. It is the bridge to pass over tribulations and a support to our 
weaknesses but at the same time to unite with the other man through 
forgiveness.

Conclusions 

Fr Stăniloae knew the importance of prayer. Prayer is Christian 

insofar as it is communion with Christ and extends throughout the 

Church, which is his Body. Its dimensions are those of Christ’s love. 

In Matthew 22:37-39, Jesus encapsulates the entirety of the Mosaic 

law into these two commandments, emphasizing that a life pleasing to 

God is rooted in love—love for God and love for others. The command 

to love God “with all your heart, soul, and mind” calls for an all-encom-

passing devotion that goes beyond ritual observance to a relationship 

of profound reverence and commitment. It reflects the idea that our 

thoughts, emotions, and will are to be aligned with God’s purpose and 

character, integrating faith into every facet of life.

Equally revolutionary is the command to “love your neighbor as 

yourself,” which calls believers to empathy, compassion, and respect 

for all people, transcending divisions of social status, ethnicity, and 

15	 Stăniloae, Prayer and holiness, 9.



48

Eirini Artemi

personal bias. It shifts the focus from self-centeredness to a world-
view where the well-being of others is seen as equally important as 
our own. To build bridges with the others means to forgive the others 
and to pray for them and their salvation. This pairing of love for God 
with love for others challenges believers to mirror divine love in their 
actions, creating a transformative ripple effect in communities and 
society.

Together, these commandments provide a holistic framework for 
Christian ethics, guiding how believers engage with God, themselves, 
and the world around them. This teaching inspires countless acts of 
charity, justice, and kindness, demonstrating the belief that true faith 
is inseparable from selfless love and compassion. Stăniloae supports 
that it is love in our relationship with God, then, that sets us free. The 
same applies in our relationship to other human beings. “Only a re-
lationship of pure love with another person can set us free from the 
world outside and from ourselves”.16 

16	 Stăniloae, Prayer and holiness, 18. 



49

დიალოგი, N9(18), 2025

FATHER STĂNILOAE WROTE THAT  
“THE PERSON WHO PRAYS ALSO CASTS  

BRIDGES TOWARDS HIS FELLOW HUMAN BEINGS”. 
WHAT DID HE MEAN BY THAT?

Eirini Artemi*

Abstract 

This paper examines the theology of prayer in the thought of Du-
mitru Stăniloae, a prominent Romanian Orthodox theologian. Empha-
sizing an apophatic yet experiential approach, Stăniloae posits prayer 
as the primary means of communion with the personal God, integrat-
ing mind and heart in the pursuit of theosis. Prayer, animated by the 
Holy Spirit, enables the human person to transcend natural limitations 
and participate in divine life. Furthermore, the paper highlights the re-
lational dimension of prayer, where forgiveness and love toward oth-
ers become essential conditions for genuine communion with God. 
Thus, prayer is both a transformative encounter with the divine and 
an ethical imperative that binds love for God with love for neighbor, 
constituting the foundation of Christian spiritual and communal life. 

Keywords :  Dumitru Stăniloae, prayer, romanian theology, love, 
holiness.

*	 Hellenic Open University, Israel Institute of Biblical Studies of the Hebrew 
University of Jerusalem. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8852-9907



50

Aleksandre Gabunia

SEEING FROM THE FUTURE:THE REVERSE 
PERSPECTIVE AND ESCHATOLOGICAL 

ANTHROPOLOGY IN JOHN ZIZIOULAS’ THEOLOGY

Aleksandre Gabunia*

Introduction 

The reverse perspective – as it characterizes Byzantine iconog-

raphy1 – should not be seen as merely an artistic expression by me-

dieval artists; instead, it embodies a profound theological foundation. 

At the very least, it has significantly influenced Orthodox theological 

thought, shaping how it understands and perceives the world, histo-

ricity, and the concept of the Anthropos (ἄνθρωπος). The inversion of 

theological reasoning can be observed particularly in some modern 

Orthodox theologians and can be conceived as the language of com-

munication through which theology articulates and conveys its truth. 

One notable example of such theological discourse can be found in 

the works of the Metropolitan of Pergamon, John Zizioulas. The Greek 

theologian proposes eucharistic eschatology as a hermeneutical key 

that structures his entire theology from the inverted perspective. He 

represents eschatology not as a linear progression toward the end of 

time but as a projection from the future that gives existential meaning 

*	 PhD Researcher, KU Leuven, Faculty of Theology and Religious Studies. https://
orcid.org/0000-0003-2821-0336
1	 In contrast to conventional linear perspective, characterized by focal conver-
gence, Byzantine sacred art employs perspective lines that derive from the depths 
of the icon and project outward towards the observer, breaking traditional artistic 
norms and geometric rules. In this structure, the perspective lines end with the 
observer, who becomes the point toward which the spatial lines are directed.



51

დიალოგი, N9(18), 2025

to what stands before it. This perceptual shift offers a unique frame-
work that breaks the sequential dimension of time, that is, the linear 
perspective, and inverts the theological scope of Orthodox Christian 
thought and praxis. 

In this theological framework, the future becomes the existential 
cause of the past and the entire creation, revealing the inverted mode 

of causality, so it is nothing but a future that animates the world and 
the human being. However, the inverted projection of the eschata 
does not destroy the reality of historicity or humanity but brings them 
into one metaphysical location, i.e., in the Eucharist. Therefore, the 
Eucharist encompasses both historical and eschatological dimen-
sions, which paradoxically enable the remembrance of the future. 
The end is nothing but a locus of cause, a metaphysical momentum 
in which the separation and fragmentation of time and space are 
conquered and reconciled. However, when Zizioulas speaks vis-à-

vis the future, it does not imply a chronology of periods (today and 
tomorrow) but the totality of time, which, in its very essence, is the 
eschatological category. In such an understanding, the involvement 
of the divine in the historical dimension is not an external reality, as 
one can observe in the Old Testament books, but internal; through 
the eucharistic mystery, God enters into creation and becomes the 
very inner experience of the human being. Nevertheless, seeing the 
things that have to come as the true image of the creation requires 
perceptual inversion. In this regard, the concept transcends the lin-
earity of time and historicity, breaking conventional chronological 
notions. It offers profound insights into Christian anthropology and 
its implications for understanding human existence in relation to the 
divine and others, while also providing practical relevance for con-
temporary Orthodox theology. 



52

Aleksandre Gabunia

The eucharistic eschatology and inverted perspective 

The inversion of the eschatological perspective represents one 
of the most significant theological discourses, proposing a transfor-
mation of the entire perceptual system. One is no longer a captive of 
the past that is subservient to a linear and chronological dynamism to-
wards the world, but by relocating perspective lines inversely, from the 
beginning to the end, one becomes an “eschatological being”. Such a 
vision of the world represents an eschatology, not as an apocalyptic 
ending of the creation but, inversely, as a projection that comes from 
the future and, through the Eucharist, penetrates every point in time. 
Thus, as Greek-American theologian John Panteleimon Manoussakis 
emphasizes, the point of departure for Zizioulas’ theological quest is 
an attempt to analyze the phenomenology of the interconnectedness 
between the things to come and the things which are already present.2 
In this vein, by presenting the “eucharistic eschatology” as a herme-
neutical key for the exploration of the existential structure of the world, 
the Greek theologian inverts the theological scope of Eastern Chris-
tian thinking, making the eschata an essential prism from which the 
whole creation and historicity should be perceived.3 The existential 
meaning of being, for Zizioulas, lies not simply in the history of human-
ity or present-day realities, but, in its very essence, it is an ontological 
category. It is the future that validates what comes before it. 

Amongst the rich patristic accounts regarding the relationship 
between the Eucharist and eschatology, Zizioulas gives attention to 

2	 John Panteleimon Manoussakis, “The anarchic principle of christian eschatol-
ogy in the eucharistic tradition of the Eastern Church,” Harvard Theological Re-
view 100, no. 1 (2007): 29-46, at 29. 
3	 Pantelis Kalaitzidis, “Eschatology and future-oriented hermeneutics in contem-
porary orthodox theology: The case of Metropolitan John D. Zizioulas,” in The Spir-
it, hermeneutics and dialogues, ed. Reimund Bieringer, Peter De Mey, Ma. Marilou 
S. Ibita, and Didier Pollefeyt (Leuven: Peeters, 2019), 155-180, at 164-165. 



53

დიალოგი, N9(18), 2025

the writings of St. Maximus the Confessor, which makes “the radical 
overturning of the ancient Greek notion of causality”.4 St. Maximus 
offers a more existential interpretation of the cause and its effect by 
proposing the concept of inverted causality. He describes the eucha-
ristic synaxis as an image and symbol of the eschata concerning the 
notion of causality, i.e., “what takes place in the divine Eucharist is an 
image and symbol of what is true”.5 To some degree, this expression 
aligns with Platonism, as for Maximus, everything in our perceptual 
system is “images and symbols” of what is hidden, what is “noetic 
and spiritual”.6 In compliance with Plato, the observable and seeable 
world is an image of a steady and infinite universe. However, what 
distinguishes Maximus’ understanding from the Platonic view is the 
future-oriented dimension of the Church, which completely inverts the 
archetypal vision of Hellenic philosophy. In Christian thinking, the ar-
chetype stands at the end of history and projects inversely, validating 
the events that take place in the Liturgy and all things that are prior to 
it. Therefore, the eucharistic world stands not in a Platonic ideal state, 
but in the words of Zizioulas, “in the kingdom which is to come”.7 This 
mysterious and, at the same time, paradoxical phenomenon shapes 
a novel paradigm of Orthodox thinking, manifesting the transformative 
inversion of perceptual direction. 

Consequently, through the inverted perspective, the earthly re-
ality is undergoing a kind of transformation, as the projection of the 
eschata allows the human person to witness what Zizioulas calls “the 
daybreak of that eighth day,” a unique liturgical dimension of time ex-
perienced in every eucharistic celebration. The eighth-day mystery, 

4	 John D. Zizioulas, The eucharistic communion and the world (Edinburgh: 
Bloomsbury, 2011), 43. 
5	 Zizioulas, Eucharistic communion, 44. 
6	 Zizioulas, Eucharistic communion, 44. 
7	 Zizioulas, Eucharistic communion, 44. 



54

Aleksandre Gabunia

in its very essence, embodies the eschata, the reality in which tran-
scendence and immanence are existentially encountered. It is the day 
when the new reality, a mystical novum, begins. Thus, comprehend-
ing the reality brought by the future here and now requires radical 
reversal, as Manoussakis calls it, “an inverted intentionality”, perfectly 
embodied in Byzantine iconography,8 where the depicted world is an 
eschatological reality, a true image of the future Kingdom. Such an 
interpretation of eschatology is exclusively Orthodox. In various cul-
tures, religious traditions, and even Christian circles, eschatology is 
commonly understood as an apocalyptic closure of creation, where 
the physical and metaphysical world will become one, or the material 
world will cease to exist, and a more elevated reality begins. Even in 
the Abrahamic religions (Judaism and Islam), there is only one static 
endpoint in the future (the linear perspective). However, in Christian 
eschatology, the logic of linearity is completely reversed: the end (the 
not yet) is the cause for history itself (the already), and at the same 
time, the already is meant to iconise the not yet.9 

Such an inversion is perfectly expressed in the eucharistic prayer 
during the ἀναφορὰ (anaphora) of orthodox Liturgy (both the Liturgy 
of St. John Chrysostom and St. Basil), which represents, as Ziziou-
las points out, a “stumbling block” for logic: “Remembering . . . the 
cross, the tomb, the resurrection on the third day, the ascension into 
heaven, the sitting at the right hand and the second and glorious com-
ing”.10 Thus, the Kingdom is revealed not as an anticipation of the last 
times but as an existential reality that entirely breaks the linear outlook 

8	 Manoussakis, “The anarchic principle,” 42. 
9	 Manoussakis, “The anarchic principle,” 34. In orthodox theology, the phraze 
“already / not yet” expresses the dynamic character of eschatological reality: the 
Kingdom of God has already been manifested through the incarnation of Christ 
and is experienced sacramentally within the Church, yet it remains unfulfilled until 
its ultimate revelation at the end of time.
10	 Zizioulas, Eucharistic communion, 59. 



55

დიალოგი, N9(18), 2025

and inverts the chronological dimension of historicity; otherwise, “how 
could it be that we remember the second, glorious coming”.11 In this 
vein, Zizioulas writes that “the Eucharist is a remembrance” of the 
future12 that redefines traditional understanding of this phenomenon 
(remembrance) and consequently reverses the entire perceptual di-
rection where the past events and the whole creation are seen from 
the inverted perspective. Experiencing this paradoxical phenomenon 
necessitates a radical reorientation of the entire thought system and 
an inversion of perspective, without which remembering the future 
would become a logically self-contradictory and theological utopia. 

The remembrance of the future and the theology of inversion

With regard to the remembrance of the future, the Greek theo-
logian offers a unique prism, namely the Last Supper event, through 
which the kenotic self-offering of Christ and its inverted dynamic can 
be explored. It is an existential point, so to speak, a meeting point of 
history and meta-history, where the earthly Jesus reveals his divinity 
before the apostles by sharing the heavenly meal. Thus, the Last Sup-
per event is by no means a social act but, in its very essence, man-
ifests the reality of  the second glorious coming. Traditionally, in the 
history of Israel, the Passover meal was led by the head of a house-
hold who uttered the speech that was an essential element of this 
ceremony. This aspect can be seen in the New Testament, however, 
in a completely different manner that links the Supper to the Eucharist. 
The bread that was blessed and broken by Christ was given to the dis-
ciples as his body; likewise, the blessed cup was given to the twelve 
as his blood or ‘the new covenant in his blood.’ Apostles received the 

11	 Manoussakis, “The anarchic principle,” 38.
12	 Zizioulas, Eucharistic communion, 58.



56

Aleksandre Gabunia

bread and blood of their Lord – “do this in remembrance of me” (Luke 
22:19). Unlike the Passover meal (which has a sacrificial quality), in 
the Last Supper event, two points are missed: (i) the butcher of the 
paschal lamb; and (ii) the eating of the butchered lamb since Christ is 
who gives himself as a sacrifice and substitutes the paschal lamb.13 

Christ as the paschal lamb is a new reality, a new paradigm that 
completely inverts the perceptual system of the New Testament world. 
The Passover meal for the people of Israel was a memorial feast of 
the mighty deeds of God that happened in the past (specifically, it was 
the remembrance of Exodus); however, in the Last Supper, the “re-
membrance” itself belongs not to the past but the future. Zizioulas calls 
it an imminent reality that is the future-oriented horizon of this new 
world – this is a ‘memorial’ of God’s mighty acts that will come to pass. 
Consequently, the Last Supper event became the commemoration of 
God’s sacrifice that occurred on the following day and everything that 
stands in the hereafter, including the Kingdom of God, where Christ 
will share a paschal meal with his apostles.14 Furthermore, what is 
essential in the christological sense is that the eucharistic communion 
and the act of remembrance are not related solely to the mighty deeds 
and words of Christ (those that have already happened and those that 
will take place in the future) but to his person.15 Christ did not invite 
his disciples to recall past events but to remember him as a person, 
not to “remember merely ‘my words’ or ‘my actions’ but to remember 
‘me’”.16 It is essential that Zizioulas relates the act of remembrance 
to the person of the Incarnate Son since it is the hypostasis of Christ 
who holds together the whole history of salvation, from its beginning to 

13	 Zizioulas, Eucharistic communion, 5-6. 
14	 Zizioulas, Eucharistic communion, 6. 
15	 Zizioulas, Eucharistic communion, 26-27. 
16	 Luke Ben Tallon, “Introduction” to J. D. Zizioulas, The eucharistic communion 
and the world (Edinburgh: Bloomsbury, 2011), x. 



57

დიალოგი, N9(18), 2025

the end, and brings it into the eschaton. Therefore, the remembrance 
of the risen Christ differs from another kind of remembrance that is 
directed toward the past, as in liturgy, the Church remembers the es-
chatological “risen one who is to come”.17 It is, therefore, a mysterious 
remembrance of the future as Christ himself embodies the eschaton.

The future events that existentially penetrate the present reali-
ty constitute not only the core of the Last Supper event but also re-
veal a deeper anthropological horizon. In this eschatological frame-
work, the act of remembrance acquires a dual function: it reconfigures 
time and space, while simultaneously reshaping the human person. 
Consequently, the Anthropos is no longer defined by linear historicity 
but is understood as a being-in-becoming,  whose  identity is orient-
ed toward the future and grounded in relational openness to the di-
vine. Through participation in the Eucharist, the human person enters 
the eschatological reality established by Christ, embodying a future 
mode of existence marked by kenosis and communion, one that re-
veals the true nature of humanity created in the image and likeness 
of God. This quintessential principle of the eschatological ontology 
entirely eliminates the linear outlook and perceptual direction towards 
the eschata. The linearity of the world is what Zizioulas considerably 
opposes in his theological discourse. The New Testament realities 
are nothing but a metamorphosis of the whole history of salvation, 
meaning the world is rendered as the heavenly Supper. That is why 
Zizioulas stresses (sometimes overstresses) the Eucharist as the only 
location for contemplating the divine reality, which unfolds inversely 
from the future. Accordingly, the sacrifice of Christ as the new Paschal 
Lamb carries not merely a commemorative or recursive meaning, as it 
was in the Old Testament tradition, which related only to the liberation 
from the slavery of the people of Israel and was re-enacted during 

17	 Tallon, “Introduction,” x. 



58

Aleksandre Gabunia

each celebration of the Jewish Passover. In this new paradigm, the 
eucharistic mystery, in its very essence, is the future here and now 
– “the sacrifice of the perfect, eschatological Paschal Lamb”.18 Con-
sequently, for Zizioulas, the sacrifice of the paschal Lamb is integral 
to the self-giving life of Christ, offering a framework for understanding 
Christian anthropology through the lens of kenosis. In this vein, the act 
of self-emptiness provides profound theological insight and serves as 
the existential foundation of the human being, who, as imago Dei, is 
called to reflect the sacrificial nature of the one who died on the cross 
for the sake of others. This understanding of the Anthropos presents 
humanity as a dynamic progression toward the future, receptive to 
the eschatological projection that enables the attainment of the new 
reality of the eschatological mode of existence, implying an openness 
toward both the divine and others. 

Orthodox anthropology and inverted mode of causality 

There is no dichotomy and binaries but oneness and unity of 
everything that came to be from ex nihilo; therefore, the human being 
in its totality unites the immaterial and material elements of creation 
and, as an image of God, becomes a true citizen of eschata. In this 
regard, Zizioulas stresses the “eucharistic vision of the world”, which 
excludes the physical and metaphysical separation, and sees the 
whole creation as a “cosmic liturgy”.19 Such a holistic view leaves no 
space for dualism, i.e., there is no dichotomy between sacred and 
profane, body and soul, but as the Greek theologian points out, in 

18	 Zizioulas, Eucharistic communion, 51.
19	 Yik-Pui Au, “The eucharist as a cultural critique: A construction based on the 
eucharistic theology of John D. Zizioulas,” in The Eucharist as a countercultural 
Liturgy: An examination of the theologies of Henri de Lubac, John Zizioulas, and 
Miroslav Volf, ed. Yik-Pui Au, Lai Pan-Chiu, and Luther E. Smith (Eugene, OR: 
Pickwick Publications, 2017), 59-88, at 78-79. 



59

დიალოგი, N9(18), 2025

the Divine Liturgy, the human being and the rest of creation are firm-
ly bonded,20 manifesting the future eschaton, from where the entire 
created universe takes its cause. Without an inverted projection of 
the last time, it is impossible to perceive and understand the essence 
of Genesis. Therefore, Zizioulas’ future-oriented hermeneutics is at 
work here since he explicitly states: “Things are not by virtue of what 
they were but by virtue of what they will be in the age to come”.21 It 
is not the past, but the future that determines the visible as well as 
the invisible world,22 and this is precisely what the inverted mode of 
causality implies.

The concept of being, which is the cornerstone of Zizioulas’ the-
ological discourse, equally concerns physics and metaphysics since 
the Anthropos, in its Christian sense, finds its origin in the eschata. As 
theologian Miroslav Volf points out, for Zizioulas, viewing the human 
person merely as an individual reflects the limited reality of biological 
hypostasis, which is bound by necessity and lacks true ontological 
freedom. In this case, their ‘biological nature’ or ‘substance’ is given 
priority, i.e., “the individual is a ‘personality’ understood as a complex 
of natural, psychological or moral qualities ... centered on the axis of 
consciousness”.23 Such a vision locates the human being in the “law of 
necessity”; that is to say, the “cause-and-effect” determines one’s ex-
istence, which strictly sets the distance (this distance limits the human 
being in time and space) between the human and the rest of creation 
(as well as God). Unlike an individuum, personhood is by no means a 
self-enclosed reality, but the human being as a person is a relational 
being, i.e., progressive towards communion. This ecstatic dynamism, 

20	 Yik-Pui, “The Eucharist,” 79. 
21	 Tallon, “Introduction,” x.
22	 Tallon, “Introduction,” x.
23	 Miroslav Volf, After our likeness: The Church as the image of the Trinity (Grand 
Rapids, MI: Eerdmans Publishing Company, 1998), 81. 



60

Aleksandre Gabunia

for the Greek theologian, affirms the reality of personal free will, and 
through freedom, the human being as a person transcends the limits of 
the self. From an eschatological perspective, being is not determined 
by the constraints of history or the natural order.24 True personhood, 
however, is rooted in freedom and stands in contrast to “biological 
hypostasis”, which is given through the biological birth. By contrast, 
the human being acquires “ecclesial hypostasis” through spiritual birth 
in Baptism.25 Consequently, for Zizioulas, what Baptism activates, the 
Eucharist, as an authentic image of the Kingdom, fulfills.26 

Nevertheless, as some scholars have observed, the scope of 
becoming a person is, to some degree, limited in Zizioulas’ theolo-
gy since one cannot achieve the state of personhood apart from the 
Church. Thus, the particularity of a person is unsubstantiated27 and 
leaves no room to conceive it beyond the ecclesiastical framework. 
For this very reason, it is overly exclusive, as specific conditions (Bap-
tism and the Eucharist) are necessary to be a person.28 This limitation 
invites critique. If ecclesial hypostasis is essential for true personhood, 
how can theology engage with the realities of religious pluralism or 
inclusivity? What function can be given to the socio-historical aspects 
of constructing personhood? Or how might Zizioulas’ framework be 
expanded to account for the personhood of non-Christians or those 
who cannot fully participate in ecclesial life? These questions highlight 
the need for a broader, more inclusive theological approach that rec-

24	 Volf, After our likeness, 81-82.
25	 Paul McPartlan, “John Zizioulas” in The Oxford Handbook of Ecclesiology, ed. 
Avis, Paul (New York, NY: Oxford University Press, 2018), 470.
26	 Roland Millare, “Towards a common communion: The relational anthropologies 
of John Zizioulas and Karol Wojtyla: Towards a common communion,” New Black-
friars 98, no. 1077 (2017): 599-614, at 605. 
27	 Volf, After our likeness, 181. 
28	 Edward Russell, “Reconsidering relational anthropology: A critical assessment 
of John Zizioulas’ theological anthropology,” International Journal of Systematic 
Theology 5, no. 2 (2003): 168-186, at 182. 



61

დიალოგი, N9(18), 2025

onciles Zizioulas’ focus on eschatological ontology with contemporary 
ethical and social realities. In particular, the anthropological implica-
tions of his ecclesial exclusivity risk narrowing the ontological horizon 
of personhood to those who participate in the sacramental life of the 
Church, thereby leaving unanswered the question of how divine rela-
tionality operates outside this framework. One way forward might be 
to conceive relational personhood as grounded not only in ecclesial 
boundaries but also as the universal imago Dei. If all humans bear 
the image and likeness of God, relational personhood could extend 
beyond the Church. Such an understanding would not diminish the 
ontological centrality of the Church, which remains essential in Ziziou-
las’ vision; rather, it would situate it within a broader anthropology that 
affirms the dignity and potentiality of every human being as inherently 
oriented toward communion. This perspective emphasizes that An-
thropos, by their very nature, are created for communion, regardless 
of their cultural, social, or religious affiliations. 

However, it may be argued that Zizioulas lacks a functional appa-
ratus for engaging the complexity of personhood outside the ecclesial 
context. The Greek theologian holds a view that the way to activate the 
“ecclesial hypostasis” in order to attain “absolute ontological freedom” 
is to partake in the coming Kingdom of Christ.29 The reason for such 
an understanding lies in the fact that, for him, every concept or entity 
(whether it is theological or social, or both) must be seen from the per-
spective of eschatological ontology, that is, everything that comes into 
being must be seen in light of its ultimate fulfillment. Consequently, the 
essential prism to understand Christian anthropology and creation as 
a whole, for Zizioulas, is the relationship between the Eucharist and 
the Church. However, looking forward or conceiving eschatology as a 

29	 David L. Cann, “The eucharist as a ‘true ontology’ of the person: A study of the 
eucharistic ecclesiology of John Zizioulas,” International Journal for the Study of 
the Christian Church 21, no. 1 (2021): 19-31, at 23. 



62

Aleksandre Gabunia

present reality, that is to say, to foretaste and witness the future, is not 
a cognitive act – something achievable through reasoning or logic that 
characterizes the “biological hypostasis” – but it can only be experi-
enced through kenosis. 

The inverted anthropology:  
the dynamism of transformation 

Accordingly, the openness of the human person toward the di-
vine movement is a key theme in Zizioulas’ theological quest. In this 
regard, the Greek theologian challenges the socio-cultural as well 
as the psycho-philosophical definition of anthropology by offering an 
explicit distinction between individuum and personhood. The point of 
departure of Zizioulas’ anthropology is the absolute freedom of the 
created being, without which the human person becomes a slave of 
divine necessity. Accordingly, “the life of breath” God gives to the 
human person is not individual sovereignty or only the life-giving sub-
stance but Rûaħ (חור), the breath of unconditional love and freedom. 
This foundational perspective of human freedom sets the stage for 
Zizioulas’ broader engagement with scientific perspectives, particu-
larly in relation to evolutionary theory and the human distinction from 
other living beings. 

In this vein, when addressing the freedom of the human person, 
Zizioulas engages with Darwin’s theory of evolution and biological sci-
ence more broadly, which classifies the human being as merely another 
animal. Before Darwin, most scholars considered the main distinction 
between humans and animals to be rationality and self-awareness; 
however, through his theory of evolution, Darwin demonstrated  that 
animals possess these same capacities, albeit to a lesser degree. For 
Zizioulas, however, the primary distinction between the human per-
son and other creatures is that an animal cannot shape a world of 



63

დიალოგი, N9(18), 2025

its own. In contrast, the human being has both the capacity and the 
inclination to reinterpret reality and attribute meaning to it. Therefore, 
unlike animals, humans are co-creators with God; however, they do 
not possess the ability to create ex nihilo, that is, out of nothing. In-
stead, the human person is bound to use pre-existing materials. This 
impulse is an essential aspect of the human being, moving the person 
to reshape nature and to reject the given world in order to construct 
one that reflects their own design. For this reason, creative art, espe-
cially in its contemporary expression, seeks liberation to disrupt the 
established forms handed down through tradition.30 Animals can also 
learn and apply the laws of nature, sometimes even more effectively 
than humans, and are capable of solving the problems they encounter 
in their environment. However, only human beings can create culture, 
civilization, industry, and art, although God gives the material used in 
this creative process. Every genuine work of art bears the mark of per-
sonal presence, since simply replicating the external world as it exists 
cannot be regarded as art. This creativity of the person is by no means 
limited to rationality and intellect but arises from something entirely 
different, as Zizioulas emphasizes: “It is freedom”.31 Such a creative 
and free orientation of the human being finds its ontological grounding 
in Zizioulas’ concept of personhood as hypostasis, which stands in 
direct contrast to the notion of the individual. The ability to transcend 
the given world, to reinterpret and reconfigure it, is not merely a cog-
nitive act, but, for Zizioulas, an ontological possibility rooted in the 
eschatological nature of personhood. This possibility is realized not 
in isolation but through communion, where freedom is expressed not 
as autonomy but as relational openness. Accordingly, the person is 

30	 John D. Zizioulas, Lectures in christian dogmatics (London: T & T Clark, 2008), 
96-98.
31	 Zizioulas, Eucharistic communion, 163-168.



64

Aleksandre Gabunia

defined not by separation from others, but by the capacity to enter into 
communion that reflects the very essence of perichoresis of the Triune 
God, in which each divine hypostasis exists distinctly yet wholly in one 
another, without division or confusion. It is in this light that Zizioulas 
develops his theological anthropology. 

Consequently, the essential feature of the concept of personhood 
that Zizioulas holds is a hypostatic element, i.e., the human being as 
a “hypostasis of nature” is an opposite concept to individuality. He 
discerns two basic qualities of individuality: (i) isolation and (ii) repeat-
ability. Regarding the latter, an individual who does not possess the 
hypostasis of the fullness of nature is not free but remains subject 
to it, deriving identity from the shared and repetitive characteristics 
proper to the human essence. Concerning the former, an individual 
is an isolated being, as his or her identity is constituted in opposition 
to others; therefore, “the individual is a static reality” who cannot tran-
scend limited qualities in order to enter into communion with “God 
and others”.32 Thus, anthropology here is limited, as individuality leads 
to selfishness, causing the person to become self-oriented, which in 
turn completely restricts openness. According to Zizioulas’ theological 
premise, one may argue that, contrary to the individuum, which ac-
quires identity from a particular socio-cultural context, the human per-
son receives identity from the eschatological future, from the Trinitari-
an God. Consequently, in the case of personhood, the human being is 
no longer a central agent but one who receives what is given from the 
divine. This understanding leads Zizioulas to affirm an anthropology 
centered on relational personhood and receptiveness, which, in its 
essence, is the open anthropology, representing a mode of inversion, 
or the inverted anthropology. It inverts anthropology by grounding hu-

32	 Aristotle Papanikolaou, Being with God: Trinity, apophaticism, and Divine – hu-
man communion (Notre Dame: University of Notre Dame Press, 2006), 137. 



65

დიალოგი, N9(18), 2025

man identity not in the past or in given nature, but in the eschatological 
future that validates and fulfills the relational and existential capacity 
of the human being. This reversal sets the foundation for Zizioulas’ 
ontological distinction between individuum and person. 

Consequently, for the Greek theologian, in its very essence, per-
sonhood is the “openness of being”. There is a continuous dynamism 
that breaks the limits of the “self” and leads one towards true free-
dom.33 In contrast, human individuum is a psychological condition34 
that brings the illusion of freedom, which itself turns to arrogance, that 
is, the preference for one’s own position. However, what Christianity 
brought into history was a new aspect of human existence: the con-
cept of personhood. However, personhood is not social or psycho-
logical but an ontological category, and since human beings share a 
common nature, one becomes a relational being. This understanding 
brings a new anthropological criterion, the universalization of person-
hood. Contrary to individuality, one is no longer captive to his or her 
socio-cultural context; however, as far as the human person is in com-
munion with God and others, being, in its very essence, is universal-
ized. The universalization of personhood, that is, the openness and 
receptiveness toward the utter other, is what requires relinquishment 
and abandonment of the individual attributes, which is the kenotic 
mode of existence. 

Consequently, the concept of kenosis becomes an essential par-
adigm for Zizioulas in order to make understandable what open an-
thropology implies in its more profound sense, especially with respect 
to freedom and equality.35 This is further illustrated by the way God 

33	 John D. Zizioulas, “Human capacity and human incapacity: A theological ex-
ploration of personhood,” Scottish Journal of Theology 28, no. 5 (1975): 401-
447, at 408. 
34	 Zizioulas, “Human capacity,” 407-408. 
35	 Papanikolaou, Being with God, 152-153. 



66

Aleksandre Gabunia

engages with the other, i.e., his or her creation, through the Incarna-
tion of the Son, which is a kenotic mode of divine revelation. There-
fore, kenosis becomes the only way “that befits the Christian in his 
or her communion with the other – be it God or one’s neighbour”.36 
For Zizioulas, human openness and communion with others are the 
way to the cross, embodying a self-sacrificial act of emptying one-
self. Human kenosis, in its very essence, is the imitation of Christ, 
who became flesh and lived a self-giving life for the sake of human 
salvation. According to the way Zizioulas understand anthropological 
openness, kenosis becomes “an act of freedom and reception,” that 
is, the self-emptied person is free from self-constraints to accept the 
otherness. Such reception of personhood is in line with the Chalcedo-
nian principle of Christology – the Incarnate Son is free to “receive the 
utterly other, created being and death”.37 

Such an understanding of the Anthropos is deeply rooted in pa-
tristic thinking, which, for Zizioulas, is the foundation of Western un-
derstanding of personhood. Perhaps modern personalism theories 
share some conceptual insights from Christian theology; however, 
they differ significantly from it as well as from each other. As French 
philosopher Jacques Maritain writes, “there are, at least, a dozen per-
sonalist doctrines, which at times have nothing more in common than 
the word person”.38 Nevertheless, what Zizioulas proposes regard-
ing the concept of personhood is to overcome a linear, self-enclosed 
perspective by prioritizing the act of self-emptiness to be receptive 
toward the inverted projection of the eschata. Certainly, such an un-
derstanding has theological presuppositions and cannot be attained 

36	 Zizioulas, John D. Zizioulas, Communion and otherness: Further studies in per-
sonhood and the Church (London: Clark, 2006), 5.
37	 Papanikolaou, Being with God, 153. 
38	 Jacques Maritain, “The person and the common good,” The Review of Politics 
8, no. 4 (1946): 419-455, at 420. 



67

დიალოგი, N9(18), 2025

without a mystical union with the divine; that is to say, for Zizioulas, 
there is no personhood outside the Church. However, as mentioned 
above, the Greek theologian does not have a conceptual apparatus 
to see the notion of personhood apart from Christian understanding, 
since the existential structure of the human person can only be seen 
in the light of the Triune God. Even if this is so, Zizioulas gives in-
sight into responding to the present socio-cultural, political, racial, 
gender, and sexual issues from a purely theological perspective that 
challenges the modern human. In its very essence, the inverted an-
thropology does not isolate one from the rest of the world but fosters 
inclusiveness and allows one’s standpoint to be capable of accepting 
otherness by providing space for it. 

Consequently, Zizioulas’ anthropological discourse, as it implies 
the inversion of the entire perceptual system, excludes a judgmental 
attitude toward others. That is the essential perspective from which 
one should treat and see other human beings. Hence, the inverted 
anthropology can be seen as a hermeneutical prism or theological 
instrument to deal with extremely sensitive issues related to human 
identity, which challenge the contemporary Orthodox Church (as is 
the case for most religious institutions). Applying this example in this 
theological quest will assist in seeing more clearly the various forms 
of discrimination, such as homophobia, xenophobia, transphobia, 
racism, sexism, etc., as the product of self-enclosed, or so to speak, 
linear anthropology. Excluding humans on the basis of their identity 
means giving priority to one’s own standpoint to judge equal beings. 
However, from the perspective of the inverted anthropology, the An-
thropos is seen in its ontological dimension as an image and likeness 
of God rather than in its genital preferences. 

In general, any form of phobia that infects social and ecclesiastical 
life and mindset enhances religious extremism and fundamentalism, 



68

Aleksandre Gabunia

which eventually destroys an ontological image of the human person 
by diverting one’s attention to false dilemmas. The strict moral division 
between the righteous and the sinners, likewise, the advocacy of strict 
conformity to social life and religious rules, raises violent intolerance 
and abuse toward others. Thus, the meaning of the term phobia as 
an irrational fear and aversion of the different (as defined in the Diag-
nostic and Statistical Manual of Mental Disorders, USA)39 in theology, 
can be translated as a lack of love or absence of God in one’s life, as 
well as the total anthropological closure toward otherness. That is the 
rejection of what comes inversely, i.e., the divine perspective, by giv-
ing priority to one’s own. That is why Zizioulas’ open anthropological 
discourses stress the ascetic dynamism of self-transformation, i.e., 
κένωσις, which gives the human person the capacity to be receptive 
towards the inverted movement of the divine projection. 

Conclusion 

The reverse perspective of Orthodox theology reveals a unique 
theological insight in which all of creation undergoes an existential 
metamorphosis that demands the eternal transformation of being it-
self. Only through this interminable dynamism can one overcome the 
one-dimensional, static mode of thought and disrupt the linearity of 
logic or common-sense rationality. This movement transcends a le-
thargic, fossilized worldview and opens a new horizon in which the 
metaphysical structure of the world is perceived through the lens of 
the cross from a self-giving perspective. While Zizioulas’ eschatologi-
cal ontology contributes significantly to articulating the theological in-
version, particularly in relation to personhood, it also reveals internal 
limitations. 

39	 Diagnostic and statistical manual of mental disorders: DSM-5, Fifth edition 
(Washington, DC: APA American Psychological Association, 2013), 190. 



69

დიალოგი, N9(18), 2025

Zizioulas’ future-oriented hermeneutics contains certain con-
straints which, to some extent, do not fully overcome the linearity of 
the theological scope. In this regard, two main points are worth noting. 
First, Zizioulas confines the concept of the person by asserting that 
true personhood cannot be attained without spiritual birth (Baptism) 
and communion with Christ (the Eucharist). This framework narrows 
the theological horizon and restricts openness toward those outside 
the Church. If personhood depends on participation in these sacra-
ments, how can theology maintain an inclusive stance in pluralistic 
societies, where diverse religious traditions coexist and interact? In 
religiously plural communities, the evident interdependence between 
different religions plays a significant role in shaping society’s daily 
life. Theology is therefore not called to exclude others but demands 
a commitment to fostering harmony. Yet Zizioulas locates authentic 
personal existence solely within the sacramental life of the Church, 
leaving little space for such engagement. Second, his theological ap-
proach remains focused on the Christian other in communion with 
Christ, without addressing the reality of communion with non-Chris-
tian others. As theologian Aristotle Papanikolaou correctly observes, 
“communion or unity requires real difference, otherwise, the unity is 
less a union than an absorption into sameness”.40 In this vein, Ziziou-
las seems to lean toward an ecclesiocentric exclusivism, where only 
the Church defines authentic existence. Indeed, otherness is not 
“sameness” but the realization of ontological communion with gender, 
religious, or ethnic others – “there is no longer Jew or Greek; there is 
no longer slave or free; there is no longer male and female, for all of 
you are one in Christ Jesus” (Gal. 3:28).

Despite these critical remarks, one can see the entire constellation 
of Zizioulas’s thinking that proposes a unique theological language, 

40	 Papanikolaou, Being with God, 139.



70

Aleksandre Gabunia

so to speak, the iconic language as well as a system of perception, 
which challenges the linearity of rational or linear causality. Instead of 
a one-sided perspective, the future-oriented hermeneutics emphasiz-
es a new mode of existence, transforming the temporality of time and 
history into the meta-reality of the eschaton. To some extent, Ziziou-
las’ theological discourse expresses religious inclusivism, as seeing 
the world in its finality allows one to perceive humanity as the image 
and likeness of God beyond specific identities. This anthropological 
inversion calls for a radical reorientation of human self-understanding. 
It suggests that true personhood is realized not through self-assertion 
or individual achievement but through openness to the divine and to 
others. This perspective offers a theological basis for advancing an 
inclusive and egalitarian framework within the Orthodox Church and 
beyond. While Zizioulas’ approach remains limited, particularly in its 
strong emphasis on the ecclesial context for personhood, he nonethe-
less provides a transformative account of human existence that invites 
further dialogue and critical engagement, especially in relation to its 
practical relevance to contemporary social challenges. 

Taken together, these reflections raise broader questions about 
the relevance of Orthodox theology within a secular and pluralistic 
world. Today, Christianity no longer occupies the same significant 
place in people’s everyday lives as it did in centuries past. This alien-
ation stems from the fact that the Church is often perceived as merely 
one institution among many, bound by strict policies and a law-based 
theology that seems outdated and even obstructive to constructing an 
egalitarian and non-discriminatory society. This raises critical ques-
tions: What makes the Church modern? How can it harmonize with 
the requirements of novelty? The answer is straightforward: the Chris-
tian Church should reflect the kenotic dynamism of Christ. According-



71

დიალოგი, N9(18), 2025

ly, the Greek theologian calls for a metamorphosis of the human being 
through the inversion of perceptual direction. This metamorphosis is 
nothing other than the interruption of the eschatological cause, bring-
ing the εικών of the future into the world. The inverted mode of cau-
sality provides a solid framework for understanding how this theologi-
cal phenomenon operates within the physical dimension to transcend 
creation. Without this perceptual inversion, it becomes impossible to 
grasp the transcendent dynamism of the eschaton or to participate in 
the reality that is yet to come, the remembrance of the future and the 
anticipation of the second glorious coming. 



72

Aleksandre Gabunia

SEEING FROM THE FUTURE: THE REVERSE 
PERSPECTIVE AND ESCHATOLOGICAL 

ANTHROPOLOGY IN JOHN ZIZIOULAS’ THEOLOGY

Aleksandre Gabunia*

Abstract 

The article explores the concept of the reverse perspective, also 

known as inverted perspective, in Orthodox theology, analyzing its 

theological and anthropological dimensions through the lens of John 

Zizioulas’ Eucharistic eschatology. By exploring the reverse perspec-

tive with Zizioulas’ theological framework, the study demonstrates how 

his future-oriented hermeneutics redefines the notion of causality. It 

positions the eschaton as the existential foundation for comprehend-

ing creation, historicity, and the Anthropos. Through the perspective 

of eucharistic eschatology, Zizioulas renders the Eucharist as the lo-

cus where historical and eschatological realities encounter, enabling 

a transformative reorientation of human existence. The article exam-

ines how this theological approach shapes Orthodox anthropology, 

particularly Zizioulas’ emphasis on relational personhood and keno-

sis as central to the human being. It also addresses the limitations 

of Zizioulas’ ecclesiocentric anthropology, particularly its grounding of 

personhood in sacramental life, which leaves little space for engag-

ing religious pluralism and socio-historical complexity. Despite these 

limitations, the article highlights the broader significance of Ziziou-

las’ theological legacy, linking the reverse perspective with practical 

*	 PhD Researcher, KU Leuven, Faculty of Theology and Religious Studies. https://
orcid.org/0000-0003-2821-0336



73

დიალოგი, N9(18), 2025

and theological implications for contemporary Orthodox theology. By 
bridging theological inquiry with anthropological reflection, the article 
provides a nuanced understanding of how the inverted perspective 
and eucharistic eschatology reshape the perception of human exist-
ence in relation to the divine and the other. 

Keywords:  reverse perspective, Orthodox theology, John Zizio
ulas, eucharistic eschatology, inverted causality, anthropology. 



74

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

DER PROTESTANTISMUS UND DAS ERSTE 
ÖKUMENISCHE KONZIL

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos*

Das Erste Ökumenische Konzil von Nicäa (325 n. Chr.) nimmt 

einen herausragenden Platz in der Geschichte der Kirche und des 

Christentums insgesamt ein. Es stellte ein markantes Wahrzeichen 

dar, ähnlich wie die späteren ökumenischen Konzile. Es formulierte 

die grundlegende dogmatische Lehre der Kirche und hob die Bedeu-

tung ökumenischer Konzilien hervor. Darüber hinaus diente es als 

Modell für den Umgang der Kirche auf ökumenischer Ebene mit künft-

igen Häresien und vergleichbaren doktrinären Fragestellungen.

Neben der Behandlung des zentralen dogmatischen Problems – 

der Auseinandersetzung mit der häretischen Lehre des Areios und 

der Formulierung des Glaubensbekenntnisses – erließ die Synode 

auch Regeln, die praktische kirchliche Angelegenheiten betrafen. Sie 

legte unter anderem die Methode zur Berechnung des Osterdatums 

fest, was die Einheit des kirchlichen Leibes in dieser entscheidenden 

Frage zusätzlich stärkte.

Die Einberufung des ersten ökumenischen Konzils nimmt auch 

im Raum der Reformation von Anfang an eine besondere Stellung ein. 

Bereits im Kontext der Kritik am päpstlichen Primat wurde das Konz-

il von Nicäa als normatives Modell angeführt. Darüber hinaus führte 

das Auftreten antitrinitarischer Lehren verschiedener Ausprägungen 

im protestantischen Raum dazu, dass man sich auf die dogmatischen 

Entscheidungen des ersten Konzils berief.

*	 Aristoteles Universität Thessaloniki. https://orcid.org/0000-0002-1654-8287



75

დიალოგი, N9(18), 2025

Im Folgenden werden wir diese Tatsache in prägnanter Weise 
darstellen: Wie stand der Protestantismus zu Beginn seiner histor-
ischen Entwicklung – wie sie in seinen symbolischen theologischen 
Texten Ausdruck fand – zum ersten ökumenischen Konzil? An-
schließend präsentieren wir exemplarisch Fälle von Abweichungen 
oder bewusster Ablehnung durch Vertreter des protestantischen 
Raums gegenüber den Ausgangspositionen der Reformation.

1. Die Lutheraner 

Der lutherische Raum, geprägt durch Martin Luther und insbe-
sondere durch seine Auseinandersetzungen mit Synoden, Von den 
Konziliis und Kirchen,1 betrachtete diese als wesentliche Grundlage 
für seine kirchlichen Thesen.2 Innerhalb dieses Rahmens wurden aus-
schließlich die ersten vier ökumenischen Konzilien anerkannt.

Die Anerkennung der dogmatischen Bestimmungen dieser ersten 
vier Konzilien durch den protestantischen Raum war jedoch auss-
chließlich daran gebunden, dass deren Lehrinhalte als mit der Heili-
gen Schrift vereinbar galten – nicht etwa, weil sie durch ökumenische 
Konzilien formuliert worden waren. Alle Konzilien, so die protestant-
ische Sichtweise, können sich in ihren Lehren irren und vom rechten 
Weg abweichen.

Die Heilige Schrift ist nach klassisch-protestantischem Ver-
ständnis3 die einzige sichere und verbindliche Quelle geoffenbarter 

1	 WA 50, 509-653.
2	 Auswahlweise siehe: Albrecht Βeutel (Hrsg), Luther Handbuch (Tübingen, 
32017), S. 451-62; Christopher Spehr, Luther und das Konzil. Zur Entwicklung 
eines zentralen Themas in der Reformationszeit (Tübingen, 2010); David P. Daniel, 
“Luther on the Church,” in Τhe Oxford Handbook of Martin Luther’s Theology, hrsg. 
von Robert Kolb – Irene Dingel – L’Ubomir Batka (Oxford, 2014), S. 333-352; Risto 
Saarinen, “Lutheran Ecclesiology,” in The Routledge Companion to the Christian 
Church, hrsg. von Gerard Mannion – Lewis Muely (London, 2008), S. 170-86. 
3	 Im Gegensatz zu den ursprünglichen Reformatoren besteht in der neueren 



76

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

Wahrheit. Sie gilt als alleinige Norm und Richterin über jede theolo-
gische Lehre.4

Darüber hinaus wurden die genannten Konzilien nur deshalb 
akzeptiert, weil ihre Aussagen als gesunde und verlässliche Zusam-
menfassungen biblischer Lehren angesehen wurden, die zu ihrer jew-
eiligen Zeit formuliert wurden, um konkreten häretischen Strömungen 
entgegenzutreten. Dieses grundlegende Prinzip ist klar und konse-
quent in der Theologie Luthers verankert.5

Parallel dazu zeigen zahlreiche symbolische Texte des Protes-
tantismus aus dem 16. Jahrhundert, dass die kirchliche trinitarische 
Terminologie konsequent verwendet wurde. Christian Danz weist in 
diesem Zusammenhang darauf hin: “In den Bekenntnisschriften der 
lutherischen Kirche gilt die Lehre von der Trinität als verbindlich, und 
alle, die sie ablehnen, werden verurteiltˮ.6

Insgesamt, wie Werner Klän betont, bestätigen die dogma-
tischen Verurteilungen in den lutherischen Bekenntnisschriften die 
bewusste Zustimmung der lutherischen Theologie zu den dogma-

Zeit im protestantischen Raum die sogenannte Krise des Schriftprinzips als eine 
Gegebenheit. Bereits im Jahr 1963 veröffentlichte Wolfhart Pannenberg einen Ar-
tikel mit dem Titel „Die Krise des Schriftprinzips“, in dem er die Krise der Umge-
staltung des Protestantismus, die seit der Zeit der Aufklärung besteht, mit der 
Infragestellung des Prinzips der Heiligen Schrift in Verbindung brachte. Christian 
Danz, Einführung in die evangelische Dogmatik (Darmstadt 2010), S. 77; Rochus 
Leonhardt, Grundinformation Dogmatik (Göttingen 22004), S. 112; Vgl. Jörg Baur, 
“Sola Scriptura – historisches Erbe und bleibende Bedeutung,” in Sola Scriptura. 
Das reformatorische Schriftprinzip in der säkularen Welt, hrsg. von Hans Heinrich 
Schmid und Johannes Mehlhausen (Gütersloh, 1991), S. 19-43.
4	 Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-luther-
ischen Kirche, Band I (Berlin- New York, 1996), S. 166-192; Notger Slenczka, 
Theologie der reformatorischen Bekenntnisschriften. Einheit und Anspruch (Leip-
zig, 2020), S. 232-34.
5	 Paul Althaus, The Theology of Martin Luther, übers R. C. Schultz (Philadelphia, 
1966), S. 50-3; Bernhard Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwick-
lung und in ihrem systematischen Zusam- menhang (Göttingen, 1995), S. 225.
6	 Ch. Danz, Einführung in die evangelische Dogmatik, 100.



77

დიალოგი, N9(18), 2025

tischen Entscheidungen der altkirchlichen Konzilien. Sie treten aus-
drücklich gegen Lehren auf, die diese dogmatischen Wahrheiten 
ablehnen. Sie stellen sich gegen Auffassungen, die die Gleichheit 
der Personen der Heiligen Dreifaltigkeit und die Einheit des göttli-
chen Wesens leugnen. In dieser Haltung lehnen sie entschieden 
sowohl das jüdische als auch das islamische Verständnis ab, das 
die Trinitätslehre grundsätzlich verneint.7

1.1. Die Confessio Augustana

Die Confessio Augustana, die grundlegende und primäre Bek-
enntnisschrift des lutherischen Protestantismus, wurde 1530 von 
Philipp Melanchthon verfasst und von Martin Luther gebilligt. Bereits 
im ersten Artikel, der sich auf das Mysterium des dreieinigen Gottes 
bezieht, wird eindeutig die traditionelle trinitarische Terminologie ver-
wendet. Es findet sich eine namentliche Bezugnahme auf das Konz-
il von Nicäa, dessen dogmatische Entscheidungen als wahr und als 
Glaubensgegenstand ohne Zweifel charakterisiert werden.

Im selben Artikel werden neben Arius und anderen altkirchlichen 
Häretikern auch solche verurteilt, die – wie etwa der Islam – in direk-
tem Widerspruch zur trinitarischen Lehre des ersten ökumenischen 
Konzils stehen. Tatsächlich wurden nicht nur die alten, sondern auch 
während der Reformationszeit neu aufkommende antitrinitarische 
Lehren verurteilt, welche unter der Bezeichnung “alte und neue Sa-
mosatenerˮ8 zusammengefasst wurden.
7	 W. Klän, Grundsätze aus den evangelisch -lutherischen Bekkenntnisschriften, 
Göttingen 2018. S. 22: “Die in den Bekenntnisschriften beigefügten Lehrverurtei-
lungen bestätigen die bewusste Übereinstimmung der lutherischen Theologie mit 
den Lehrentscheidungen der Alten Kirche; sie wenden sich gegen Meinungen, die 
die Gleichrangigkeit der Personen bestreiten,ihre Unterschiedenheit und (relative) 
Eigenständigkeit leugnen,und gegen die grundsätzliche Bestreitung des trinita-
rischen Dogmas seitens des Judentums oder durch den Islam”.
8	 Auswahlweise siehe: Georg Kretschmar, “Der Kirchenartikel der Confessio Augus-
tana Melanchthons,” in Confessio Augustana und Confutatio. Der Augsburger Reich-



78

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

1.2. Die Apologie der Confessio Augustana

Auch die Apologie der Confessio Augustana, verfasst 1531 von 
Philipp Melanchthon als Antwort auf die römisch-katholische Confuta-
tio Pontificia (die offizielle Widerlegung der Augsburger Bekenntniss-
chrift),9 bekräftigt die lutherische Position zur Trinitätslehre. Im ersten 
Artikel stellt Melanchthon klar, dass die lutherischen Theologen stets 
an die Trinität, wie sie auf dem Konzil von Nicäa formuliert wurde, 
geglaubt, sie gelehrt und gepredigt haben.

Er betont, dass es in der Heiligen Schrift klare und tragfähige 
Zeugnisse für diese Lehre gibt, die durch keine gegenteilige Argu-
mentation zu Fall gebracht werden können. Weiter erklärt er, dass 
jene, die das Gegenteil vertreten, nicht zur Kirche Christi gehören und 
als Götzendiener und Gotteslästerer zu betrachten seien.10

1.3. Die Schmalkaldischen Artikel 

Die Schmalkaldischen Artikel, ein theologischer Text mit aus-
geprägt antikatholischem Charakter, wurden 1537 von Martin Luther 

stag 1530 und die Einheit der Kirche [RGST 118], hrsg. von Erwin Iserloh (Münster, 
1980), S. 411-39; Wilhelm Maurer, Historischer Kommentar zur Confessio Augustana, 
Βd I und II (Gütersloh, 1976-1978); Leif Grane, Die Confessio Augustana (Göttingen 
31986); Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-luther-
ischen Kirche, S. 552-578; Günter Frank – Volker Leppin – Tobias Licht (Hrsg), Die 
“Confessio Augustana” im ökumenischen Gespräch (Berlin- Boston, 2021).
9	 Herbert Immenkötter, Die Confutatio der Confessio Augustana vom 3. August 
1530, (Corpus Catho- licorum 33) (Münster, 21981); Erzpriester Basileios A. Geor-
gopoulos, “Confutatio Pontificia. Ἡ ρωμαιοκαθολικὴ ἀνασκευὴ τῆς Αὐγουσταίας 
Ὁμολογίας,” Ἐκκλησιαστικὸς Φάρος 91 (2022-2023): S. 79-96.
10	 Auswahlweise siehe: Adolf Sperl, “Augsburger Bekenntnis III. Apologie,” TRE 
4 (1979): S. 632-39; Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evan-
gelisch-lutherischen Kirche, Band I, S. 486- 498; Christian Peters, Apologia Con-
fessionis Augustanae.Untersuchungen zur Textgeschichte einer lutherischen Bek-
enntnis schrift (1530–1584), (Stuttgart, 1997); Horst G. Pöhlmann, “Die Apologie 
als authentischer Kommentar der Confessio Augustana. Am Model der Christolo-
gie, Soteriologie, Sakramentalologie und Ekklesiologie,” Κerygma und Dogma 26 
(1980): S. 164-73.



79

დიალოგი, N9(18), 2025

selbst verfasst. Im ersten Teil wird das Mysterium der Heiligen Drei-
faltigkeit mit der etablierten kirchlichen Terminologie dargelegt, wenn 
auch unter gleichzeitiger Kritik an der Lehre vom Filioque,11 das als 
Irrtum angesehen wird.

Dennoch stellt Luther in demselben Abschnitt fest, dass es hin-
sichtlich der Trinitäts- und Christologie keine wesentlichen Unter-
schiede zwischen seiner Position und der römisch-katholischen Lehre 
gibt. Aus diesem Grund, so argumentiert er, stellen diese Punkte 
keine Bereiche der theologischen Auseinandersetzung mit Rom dar.12

1.4. Die Formula Concordiae

Die Formula Concordiae, verfasst im Jahr 1577, stellt den letz-
ten symbolischen Text des ursprünglichen Luthertums dar.13 Die An-
nahme der dogmatischen Lehren des Ersten Ökumenischen Konzils 
erfolgt in diesem Dokument auf zwei Ebenen:

a) 	 Im einleitenden Teil wird ausdrücklich die theologische 
Zustimmung zu den drei altkirchlichen Glaubensbekennt-
nissen – dem Apostolischen, dem Nicaenischen und dem 
Athanasianischen – erklärt. Dort heißt es: “Wir halten uns 
an diese [Bekenntnisse] und verwerfen alle gegenwärtigen 

11	 Joannes S. Romanides, The Filioque (Athens, x.x); Bernd Oberdorfer, Filioque. 
Geschichte und Theologie eines ökumenischen Problems [FSÖTh, 96] (Göttin-
genm, 2001); Peter Gemeinhardt, Die Filioque – Kontroverse zwischen Ost und 
Westkirche im Frühmittelalter [AKG,82] (Berlin-New York, 2002); Michael Böhnke, 
Assaad E. Kattan, Bernd Oberdorfer (Hrsg.), Die Filioque-Kontroverse. Histor-
ische, ökumenische und dogmatische Perspektiven 1200 Jahre nach der Aachen-
er Synode [QD, 245] (Freiburg i.Br.-Basel-Wien. 2011).
12	 Κlaus Breuer, “Schmalkaldische Artikel,ˮ TRE 30 (1999): S. 214-21; Christo-
pher Spehr, “Martin Luther und sein Smalkaldisches Bekennthis,ˮ Lutherjahrbuch 
83 (2016): S. 44; Werner Führer, Die Schmalkldischen Artikel [Kommentare zu 
Schriften Luthers, Band 2] (Tübingen, 2009).
13	 Wenzel Lohff – Lewis W. Spitz (Ηrsg), Widerspruch, Dialog und Einigung. Stu-
dien zur Konkordienformel der lutherischen Reformation (Stuttgart, 1977); Robert 
Kolb, Die Konkordienformel. Eine Einführung in ihre Geschichte und Theologie 
(Göttingen, 2011). 



80

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

Häresien und Lehren, die in die Kirche Gottes eindringen und 
mit diesen Bekenntnissen in Widerspruch stehenˮ (Epitome, 
Teil I, Artikel II).

b) 	 Im zwölften Artikel der Formula Concordiae werden – neben 
anderen Häresien – die Antitrinitarier und Neuarianer ihrer 
Zeit verurteilt, da sie Lehren vertraten, die der traditionellen 
kirchlichen Lehre widersprachen. Dort heißt es unmissver-
ständlich: “All diese und ähnliche Artikel, zusammen mit 
den falschen Schlussfolgerungen und Implikationen, verw-
erfen und verurteilen wir als falsch, irrig, häretisch und als 
dem Wesen Gottes entgegengesetzt, ebenso wie sie den 
drei Symbola, der Confessio Augustana, ihrer Apologie, den 
Schmalkaldischen Artikeln und den Katechismen Luthers 
widersprechenˮ.14

Die lutherischen Dogmatiker15 der Ära der evangelischen Ortho-
doxie stellten sich geschlossen hinter die kirchlich-trinitarische Lehre 
und verteidigten sie nachdrücklich gegen antitrinitarische häretische 
Systeme wie etwa den Sozinianismus.16

14	 Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-luther-
ischen Kirche, Band 2 (Berlin- New York, 1998), S. 747-49; Erzpriester Basileios 
A. Georgopoulos, “Αἱρέσεις καὶ αἱρετικοὶ στὴ Formula Concordiae,” Κόσμος/Cos-
mos 8 (2021-2022): S. 17-58.
15	 Carl H. Ratschow, Lutherische Dogmatik zwischen Reformation und Aufklärung, 
Teil. II (Gütersloh, 1966), S. 82-154; Bengt Hägglund, Geschichte der Theologie. 
Ein Abriβ, übers. A.O.Schwede (Gütersloh, 21993), S. 230-52; Carl Andresen – 
Adolf M. Ritter (Hrsg.), Handbuch der Dogmen und Theologiegeschichte (Göttin-
gen, 21998), S. 71-96.
16	 Der Kern der antitrinitarischen, sozinianischen Lehren lässt sich wie folgt zu-
sammenfassen: Gott ist ausschließlich die Hypostase des Vaters. Christus ist nicht 
göttlich und besitzt keine ewige Präexistenz beim Gott-Vater. Der Mensch Jesus, 
geboren als Sohn Gottes, hat den göttlichen Heilswillen auf Erden erfüllt. Als Lohn 
für seinen Gehorsam wurde er erhöht (exaltatio) und erhielt Teilhabe an der göttli-
chen Doxa. In diesem verherrlichten Zustand kann Christus zum Objekt kultischer 
Verehrung werden. Der Heilige Geist wird lediglich als die wirksame Kraft (virtus) 
Gottes verstanden. Adolf von Harnack, Dogmengeschichte, (Τübingen 81991), S. 



81

დიალოგი, N9(18), 2025

1.5. Entwicklung des Trinitätsverständnisses in der lutherischen 
Theologie nach der Reformation 

In der Geschichte der evangelischen Theologie innerhalb des lu-
therischen Raumes wurde der Respekt gegenüber, die Nutzung von 
und das Bekenntnis zum kirchlichen Trinitarismus von Nicäa in den 
akademischen und kirchlichen Kreisen bis zur Mitte des 18. Jahrhun-
derts weitgehend bewahrt. Ab der Zeit der Aufklärung lassen sich je-
doch tiefgreifende Veränderungen im Bereich der evangelisch-akade-
mischen Theologie feststellen.

Charakteristisch bemerkt der lutherische Dogmatiker Hans-Georg 
Pöhlmann in diesem Zusammenhang: „Die traditionelle Vorstellung 
der Trinität geriet in der Theologie der ‚Aufklärung‘ in Misskredit “.17

Seit dieser Zeit – mit wenigen Ausnahmen – wurde die Trinität-
slehre zunehmend relativiert und ist bis heute Gegenstand intensiver 
theologischer Auseinandersetzung. In der Forschung wird häufig be-
tont, dass das 18. Jahrhundert einen bis dahin unbekannten Rela-
tivismus hinsichtlich der Lehre von der Heiligen Dreifaltigkeit in der 
protestantischen Theologie hervorbrachte. Dies geschah in Wechsel-
wirkung mit verschiedenen Strömungen des zeitgenössischen philos-
ophischen Denkens18 und ebnete zugleich den Weg für neue Entwick-
lungen und Varianten im 19. und 20. Jahrhundert.19

449-53; Andresen – Ritter (Hrsg), Handbuch der Dogmen und Theologiegeschich-
te, S. 66-70; Jaroslav Pelikan, The Christian Tradition. A History of the Develop-
ment of Doctrine, Vol.4, Chicago- London 1984, S. 322-31; Erzpriester V.A. Geor-
gopoulos, “Ὁ Εὐγένιος Βούλγαρης καὶ οἱ ἀντιτριαδικοὶ Σοκινιανοί. Οἱ ἀναφορὲς στὸ 
‘Θεολογικό’ του,” Κόσμος/Cosmos 5 (2018): S. 49-69.
17	 Horst G. Pöhlmann, Abriss der Dogmatik.Ein Kompedium (Gütersloh, 62002), 
S. 142.
18	 Horst Stephan – Martin Schmidt, Geschichte der evangelischen Theologie in 
Deutschland seit dem Idealismus (Βerlin – New York, 31973), S. 21-58 & 148-55; 
Wilhelm Anz, Idealismus und Nachidealismus (Göttingen, 1975), S. 99-208. 
19	 Volker H. Drecoll (Hrsg), Trinität (Tübingen 2011), S. 150. 



82

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

Im Folgenden werden kurz drei repräsentative protestantische 
Theologen des 19. Jahrhunderts genannt, um diese Entwicklung zu 
verdeutlichen.

Friedrich Schleiermacher (1768 -1834) bildet eine eigenständi-
ge theologische Kategorie und Schule mit weitreichendem Einfluss 
auf die protestantische Theologie des 19. Jahrhunderts.20 Seine An-
näherung an das Mysterium der Heiligen Dreifaltigkeit ist eng ver-
knüpft mit seinem philosophischen und theologischen Denken, das 
stark auf der individuellen religiösen Erfahrung sowie dem “Gefühl 
schlechthinniger Abhängigkeitˮ von Gott beruht.

Für Schleiermacher muss die dogmatische Theologie auf dies-
er persönlichen religiösen Erfahrung gründen. Die trinitarische Lehre 
betrachtet er nicht als zentrales oder ursprüngliches Element des 
christlichen Glaubensbewusstseins, sondern als eine spätere theo-
retisch-dogmatische Formulierung. Er behauptet, dass die reale re-
ligiöse Erfahrung des Gläubigen keinerlei Notwendigkeit in sich trage, 
an einen Gott zu glauben, der als drei ewig unterschiedliche Personen 
existiere.21

Dies wird besonders deutlich in seinem Hauptwerk “Der christli-
che Glaubeˮ, in dem die Lehre von der Dreifaltigkeit keinen zentralen 
Stellenwert einnimmt. Schleiermacher behandelt sie lediglich am 
Ende seines Werkes und bewertet sie als für das Verständnis der 

20	 Ηugh Ρ. Μackintosh, Types of Modern Theology. Schleiermacher to Barth 
(Glasgow-London, 101962), S. 31-100; Felix Flückiger, Die protestantische Theol-
ogie des 19. Jahrhunderts (Göttingen, 1975), S. 4-16; Jacqueline Marina (Hrsg.), 
The Cambridge Companion to Friedrich Schleiermacher (Cambridge, 2005); 
Martin Ohst (Hrsg.), Schleiermacher Handbuch (Tübingen, 2017); Erzpriester 
Basileios A. Georgopoulos, “Fr. D.E. Schleiermacher (1768-1834). Ἐπισημάνσεις 
στή θεολογία του μέ ἀναφορά στό ἔργο του Der christliche Glaube,” in Εἰς 
Μαρτύριον τοῖς Ἔθνεσι. Τόμος εἰκοσαετηρικός εἰς τόν Οἰκουμενικόν Πατριάρχην 
κ. Βαρθολομαῖον (Thessaloniki, 2011), S. 105-28.
21	 Gilles Emery and Matthew Levering (Ed), The Oxford Handbook of the Trinity 
(Oxford, 2011), S. 271.



83

დიალოგი, N9(18), 2025

religiösen Erfahrung nicht wesentlich.22 Seine Annäherung an das 
trinitarische Mysterium spiegelt vielmehr seinen allgemeinen theolo-
gischen Zugang zur Frömmigkeit und zum Gottesbewusstsein wider. 
Die Trinitätslehre besitzt für ihn nicht denselben Stellenwert wie die 
Erfahrung der Erlösung. Er versteht sie vielmehr als eine sekundäre 
Lehre, die sich im Laufe der theologischen Überlieferung der Kirche 
entwickelt hat. Der Heilige Geist wird von ihm nicht als eigenständige 
göttliche Person gefasst, sondern eher als das in der Gemeinschaft 
der Gläubigen erfahrbare religiöse Leben verstanden.

Schleiermacher übte scharfe Kritik an Athanasius dem Großen 
und dem kirchlichen Trinitarismus, wie er durch die ersten beiden 
ökumenischen Konzilien definiert worden war. Die traditionelle Trin-
itätslehre, so argumentiert er, enthalte nach seinem Verständnis in-
nere Widersprüche und unüberwindbare logische Schwierigkeiten.23 
Seine Konzeption von Gottes Wesen führt letztlich zur Wiederauf-
nahme einer Form des Modalismus (Sabellianismus), wie bereits in 
der Forschung des 19. Jahrhunderts festgestellt wurde.24

Albert Ritschl (1822–1889)25 war einer der führenden Vertreter 
der liberalen protestantischen Theologie des 19. Jahrhunderts26 und 

22	 Ohst (Hrsg), Schleiermacher Handbuch, S. 382.
23	 Hermann Peiter (Hrsg.), Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Der christliche 
Glaube 1821- 1822, § 186-189 [Studienausgabe, Band.2] (Berlin – New York, 
1984), S. 357-67; Μackintosh, Types of Modern Theology, S. 78; Georgopoulos, 
“Fr. D.E. Schleiermacher (1768-1834),” S. 118-21.
24	 Isaak A. Dorner, A System of Christian Doctrine, Vol. III, Endindurgh 1882, S. 
255: “Schleiermacher stands higher. In a Sabellian manner he seeks, indeed, to 
think of the universal being of God in the world as articulating itself according to 
the receptiveness of the latter”; Georgopoulos, “Fr. D.E. Schleiermacher (1768-
1834),” S. 118-119. 
25	 Μackintosh, Types of Modern Theology, S. 138-80; Christine Axt-Piscalar – M. 
Schnurrenberger (Hrsg.), Albert Ritsch (Τübingen, 2025); Johannes Zachhuber, 
Theology as Science in Nineteenth – Century Germany. From F.C. Baur to Ernst 
Troeltsch (Oxford, 2013), S. 131-285.
26	 Manfred Jacobs, “Liberale Theologie,” TRE 21 (1991): S. 47-68; Friedrich W. 
Graf, Liberale Theologie. Eine Ortsbestimmung (Gütersloh, 1993).



84

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

prägte maßgeblich eine eigene theologische Schule. Ein zentrales 
Merkmal der liberalen Theologie bestand darin, wie betont wurde: “ei-
nen Keil zwischen Bibel und späterer kirchlicher Tradition zu treiben, 
wodurch traditionelle Lehrinhalte in eine relativ bedeutungslose Stel-
lung gerieten. Im Zuge dieses Abbaus verlor auch die Trinitätslehre 
ihre prägende Rolle in der Theologieˮ27.

Unter diesem Blickwinkel konzentrierte sich Ritschls Theologie 
auf die Bedeutung der Religion für das Leben des Menschen sowie 
auf deren soziale Dimension, während er die dogmatische Kompo-
nente, die er als metaphysisch betrachtete, zurückwies. Die trinita-
rische Lehre, wie sie durch die Kirchenväter formuliert worden war, 
wurde von ihm kritisch bewertet.

Ritschl vertrat die Auffassung, dass die dogmatischen Begriffs-
bildungen der ökumenischen Konzilien seiner Zeit einen Stillstand 
für das moderne Denken bedeuteten. Sein Vorschlag bestand darin, 
die christliche Theologie von den Kategorien des antiken Denkens zu 
befreien und in Denkmuster zu übertragen, die besser zur Gegenwart 
passten. Diese Perspektive betraf insbesondere die Trinitätslehre 
sowie die christologischen Formulierungen des vierten ökumenis-
chen Konzils.28

Seine Theologie war durch ein ethisches Verständnis des 
Glaubens geprägt. Er vertrat eine anthropozentrische Lesart des 
Christentums und wurde als profilierter Vertreter einer ethisch akz-
entuierten Christentumsauslegung angesehen.29 Die Trinitätslehre 
verstand er weniger als präzises theologisches Konzept, sondern 
vielmehr als Ausdruck der ethischen Beziehung Gottes zur Welt.

Ritschls Denken war durchgehend anthropozentrisch ausgeri-
chtet, was zu einer Verzerrung des trinitarischen Mysteriums führte, 

27	 Emery and Levering (ed), The Oxford Handbook of the Trinity, 278.
28	 Zachhuber, Theology as Science in Nineteenth – Century Germany, S. 187
29	 Εbd, 187. 



85

დიალოგი, N9(18), 2025

indem die dogmatische Substanz zugunsten der ethischen Dimen-
sion des Glaubens relativiert wurde. In seiner Theologie findet sich 
keine substanzielle Bezugnahme auf die göttliche Natur Christi. Als 
Hypostase verstand Ritschl Christus lediglich als eine ideale Präex-
istenz im göttlichen Heilsplan. Christus erschien ihm vor allem als 
menschlicher Träger und Ausdruck der göttlichen Liebe und des Re-
iches Gottes in der Geschichte.

Eine scharfe Kritik am kirchlichen Trinitarismus übte auch Adolf 
von Harnack (1851–1930),30 ein bedeutender Vertreter des sogen-
annten “Kulturprotestantismusˮ31 und einer der einflussreichsten 
deutschen Theologen und Kirchenhistoriker seiner Zeit. Von Harnack 
betrachtete die Entwicklung der Trinitätslehre und die dogmatischen 
Entscheidungen der ökumenischen Konzilien als Abweichung vom 
ursprünglichen christlichen Glauben.32 Er sah in der griechischen 
Philosophie und den politischen Rahmenbedingungen der damaligen 
Zeit maßgebliche Einflüsse auf die Entstehung einer komplexen und 
abstrakten Lehre, die die Kirche von ihrer ursprünglichen evangelis-
chen Einfachheit entfernte.33

Von Α von Harnack vertrat die Auffassung, dass die Trinitätslehre 
nicht zur ursprünglichen apostolischen Verkündigung gehörte,34 son-
dern ein Produkt theologischer Entwicklung der ersten Jahrhunderte 
sei – insbesondere unter dem Einfluss des Neuplatonismus. Für ihn 
30	 Basileios .N. Makridis, “Αdolf von Harnack. (1851-1930),” Θεολογία 53 (1982): 
S. 783-805; Martin Greschat (Hrsg.), Theologen des Protestantismus im 19 und 
20 Jahrhundert, Βand I (Stuttgart, 1978), S. 198-212; Jan Rohls, Protestantische 
Theologie der Neuzeit, Band 1 (Τübingen, 1997), S. 788-92; Andresen – Ritter 
(Hrsg.), Handbuch der Dogmen und Theologiegeschichte, S. 210-16. 
31	 Friedrich W. Graf, “Kulturprotestantismus,” TRE 20 (1990): S. 230-43; Hans 
M. Müller (Hrsg.), Kulturprotestantismus. Beiträge zu einer Gestalt des modernen 
Christentums (Gütersloh, 1992).
32	 Felix Flückiger, Die protestantische Theologie, S. 35-36.
33	 Adolf von Harnack, Dogmengeschichte (Tübingen 81991), S. 4.
34	 Makridis, “Αdolf von Harnack. (1851-1930),” S. 795.



86

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

war die trinitarische Formulierung Ausdruck der Hellenisierung des 
Evangeliums. In der frühen Kirche, so Harnack, sei Christus eher 
als Lehrer und ethischer Führer verstanden worden, nicht jedoch als 
wesensgleicher Sohn Gottes.

Gleichzeitig kritisierte er die kappadokischen Väter, die zur dog-
matischen Ausformung der Trinitätslehre maßgeblich beigetragen hat-
ten, und warf ihnen vor, Konzepte wie “Ousiaˮ und “Hypostaseˮ aus 
der griechischen Philosophie übernommen und damit die Einfachheit 
der ursprünglichen christlichen Botschaft verfälscht zu haben.

Seine kritische Haltung wird deutlich in seinem vielfach aufge-
legten und in 14 Sprachen übersetzten Werk Das Wesen des Chris-
tentums, in dem er unter anderem die Orthodoxe Kirche scharf an-
greift35 und erklärt: “Nicht der Sohn, sondern nur der Vater gehört ins 
Evangeliumˮ36, und weiter: “Das ganze Evangelium drückt sich in der 
Struktur aus: Gott der Vater, Vorsehung, Adoption, der unendliche 
Wert der menschlichen Seeleˮ.37

Er zögerte auch nicht, Luther selbst zu kritisieren, weil dieser die 
trinitarische und christologische Lehre der Alten Kirche übernommen 
und in seine Theologie integriert hatte. Kaum jemand widerspricht da-
her der Einschätzung von Christine Axt-Piscalar, dass Harnack “zweif-
ellos einer der schärfsten Kritiker des ‚metaphysischen Denkens‘ der 
frühkirchlichen Christologie war, die er als Entgleisung der Kirche im 
3. Jahrhundert bezeichnete. Dieses harte Urteil richtet sich auch ge-
gen jene Kirchen, die bis heute an dieser Christologie festhaltenˮ.38

Im 20. Jahrhundert setzen sich Zweifel und Kritik gegenüber 
dem kirchlichen Trinitarismus in vielfacher Form fort. Zwei be-
35	 Ebd, 801-805
36	 Αdolf von Harnack, Das Wesen des Christentums. Mit einem Geleitwort von W. 
Trillhaas (Gütersloh, 21985), S. 90.
37	 Ebd., 50.
38	 Christine Axt-Piscalar, «Der Sohn des Vaters: Adolf von Harnacks Christolo-
gie», Theologische Zeitschrift 63 (2007): S. 120.



87

დიალოგი, N9(18), 2025

sonders prägnante Stimmen zeigen exemplarisch die Distanz der 
lutherischen Theologie gegenüber den ursprünglichen Positionen 
der Reformation auf:

Die erste stammt von Prof. Silke-Petra Bergjan, die festhält: “Die 
Dreifaltigkeit ist in der protestantischen Theologie seit zweihundert 
Jahren umstritten und längst kein selbstverständliches dogmatisches 
Thema mehrˮ.39

Die zweite bezieht sich auf die Position des lutherischen Dogma-
tikers W. Joest (1914–1995), der betont: “Die Trinitätslehre ist kein 
unmittelbarer Inhalt der Offenbarung, noch ein direkter Ausdruck des 
Glaubens. In der Form, wie sie durch die Tradition entwickelt wurde, 
stellt sie das äußerst formulierte Ergebnis eines theologischen Den-
kprozesses dar, das in keiner Weise als ein für den Glauben oder 
gar für das Heil notwendiges, unumstößliches Gesetz verstanden 
werden kannˮ.40

2. Die Reformierten

2.1. Johannes Calvin 

Johannes Calvin war eine der führenden Persönlichkeiten der 
protestantischen Reformation in der Schweiz und der Hauptvertreter 
der reformierten Theologie. In seinen theologischen Schriften bezog 
er sich positiv, aber selektiv auf die Beschlüsse lediglich der ersten 
vier ökumenischen Konzilien. Er betrachtete sich jedoch nicht als 
unbedingt an diese gebunden, erkannte ihnen keine unbestreitbare 
Autorität zu und hielt ihre dogmatischen Entscheidungen nicht für un-
fehlbar. Seiner Auffassung nach sollten Konzilsentscheidungen, die 
nicht mit der Heiligen Schrift übereinstimmen, verworfen werden. Er 

39	 Silke P. Bergjan, Theodoret von Cyrus und der Neonizänismus [Arbeiten zur 
Kirchengeschichte, 60] (Berlin – New York, 1994), S. 1; Entsprechende Anmerkun-
gen P.M. Collins, The Trinity (London- New York, 2008,) S. 2.
40	  Wilfried Joest, Dogmatik. Band I (Göttingen, 31989), S. 332.



88

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

übernahm nur jene Elemente, die er als mit dem biblischen Zeugnis 
übereinstimmend betrachtete. Die höchste und alleinige Autorität war 
für ihn die Heilige Schrift.

Calvins Haltung gegenüber dem Ersten Ökumenischen Konzil 
wird deutlich in seiner Auseinandersetzung mit den italienischen An-
titrinitariern, die während der Reformationszeit antike antitrinitarische 
Lehren wiederbelebten. Calvin reagierte scharf auf diese Theorien. 
In seiner Polemik gegen die Antitrinitarier betonte er, dass die the-
ologische Lehre des Konzils von Nizäa korrekt gegründet sei, da 
sie seiner Ansicht nach mit der Heiligen Schrift übereinstimmte. Er 
verteidigte das “homoousionˮ, wie es das Konzil formulierte, und ar-
gumentierte, dass die Antitrinitarier seiner Zeit die Häresie des Arius 
wiederbelebten.Zudem stellte er fest, dass die Beschlüsse von Nizäa 
ein Muster für eine “rechtmäßige Versammlungˮ der Kirche darstell-
ten, in der menschliche Mitwirkung göttlich inspirierte Wahrheiten nur 
dann auszudrücken vermag, wenn sie strikt dem Zeugnis der Heili-
gen Schrift folgt.

Die Frühphase der Reformation war unter anderem geprägt von 
heftigen theologischen Kontroversen, auch innerhalb der reformator-
ischen Bewegung selbst. Eine charakteristische Auseinandersetzung 
war jene zwischen Johannes Calvin und Petri Caroli, einem ehemali-
gen römisch-katholischen Theologen, der sich den Reformierten an-
geschlossen hatte. P. Caroli beschuldigte Calvin und G. Farel des 
Arianismus, da sie in öffentlichen Predigten und Glaubensbekennt-
nissen keine ausdrückliche Verwendung der trinitarischen Terminol-
ogie der Kirche machten. Er forderte sie sogar öffentlich in Lausanne 
auf, den theologischen Gehalt der drei altkirchlichen Symbole – des 
Apostolischen, des Nizänisch-Konstantinopolitanischen und des 
sogenannten Athanasianischen Glaubensbekenntnisses – zu unter-
zeichnen und zu bestätigen.



89

დიალოგი, N9(18), 2025

Calvin weigerte sich und antwortete, dass solche Anschuldigun-
gen böswillig und theologisch unbegründet seien, da ihre Trinität-
slehre vollkommen orthodox sei. Doch er betrachtete sich nicht als 
verpflichtet, kirchliche Konzilsformeln und dogmatische Ausdrucks-
weisen formelhaft zu wiederholen. 

Der Konflikt wurde einer Synode frankophoner Reformierter 
vorgelegt, die Calvin schließlich entlastete und Caroli für seine ag-
gressiven und spalterischen Praktiken verurteilte. P. Caroli musste 
Genf verlassen und kehrte letztlich zur römisch-katholischen Kirche 
zurück, von wo aus er seine Angriffe gegen Calvin fortsetzte.

Im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit Caroli verfasste 
Calvin im Jahr 1545 eine theologische Schrift gegen ihn41 in der er 
betonte, dass er sich ausschließlich an die Heilige Schrift gebunden 
fühle und nicht an synodale kirchliche Formulierungen. In diesem 
Zusammenhang bezeichnete er in herabsetzender Weise die For-
mulierung des Nizänischen Glaubensbekenntnisses “Licht vom Li-
cht, wahrer Gott vom wahren Gott“ als Geschwätz (battologia), das 
eher einem Lied ähneleˮ.42

Diese abwertende Bemerkung wirkt befremdlich und enthält 
einen inneren Widerspruch. Einerseits wird das nizänische Symbol 
als Ausdruck der biblischen Lehre angesehen, andererseits wird ein 
Teil seines Inhalts als bloßes Geschwätz abqualifiziert. Reformierte 
Theologen und Bewunderer Calvins versuchen diese Bewertung 
zu rechtfertigen, indem sie argumentieren, Calvin habe durch die 
Ablehnung der Unterzeichnung der alten Symbole und durch solche 
Äußerungen die Auffassung zurückgewiesen, dass der Glaube eines 
Menschen anhand kirchlich formulierter Bekenntnisnormen beurteilt 
und gemessen werden müsse.

41	 Adversus Petri Caroli Calumnias, CR 35, S. 293-340.
42	 Ebd, CR 35, S. 315-316.



90

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

In seinem Konflikt mit Caroli unterstrich Calvin in der Tat, dass 
die Reformation nicht nur eine korrigierende Bewegung war, sondern 
eine radikale Neudefinition des Glaubens darstellte – mit der Heili-
gen Schrift als einzigem und absolutem Maßstab, ohne Legitimation 
durch institutionelle Formen theologischen Formalismus (Konzilien, 
Bekenntnisse der Kirchenväter).

2.2. Die reformierten Βekenntnisschriften

Die Reformierten, auch bekannt als Calvinisten, verfassten eben-
falls theologisch-symbolische Texte, die zweifellos vom theologischen 
Denken Johannes Calvins geprägt waren. In diesen Texten unterschei-
den sie sich nicht grundlegend von den Lutheranern hinsichtlich der An-
nahme des Ersten Ökumenischen Konzils von Nicäa.43 Leider akzepti-
erten sie jedoch parallel auch die häretische Lehre des Filioque.44

Selbstverständlich folgten sie demselben grundlegenden Prinzip 
des protestantischen Raumes, nämlich der Anerkennung der dog-
matischen Definitionen der ersten vier ökumenischen Konzilien – in-
sofern diese mit dem Inhalt der Heiligen Schrift übereinstimmen.45 
Die ökumenischen Konzilien selbst wurden lediglich als menschliche 
Versammlungen betrachtet, die dem Irrtum unterliegen können. Allein 
Gott und sein Wort gelten als absolute und einzige Richtschnur des 
Glaubens.46

43	 Slenczka: Theologie, S. 407. “Das reformatorische Verständnis des Evangeli-
ums ist also nach dem Anspruch der reformatorischen Theologen keine Neubil-
dung über die altkirchlichen Dogmen der Trinitätslehre und Christologie und über 
die altkirchlichen Bekenntnisse hinaus, sondern stellt deren Sinn heraus”. P. 
Jacobs, Theologie Reformierter Bekkentnisschriften in Grundzügen (Neukirchen, 
1959), S. 83-7; Jan Rohls, Theologie reformiertrer Bekenntnisschriften (Göttingen, 
1987), S. 57-64.
44	 Böhnke, Kattan, Oberdorfer (Hrsg.), Die Filioque-Kontroverse, S. 272-275; Ed-
ward Siecienski, The Filioque of a Doctrinal Contronversy (Oxford 2010), S. 176-77.
45	 John Calvin, Institutio Christianae Religionis (1559), 1,13,3, CR 30, 91. 
46	 Jacobs, Theologie Reformierter, S. 105-9; Rohls, Theologie reformiertrer, S. 51-3.



91

დიალოგი, N9(18), 2025

2.3. Confessio Gallicana von 1559

Dieses Bekenntnis ist ein theologischer Lehrtext, der die Grund-
prinzipien des Glaubens der französischen Protestanten (Hugenot-
ten) darlegt. Es wurde mit dem Ziel verfasst, die Lehrgrundlage der 
Reformierten Frankreichs klar darzustellen – insbesondere im Gegen-
satz zur römisch-katholischen Kirche – und gleichzeitig als Grundlage 
für die weitere Verbreitung des Calvinismus in Frankreich zu dienen.

In Artikel V wird das Bekenntnis von Nicäa explizit angenommen, 
ebenso wie zwei weitere altkirchliche Bekenntnisse. In Artikel VI, der 
sich dem Mysterium der Trinität widmet, wird die Ablehnung des Fil-
ioque nicht thematisiert, aber eine klare patristische Linie vertreten: 
“Wir bekennen, was durch die alten Konzilien festgelegt wurde, und 
verwerfen alle Häresien und Irrlehren, wie sie von heiligen Lehrern 
wie Hilarius, Athanasius, Ambrosius und Cyrill abgelehnt wurdenˮ.47

2.4. Confessio Belgica von 1561

Das Belgische Glaubensbekenntnis von 1561 ist ebenfalls ein 
bedeutendes Bekenntnisdokument der Reformierten, das grundleg-
ende theologische Positionen des Calvinismus zum Ausdruck bringt. 
Es wurde in einer Zeit intensiver religiöser Auseinandersetzungen 
in den Niederlanden verfasst, in der die Protestanten nicht nur der 
römisch-katholischen Kirche, sondern auch Verfolgungen durch die 
spanischen politischen Behörden ausgesetzt waren. Dieses Bek-
enntnis wurde zum offiziellen Glaubensdokument der reformierten 
Kirchen in den Niederlanden und durch die Synode von Dordrecht in 
den Jahren 1618–1619 bestätigt. Aus dem Artikel IX des Belgischen 
Glaubensbekenntnisses verdient folgendes charakteristische Zitat 
47	 E. F. Karl Müller (Hrsg), Die Bekenntnisschriften der reformierten Kirche (Leip-
zig, 1903), S. 222. Paul Jacobs, Reformierte Bekenntnisschriften und Kirchenord-
nungen (Neukirchen, 1949), S. 112.



92

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

besondere Beachtung: “Diese Lehre über die Heilige Dreifaltigkeit ist 
stets von der wahren Kirche seit der Zeit der Apostel bis heute vertei-
digt und bewahrt worden – gegenüber Juden, Muslimen sowie bes-
timmten Pseudochristen und Häretikern wie Marcion, Mani, Praxeas, 
Sabellius, Paul von Samosata, Arius und anderen ähnlichen, die von 
den orthodoxen Kirchenvätern zu Recht verurteilt wurdenˮ.

Weiter heißt es: “Wir nehmen bereitwillig die drei Symbole an: 
das der Apostel, das von Nizäa und das des Athanasius, ebenso wie 
das, was von den altkirchlichen Vätern in Bezug auf dieses Dogma 
beschlossen wurde, im Sinne jener Symboleˮ.48

2.5. Confessio Helvetica Posterior von 1566

Es gehört zu den bedeutendsten reformatorischen Bekenntniss-
chriften und bildet zusammen mit dem Heidelberger Katechismus 
die Grundlage der reformierten Theologie mit hoher Autorität. Dieses 
Bekenntnis wurde zum offiziellen Lehrtext vieler reformierter Kirchen 
in einem weiten europäischen Raum. In seinem Umfang, seiner Klar-
heit, theologischen Präzision und Kontinuität gilt es als ein zeitloses 
Dokument des reformierten Lehramts.

In Artikel III, der sich mit der Heiligen Dreifaltigkeit befasst, werden 
ausdrücklich die Lehren alter antitrinitarischer Häretiker wie Arius ver-
worfen. Ebenso in Artikel XI, der christologischen Themen gewidmet 
ist, wird betont: “Die gottlose Lehre des Arius und aller ‘Arianer’ ist zu 
verwerfenˮ. Besonders hervorzuheben ist, dass hier auch der spanis-
che Antitrinitarier Michael Servet scharf verurteilt wird: “Was Servet 
lehrte, waren Lehren des Arius, hervorgebracht ‘durch Satan aus der 
Hölle’ (wörtlich zitiert), und sie wurden mit Frechheit und Respektlo-
sigkeit verbreitetˮ.

48	 Müller (Hrsg), Die Bekenntnisschriften, S. 235-236; Jacobs, Reformierte Bek-
enntnisschriften, S. 158.



93

დიალოგი, N9(18), 2025

Im selben Artikel wird auch die Annahme der ersten vier öku-
menischen Konzilien erklärt, da deren Lehren mit der Heiligen Schrift 
übereinstimmen. Zudem wird das Athanasianische Glaubensbekennt-
nis sowie andere gleichgerichtete Bekenntnisse als Verteidigung der 
christologischen Wahrheit über Christus anerkannt.49

Die Akzeptanz und Verteidigung des trinitarischen Glaubens 
durch die ökumenischen Konzilien und die patristische Tradition fand 
somit auch Eingang in den reformierten dogmatischen Diskurs der 
Epoche der protestantischen Orthodoxie – insbesondere im Wider-
stand gegen den Antitrinitarismus jener Zeit.50 Einziger dissonanter 
Punkt bleibt die implizite oder explizite Annahme des Filioque durch 
reformierte Theologen.51

Wie Irene Backus zu Recht feststellt: “war es für die Reformi-
erten in jenem historischen Kontext notwendig, die patristische Lehre 
von der Dreifaltigkeit und den zwei Naturen Christi gegen den Anti-
trinitarismus zu verteidigen. Sie durften dabei nicht von ihren eigenen 
Prinzipien abweichen oder in eine bloße ‘Väterkonsens’ – Theolo-
gie verfallen, sondern bestanden darauf, dass die Lehre der Väter in 
diesen Punkten deswegen zu befolgen sei, weil sie auf der Heiligen 
Schrift basiereˮ.52

So befanden sich die reformierten Orthodoxen in der paradoxen 
Lage, die Konzilsbeschlüsse über Trinität und Christologie – insbe-
sondere jene von Nicäa und Konstantinopel – zu verteidigen, während 
sie gleichzeitig betonten, dass diese Beschlüsse nur deshalb Gültig-
keit besäßen, weil sie mit der Heiligen Schrift übereinstimmen.

49	 Müller (Hrsg), Die Bekenntnisschriften, S. 173-174,183; Jacobs, Reformierte 
Bekenntnisschriften, S. 181,195,198.
50	 Ηeinrich Heppe, Reformed Dogmatics, übers. G.T. Thomson (Grand Rapids 
Michigan, 21978), S. 105-132.
51	 Heppe, Reformed Dogmatics, S. 131-132.
52	 Irena Backus, “Reformed Orthodoxy and Patristic Traditions,” in Herman J. Selder-
huis (Hrsg.), A Companion to Reformed Orthodoxy (Leiden – Boston 2013), S. 99. 



94

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

Abschließend bringt R. M. Allen die Position des evangelischen 
Protestantismus – sowohl der lutherischen als auch der reformierten 
Richtung – gegenüber dem Ersten Ökumenischen Konzil prägnant auf 
den Punkt, indem er den gemeinsamen Standpunkt beider Zweige wie 
folgt zusammenfasst: “Die reformierte Tradition hat die Beschlüsse 
der großen ökumenischen Konzilien bestätigt, insbesondere das 
Nicäno-Konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis (381 n. Chr.) 
sowie die Definition von Chalcedon (451 n. Chr.)ˮ.53

Eine Ausnahme bildet lediglich ein erheblicher Teil der luther-
ischen Theologie seit der Mitte des 18. Jahrhunderts bis in die Gegen-
wart.

53	 R. Michael Allen, Reformed Theology (London – New York 2010), S. 63.



95

დიალოგი, N9(18), 2025

PROTESTANTISM AND  
THE FIRST ECUMENICAL COUNCIL

Archpriest Basileios A. Georgopoulos*

Abstract 

The acceptance of the doctrinal definitions of the first four Ecumen-
ical Councils within Protestantism is exclusively linked to the fact that 
their doctrinal conclusions were deemed consistent with the teachings 
of the Holy Scriptures. In the confessional texts of the Lutheran Church, 
the doctrine of the Holy Trinity is recognized as binding, and its denial 
entails condemnation. During the period of Protestant Orthodoxy, Lu-
theran theologians fully embraced the Trinitarian doctrine of the ancient 
Church and defended it against anti-Trinitarian heretical systems.

However, from the mid-18th century to the present, the vast ma-
jority of Lutheran academic theology has revised its stance, largely 
questioning traditional Trinitarian doctrine, with only a few exceptions. 
Similarly, the Reformed tradition developed theological confessional 
texts under the undeniable influence of John Calvin’s thought. Al-
though they did not differ from the Lutherans in accepting the First Ec-
umenical Council of Nicaea and ecclesiastical Trinitarian doctrine, this 
branch, like the Lutherans, accepted the doctrinal error of the Filioque.

The defense of Patristic Trinitarian theology and the teachings of 
the First Ecumenical Council was also expressed by Reformed the-
ologians of Protestant Orthodoxy, particularly in the context of their 
polemics against the anti-Trinitarian movements of their time.

Keywords:  Protestantism, First Council of Nicaea, Lutheran 
Confessions, Reformed Confessions, anti-Trinitarians.

*	 Aristoteles Universität Thessaloniki. https://orcid.org/0000-0002-1654-8287



96

Athina Kontali

ΟΙ ΟΘΩΜΑΝΟΙ ΤΟΥΡΚΟΙ ΩΣ «ΟΙ ΑΛΛΟΙ» ΣΤΗΝ 
ΑΥΤΟΒΙΟΓΡΑΦΙΑ ΤΟΥ ΘΕΟΔΩΡΟΥ ΚΟΛΟΚΟΤΡΟΝΗ*

Athina Kontali**

Περίληψη 

Mέσα  ἀπὸ τὰ Ἀπομνημονεύματα τοῦ Θεόδωρου Κολοκοτρώνη 
καὶ τοῦ ἔργου Διήγησις συμβάντων τῆς ἑλληνικῆς φυλῆς ἀπὸ τὰ 1770 
ἕως τὰ 1836. Ὑπαγόρευσε Θεόδωρος Κωνσταντίνου Κολοκοτρώνης. 

Ἀθήνησιν: Τύποις Χ. Νικολαϊδου Φιλαδελφέως, 1846, μᾶς παρέχεται 
ἡ δυνατότητα νὰ προσεγγίσουμε τὴν εἰκόνα τοῦ “ἄλλου”, τοῦ Ὀθωμα-
νοῦ Τούρκου μέσα ἀπὸ τὴ βιωματικὴ ἀφήγηση καὶ τὴν προσωπικὴ 
ἐμπειρία τοῦ ἴδιου τοῦ ὁπλαρχηγοῦ τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπανάστασης. Συ-
χνὴ εἶναι στὴν ἀφήγησή του, ἡ παρουσία τῆς παράστασης τοῦ “τυράν-
νου” Τούρκου, ὡς ἀδίστακτου κατακτητῆ ποὺ μετέρχεται κάθε εἴδους 
φρικτῶν βασανιστηρίων προκειμένου νὰ κάμψει τὴ χριστιανικὴ πίστη 
καὶ τὴ φιλοπατρία τῶν Ἑλλήνων. Μὲ λακωνικὸ καὶ ρεαλιστικὸ τρόπο 
ὁ Κολοκοτρώνης παρουσιάζει τὴν εἰκόνα τοῦ Ὀθωμανοῦ Τούρκου 
ὡς “στυγεροῦ δήμιου”, χωρὶς ὡστόσο νὰ καθοδηγεῖ τοὺς ἐρευνητὲς 
/ ἀναγνῶστες πρὸς μιὰ συγκεκριμένη κατεύθυνση, παρέχοντάς τους 
μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ τὴ δυνατότητα νὰ διαμορφώσουν μιὰ ἀντικειμε-
νικὴ ἐκτίμηση. Στὰ Ἀπομνημονεύματα τοῦ Θεόδωρου Κολοκοτρώνη 
ἐντοπίζουμε πολλὲς εἰκόνες Τούρκων καὶ Ἑλλήνων ἀγωνιστῶν ποὺ 
μᾶς βοηθοῦν νὰ προσεγγίσουμε σὲ μεγάλο βαθμὸ τὸν ψυχικὸ κόσμο 

* Τὸ κείμενο βασίζεται σὲ Εἰσήγησή μας ποὺ παρουσιάστηκε στὸ Διεθνὲς Ἐπι-
στημονικὸ Συνέδριο ποὺ διοργάνωσε στὴν Κομοτηνὴ (3-5 Νοεμβρίου 2023), στὴ 
μνήμη τῆς Μάρθας Πύλια, τὸ Τμῆμα Γλώσσας, Φιλολογίας καὶ Πολιτισμοῦ Πα-
ρευξείνιων Χωρῶν τοῦ Δημοκριτείου Πανεπιστημίου Θράκης, μὲ θέμα: “Ζητήματα 
Ἱστοριογραφίας καὶ Διδακτικῆς τῆς Ἱστορίας”.
**	 Aristoteles Universität Thessaloniki. https://orcid.org/0000-0002-1654-8287



97

დიალოგი, N9(18), 2025

τους. Ἀκόμη, μέσῳ τῆς παράθεσης χαρακτηριστικῶν διαλόγων συντε-
λεῖ στὸ νὰ ἐμπεδώσουμε τὴν  ἔννοια “τῶν ἄλλων” ποὺ ἀποδίδει στοὺς 
Ὀθωμανοὺς Τούρκους καὶ νὰ ἀποδώσουμε μὲ ἱστορικὰ κριτήρια τὴν 
ἀντικειμενικὴ θεώρηση τῶν γεγονότων.

* * *

Ἡ εἰκόνα τοῦ “ἄλλου”   στὰ χρόνια τῆς Ὀθωμανικῆς κυριαρχίας 

στὸν ἑλλαδικὸ χῶρο, ἔχει συνδεθεῖ στερεοτυπικὰ μὲ τὸν μουσουλμάνο 

στὸ θρήσκευμα Ὀθωμανὸ Τοῦρκο.1 Ἀναμφίβολα ἐκεῖνες οἱ ἑλληνικὲς 

πρωτογενεῖς πηγὲς ποὺ προσφέρονται περισσότερο γιὰ νὰ σχημα-

τίσουμε τὴν εἰκόνα τοῦ “διαφορετικοῦ”, τοῦ Ὀθωμανοῦ Τούρκου, εἶ-

ναι τὰ Ἀπομνημονεύματα τῶν ἀγωνιστῶν τοῦ Εἰκοσιένα.2 Πρόκειται 

γιὰ κείμενα ποὺ ἀναφέρονται σὲ σημαντικὰ πολιτικὰ ἢ στρατιωτικὰ 

πρόσωπα καὶ γεγονότα.3 Κατὰ κύριο λόγο ἔχουν καταγραφεῖ ἀπὸ ἀν-

θρώπους ποὺ ὑπῆρξαν οἱ ἴδιοι αὐτόπτες καὶ αὐτήκοοι μάρτυρες τῶν   
συγκεκριμένων γεγονότων.4 Εἶναι πάντως ἀναγκαῖο νὰ ἐπισημάνουμε 
ὅτι οἱ συγγραφεῖς τῶν Ἀπομνημονευμάτων εἴτε εἶναι “πολιτικοὶ ἢ στρα-
τιωτικοί, μορφωμένοι ἢ ἀμόρφωτοι ἀποτυπώνουν τὰ ἱστορικὰ γεγο-
νότα κινούμενοι κατὰ περίπτωση εἴτε ἀπὸ ἐσωτερικὴ παρόρμηση εἴτε 
ἀπὸ παρότρυνση ἄλλων γιὰ νὰ ἀφηγηθοῦν ἁπλῶς τὰ γεγονότα ποὺ 

1	 Ἀλκμήνης Κηρύκου, “Ἐμεῖς” καὶ “ἄλλοι”: Ἡ εἰκόνα τῶν Ὀθωμανῶν Τούρκων τῆς 
Πελοποννήσου κατὰ τὴν περίοδο 1750-1821 μὲ βάση ἑλληνικὲς πηγές (Ἰωάννινα, 
2015), 28.
2	 Γιώργου Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴: ἡ παράσταση τοῦ Tούρκου στὰ Ἀπο-
μνημονεύματα τῶν Ἑλλήνων ἀγωνιστῶν τοῦ Ἀγώνα τῆς Ἀνεξαρτησίας (18ος – 
πρῶτες δεκαετίες τοῦ 19ου αἰ.),” στὸ Πρακτικὰ A΄ Διεθνοῦς Συνεδρίου Nεοελληνι-
κῶν Σπουδῶν (Bερολίνο 2 – 4 Ὀκτ. 1998), τόμ. B΄ (Ἀθήνα, 1999), 421-38 (421). 
Κηρύκου, “Ἐμεῖς” καὶ “ἄλλοι”, 31.
3	 Κηρύκου, “Ἐμεῖς” καὶ “ἄλλοι”, 28.
4	 Γεώργιου Ἀλευρᾶ, “Ἡ εἰκόνα τῶν Ὀθωμανῶν Τούρκων στὰ ἀπομνημονεύματα 
τοῦ Κοζανίτη ἀγωνιστῆ Νικολάου Κασομούλη,” Ἁλιάκμονος Ροῦς [Ἑταιρεία 
Δυτικομακεδονικῶν Μελετῶν] 1 (2017): 111-128, ἰδίως 112. 



98

Athina Kontali

ἔζησαν εἴτε γιὰ νὰ προβάλλουν τὸ δίκιο τους, εἴτε τέλος, γιὰ νὰ παρα-
δώσουν στὶς νεότερες γενιὲς μιὰ ἀντικειμενικὴ ἱστορία”.5

Στὴν ἐργασία μας θὰ παραμείνουμε σὲ ἐνδεικτικὰ σημεῖα τῆς πρό-
σληψης τοῦ «ἄλλου» καὶ ἐν προκειμένῳ τοῦ Τούρκου, ὅπως ἀναφέρει 
ὁ ἀρχιστράτηγος καὶ ἡγετικὴ μορφὴ τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπανάστασης τοῦ   
1821 Θεόδωρος Κολοκοτρώνης (1770-1843)6 στὴν αὐτοβιογραφία 
του. Πρόκειται γιὰ κείμενο ποὺ ὁ ἴδιος ὁ Κολοκοτρώνης ὑπαγόρευσε 
ἀπὸ μνήμης στὸν Γεώργιο Τερτσέτη7 τὸ 1836  (Ζάκυνθος, 1800 - Ἀθή-
να, 15 Ἀπριλίου 1874) μὲ τὸν τελευταῖο νὰ καταγράφει καὶ νὰ διασώζει 
στὸ βιβλίο του μὲ τίτλο: Διήγησις συμβάντων τῆς ἑλληνικῆς φυλῆς ἀπὸ 
τὰ 1770 ἕως τὰ 1836. Ἡ διήγηση τοῦ Κολοκοτρώνη μᾶς παρέχει τὴ δυ-
νατότητα νὰ κατανοήσουμε τὴν ἀνασύνθεση τῶν νοοτροπιῶν τῶν δύο 
πλευρῶν καὶ νὰ ἔρθουμε σὲ ἐπαφὴ μὲ τοὺς πολιτισμικοὺς κώδικες τῆς 
ἐποχῆς. Ἡ ἀναπαράσταση τοῦ Ὀθωμανοῦ Τούρκου δὲν εἶναι ἁπλὰ 
μιὰ πολεμικὴ ἀλλὰ συνάμα ἀποτελεῖ στοιχεῖο μιᾶς κοσμοαντίληψης 
βαθιὰ ριζωμένης σὲ ἐμπειρίες αἰώνων καὶ σὲ συσσωρευμένες μνῆμες 
τῆς ὀθωμανικῆς κυριαρχίας.

Ὁ κεντρικὸς ἄξονας ὅλων τῶν ἀναφορῶν στοὺς Ὀθωμανοὺς 
Τούρκους “σὲ ὅλες τὶς λαϊκοῦ τύπου πηγὲς τῆς Tουρκοκρατίας συ-
νοψίζεται στὸ ἀντιθετικὸ σχῆμα ‘ἐμεῖς’ (οἱ Ἕλληνες), καὶ οἱ ‘ἄλλοι’ (οἱ 

5	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 421.
6	 Ὁ Θεόδωρος Κολοκοτρώνης, μὲ καταγωγὴ ἀπὸ τὸ Λιμποβίσι τῆς Ἀρκαδίας, 
γεννήθηκε στὸ Ραμαβούνι τῆς Παλαιᾶς Μεσσηνίας (3 Ἀπριλίου 1770). Ἦταν πρω-
τότοκος υἱὸς τοῦ Κωνσταντῆ Κολοκοτρώνη καὶ τῆς Ζαμπίας ἤ Ζαμπέτας Κωτσάκη, 
ἔλαβε τὸ ὄνομά του πρὸς τιμὴν τοῦ Θεόδωρου Ὀρλὼφ καὶ ἔφυγε ἀπὸ τὴ ζωὴ 
στὴν Ἀθήνα στὶς 4 Φεβρουαρίου 1843. Βλ. περισσότερα, Κ. Μπελέζου, “Ἡ βίαιη 
ἀντιπαράθεση μεταξὺ Κολοκοτρώνη καὶ Παπαφλέσσα στὴ Ζάκυνθο (1817): Ἱστο-
ρικό-ἑρμηνευτικὴ προσέγγιση,” στὸ Πρακτικὰ Ἐπιστημονικοῦ Συνεδρίου γιὰ τὰ 200 
χρόνια ἀπὸ τὴν ἔναρξη τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπανάστασης: Ὁ ἐθνικὸς ἀγῶνας τοῦ 1821, 
Ἀμαλιάδα, 17-19 Δεκεμβρίου 2021 (Ἀμαλιάδα, 2023), 43-100; Α. Γούδα, Βίοι πα-
ράλληλοι τῶν ἐπὶ τῆς ἀναγεννήσεως τῆς Ἑλλάδος διαπρεψάντων ἀνδρῶν, τόμ. Ε΄: 
Συνεταιρισμός (Ἐν Ἀθήναις, 1872), 82.
7	 Θεόδωρου Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων τῆς Ἑλληνικῆς φυλῆς ἀπὸ τὰ 
1770 ἕως τὸ 1836 (ὑπαγόρευσε Θεόδωρος Κωνσταντίνου Κολοκοτρώνης), ἐπιμ. 
Γ. Τερτσέτης (Ἀθήνησιν: Τύποις Χ. Νικολαΐδου Φιλαδελφέως, 1851).



99

დიალოგი, N9(18), 2025

Ὀθωμανοὶ Τοῦρκοι)”.8 Παρὰ τὴ σχέση κατακτητῆ – κατακτημένου, οἱ 

δύο λαοὶ ἐπικοινωνοῦσαν καὶ συμβίωναν στὰ ἀστικὰ κέντρα καὶ τὰ 

χωριὰ μὲ μεικτὸ πληθυσμό. Ἡ ὑποδεέστερη (νομικὰ) θέση τῶν χρι-

στιανῶν ὑπηκόων, μὲ ὅλες τὶς ἀρνητικὲς συνέπειές της στὴν καθημερι-

νή τους ζωὴ καθὼς καὶ ἡ θρησκευτικὴ ἑτερότητα,9 συνιστοῦν τοὺς δύο 

καθοριστικοὺς παράγοντες βάσει τῶν ὁποίων σχηματίζεται ἡ εἰκόνα 

τῶν Ὀθωμανῶν Τούρκων ὡς “ἀλλότριων” – ἐχθρῶν.10 Βέβαια, αὐτὲς 

οἱ διαφορὲς δὲν ἀπέκλειαν τὴν ἐπικοινωνία ἀλλὰ καὶ τὴν εἰρηνικὴ 

συνύπαρξη τῶν δύο λαῶν ποὺ σὲ πολλὲς περιπτώσεις ἀντιμετώπιζαν 

παρόμοια ἢ κοινὰ προβλήματα, ὥστε ἡ εἰκόνα τοῦ ἑνὸς ἀπέναντι στὸν 

ἄλλο νὰ ἀλλάζει καὶ νὰ βελτιώνεται.11

Στὰ Ἀπομνημονεύματα τοῦ Κολοκοτρώνη οἱ ἀναφορὲς στοὺς 

Τούρκους εἶναι ἀναμφίβολα πολλές. Σὲ κάθε σελίδα τους, μᾶς παρέ-

χουν τὴ δυνατότητα ὄχι μόνο νὰ ἀνιχνεύσουμε τὴν παράσταση τοῦ 

Τούρκου ἀλλὰ ταυτόχρονα νὰ ἐντρυφήσουμε στὴ διαδικασία σχημα-

τισμοῦ της, μὲ ἄλλα λόγια νὰ “ἀντιληφθοῦμε” τὸν ἄλλο. Ἡ πρόσληψη 

τοῦ “ἄλλου” καθορίζεται σὲ μεγάλο βαθμὸ ἀπὸ τὸν χρόνο συγγραφῆς 

τῶν Ἀπομνημονευμάτων.12 Κατὰ τὴ διάρκεια τοῦ σκληροῦ πολέμου 

γιὰ τὴν Ἀνεξαρτησία καὶ τὰ ἀμέσως ἑπόμενα χρόνια ποὺ ἀκολούθη-

σαν ἐκδηλώθηκαν εὔλογα, ἐντονότερα καὶ ἀρνητικὰ συναισθήματα γιὰ 

τὸν κατακτητή. Ἡ εἰκόνα τοῦ ἄλλου ἐξαρτᾶται καὶ ἀπὸ τὴν κοινωνικὴ 

προέλευση τῶν Ἀπομνημονευμάτων καὶ τὸν ρόλο ποὺ διαδραμάτισαν 

πρὶν καὶ μετὰ τὸν Ἀγῶνα τῆς Ἀνεξαρτησίας.13 Πρόκειται  γιὰ ἕνα κείμε-

8	 Σπύρου Ἀσδραχᾶ, Ἱστορικὰ ἀπεικάσματα (Ἀθήνα, 1995), 73. Γιώργου Νικολά-
ου, Μελέτες ἱστορίας τοῦ Πελοποννησιακοῦ χώρου. Ἀπὸ τὰ μέσα τοῦ 17ου αἰώνα 
ὡς τὴ δημιουργία τοῦ νεοελληνικοῦ κράτους (Ἀθήνα, 2009), 299.
9	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 422-23.  
10	 Ἀλευρᾶ, “Ἡ εἰκόνα τῶν Ὀθωμανῶν Τούρκων”, 115.
11	 Νικολάου, Μελέτες ἱστορίας, 299. Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 423.  
12	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 424.
13	 Νικολάου, Μελέτες ἱστορίας, 301.



100

Athina Kontali

νο πυκνὸ ποὺ περιλαμβάνει ἰδεολογικές, οἰκονομικὲς καὶ κοινωνικὲς 
πληροφορίες καὶ βεβαίως, ὀφείλει τὴν ἐλαφρὰ καθαρεύουσά του στὴν 
παρεμβολὴ τοῦ Τερτσέτη.14 Διαθέτει μία αὐθόρμητη, φυσικὴ ἀφήγη-
ση, ἀλλὰ ὄχι ἐλεύθερη ἀπὸ συναισθηματισμοὺς γραφή, ἐμπεριέχου-
σα μάλιστα σὲ κάποια σημεῖα καὶ μιὰ λεπτὴ εἰρωνεία.15 Ἀντίθετα μὲ 
ὅ,τι συνέβη γιὰ παράδειγμα μὲ τὸν Μακρυγιάννη, ὅπου λεγόμενα καὶ 
γραφόμενα συμπίπτουν, καὶ γοητεύουν, στὴν περίπτωση τοῦ Κολοκο-
τρώνη, μὲ τὴ μεσολάβηση πάντοτε τοῦ Τερτσέτη, “ὑποχωρεῖ κάπως ἡ 
προφορικότητα, χωρὶς βεβαίως νὰ ἡττᾶται, γιὰ νὰ ἐνισχυθεῖ ἡ τυπω-
μένη καλλιέπεια. Ἡ οὐσία τῆς ἀφήγησης μένει ἄθικτη –καὶ ἐξαιρετικὰ 
ἐνδιαφέρουσα γιὰ τοὺς ἀναγνῶστες τῶν πρώτων μετεπαναστατικῶν 
δεκαετιῶν διατηρώντας πάντοτε τὴ διαχρονικότητά της σὲ ὅλες τὶς γε-
νιὲς τῶν Ἑλλήνων”.16 Βρίσκεται,  ὡστόσο, σὲ ἀπόλυτη συνάφεια καὶ μὲ 
τὸ μήνυμα ποὺ ὁ ἴδιος ὁ Κολοκοτρώνης μᾶς μεταδίδει: “Δὲν εἶναι παρὰ 
ἡ ἐπανάστασίς μας ὁποῦ ἐσχέτισε ὅλους τοὺς Ἕλληνας”.17 

Ἡ διήγηση τοῦ Κολοκοτρώνη μᾶς παρέχει τὴ δυνατότητα νὰ 
προσεγγίσουμε τὴν εἰκόνα τοῦ Τούρκου “μέσα ἀπὸ τὴν ἐμπειρία καὶ 
τὴ διεισδυτικὴ ματιὰ ἑνὸς παλιοῦ κλέφτη καὶ πρωταγωνιστῆ τοῦ Ἀγώ-
να τῆς Ἀνεξαρτησίας καὶ τὴ γεμάτη ἀγῶνες κατὰ τῶν Τούρκων οἰκο-
γενειακὴ παράδοση ποὺ γνωρίζει καλά”.18 Ἑπομένως, ὁ Ὀθωμανὸς 
Τοῦρκος παρουσιάζεται ὡς “ὁ προαιώνιος ἐχθρὸς τοῦ Γένους”.19 μὲ 
τὸν ὁποῖο κάθε δυνατότητα εἰρηνικῆς συμβίωσης ὑπῆρξε ἀκατόρθω-
τη. Οἱ Τοῦρκοι λαμβάνουν συχνὰ τὸν χαρακτηρισμὸ “τύραννοι” καὶ 
“βάρβαροι”, ὁ ὁποῖος φαίνεται νὰ τοὺς συνοδεύει σὲ κάθε ἔκφανση 

14	 Παντελῆ Μπουκάλα, “Ὁ Κολοκοτρώνης, ὁ Τερτσέτης καὶ ἡ ‘Διήγησις 
συμβάντων,’” Καθημερινή Μάρτιος 21, 2021, https://www.kathimerini.gr/opin-
ion/561302329/o-kolokotronis-o-tertsetis-kai-i-diigisis-symvanton/
15	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 785.
16	 Μπουκάλα, “Ὁ Κολοκοτρώνης.”
17	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 48-49.
18	 Κηρύκου, “Ἐμεῖς” καὶ “ἄλλοι”, 31.
19	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 432.



101

დიალოგი, N9(18), 2025

τῆς πολεμικῆς δράσης τους.20 Εἶναι χαρακτηριστικὸ ὅτι ὁ Φωτάκος 
ἀναφερόμενος στοὺς Τούρκους τοὺς παρομοιάζει μὲ “κτήνη καὶ ἀν-
δράποδα”.21  Ἄλλωστε ἡ ἐξουσία τους, στηριζόταν στὴ βία, τὴν κα-
ταπίεση καὶ καταστρατήγηση τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων ἀφοῦ 
“οὔτε ὁ Σουλτάνος ἠθέλησε ποτὲ νὰ θεωρήσει τὸν ἑλληνικὸν λαὸν 
ὡς λαόν, ἀλλὰ ὡς σκλάβο”.22 Τὸ τουρκικὸ ἔθνος χαρακτηρίζεται ἀπὸ 
τὸν Φωτάκο ποὺ αὐτονόητα ἐκφράζει εὐρύτερες πεποιθήσεις23 ὡς “τὸ 
πλέον βάρβαρον ἔθνος”.24 

Ἡ τουρκικὴ διοίκηση ὑπῆρξε τυραννικὴ καὶ ἀφόρητη γιὰ τοὺς ρα-
γιάδες “ἀπὸ τὰ βαρύτατα δοσίματα τῶν Τούρκων ποὺ τοὺς ὑποχρέ-
ωναν καὶ ἔπαιρναν τὸν τόπον τους καὶ τοὺς ἄφηναν σκλάβους”,25 μὲ 
ἀποτέλεσμα κάποιοι ἀπὸ ἐκείνους νὰ ἀσπαστοῦν τὸ Ἰσλάμ. Ἡ εἰκόνα 
τοῦ Τούρκου ὡς “τυράννου” διατρέχει ἀπὸ τὴν ἀρχὴ μέχρι τὸ τέλος 
τὰ Ἀπομνημονεύματα  τοῦ Κολοκοτρώνη,26 ὅπως ἐξάλλου καὶ ἡ πα-
ράσταση τοῦ κατακτητῆ, “ὁ ὁποῖος σκοτώνει καὶ βασανίζει σαδιστικὰ 
τὰ  θύματά του”,27 Μάλιστα ὁ ἴδιος ἀναφέρει χαρακτηριστικά:  “ἡμεῖς 
ἐσηκώσαμε τὰ ἅρματα διὰ τοὺς Τούρκους καὶ ἔτζι ἀκουσθήκαμεν εἰς 
τὴν Εὐρώπη, ὅτι σηκωθήκαμεν οἱ Ἕλληνες διὰ τοὺς τυράννους καὶ 
στέκεται ὅλη ἡ Εὐρώπη νὰ ἰδεῖ τί πρᾶγμα εἶναι τοῦτο”.28 Οἱ Τοῦρκοι 
ἀναφέρονται ὡς μιὰ συνεχὴς ἀπειλή, ὡς ἕνας μόνιμος “ἐχθρὸς” ποὺ 
βρίσκεται σὲ μιὰ διαρκῆ ἀντιπαλότητα μὲ τὸ ἑλληνικὸ ἔθνος ἀπὸ τὴν 
Ἅλωση τῆς Κωνσταντινουπόλεως καὶ ἑξῆς. Εἶναι αὐτοὶ ποὺ ὑπέβαλαν 
τοὺς Ἕλληνες σὲ πολύχρονη δουλεία καὶ στερήσεις χρόνων, μέχρι 

20	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 423.
21	 Φώτιου Χρυσανθακόπουλου ἢ Φωτάκου, Ἀπομνημονεύματα περὶ τῆς 
Ἑλληνικῆς Ἐπαναστάσεως (1821-1828), τόμ. Α΄ (Ἀθήνησι, 1858), 15. 
22	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 240.
23	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 434.
24	 Χρυσανθακόπουλου ἢ Φωτάκου, Ἀπομνημονεύματα, 17.
25	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 263. 
26	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 128.
27	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 432.
28	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 717.



102

Athina Kontali

τὴ στιγμὴ ποὺ τὸ ἑλληνικὸ ἔθνος κατάφερε μὲ ἀγῶνες νὰ κατακτήσει 
τὴν ἐλευθερία του καὶ νὰ ἀκολουθήσει τὴν πορεία τῶν πολιτισμένων 
εὐρωπαϊκῶν κρατῶν.29

Οἱ σκηνὲς ποὺ μᾶς ἀφηγεῖται ὁ Κολοκοτρώνης μὲ ρεαλιστικὸ 
ὕφος ἀπὸ τὸ φρικτὸ μαρτύριο τοῦ πατέρα του, μᾶς ἐπιτρέπουν νὰ 
καταλάβουμε ἀμέσως τὴν παράσταση τοῦ Τούρκου ὡς “στυγεροῦ δή-
μιου”.30 “Εἰς τὴν Ἀνδροῦσαν ἐσκοτόθη ὁ γέρο Γιάννης Κολοκοτρώνης, 
τοῦ ἔκοψαν χέρι καὶ πόδια, τὸν κατράμισαν”.31 

Σὲ ἄλλο σημεῖο παρουσιάζει τὴν καταδίωξη τῶν κλεφτῶν τῆς 
Πελοποννήσου (1806) ὡς ἑξῆς: “Ὁ Κεχαγιᾶς ἄρχισε νὰ παλουκώνῃ 
τοὺς Χριστιανοὺς (γιατάκηδες) διὰ νὰ δώσῃ φόβον εἰς τὸν κόσμον”.32 
Καθίσταται δικαιολογημένη,  ἑπομένως, ἡ συμβολικὴ ἐνέργεια τοῦ 
Κολοκοτρώνη νὰ πατήσει πάνω σὲ πτώματα Τούρκων μὲ τὸ ἄλογό 
του μπαίνοντας στὴν Τριπολιτσὰ ποὺ μόλις εἶχε ἁλωθεῖ. Ὁ ἴδιος λέ-
γει χαρακτηριστικά: “Ὅταν ἐμβῆκα εἰς τὴν Τριπολιτζᾶ, μὲ ἔδειξαν τὸν 
πλάτανον εἰς τὸ παζάρι, ὁποῦ ἐκρέμαγαν τοὺς Ἕλληνας. Ἀναστέναξα 
καὶ εἶπα: Ἄντε, πόσοι ἀπὸ τὸ σόγι μου καὶ ἀπὸ τὸ Ἔθνος μου ἐκρε-
μάσθησαν ἐκεῖ, καὶ ἐδιετέξα καὶ τὸν ἔκοψαν. Ἐπαρηγορήθηκα καὶ διὰ 
τὸν σκοτομὸν τῶν Τούρκων”.33 Οἱ  “ἄλλοι”, οἱ “Τοῦρκοι” ἀκόμη καὶ ὁ 
ἄμαχος πληθυσμός τους ἐξοντώνεται σύμφωνα μὲ τὸν Κολοκοτρώνη 
δίκαια, γιατὶ οἱ ἴδιοι ὑπῆρξαν κατακτητὲς τυραννικοὶ καὶ ἀπάνθρωποι. 
Στοὺς Τούρκους ἀποδίδεται ὁ ρόλος τοῦ “αἰώνιου” κατακτητῆ, ποὺ δὲν 
σταματᾶ ποτὲ νὰ ὑποβλέπει τὰ ἐδάφη τῆς γειτονικῆς χώρας του καὶ σὲ 
κάθε περίπτωση νὰ καταπιέζει τοὺς ὑποτελεῖς του.34

29	 Στυλιανῆς Καλλέ, Τὰ ἐπίμαχα ἱστορικὰ θέματα στὰ ἑλληνικὰ καὶ τουρκικὰ 
ἐγχειρίδια Ἱστορίας τῆς πρωτοβάθμιας ἐκπαίδευσης (1950-1974): Συγκριτικὴ 
μελέτη ἐθνικῶν στερεοτύπων στὴν ἱστορικὴ ἐκπαίδευση (Θεσσαλονίκη, 2019), 61.
30	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 433.
31	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 693.
32	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 123. 
33	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 15.
34	 Καλλέ, Τὰ ἐπίμαχα ἱστορικὰ θέματα, 61.



103

დიალოგი, N9(18), 2025

Στὴ διήγηση τοῦ Κολοκοτρώνη οἱ Τοῦρκοι περιγράφονται ὡς 
αἱμοδιψεῖς ψυχροὶ ἐκτελεστές, “ἐκείνην τὴν ἡμέρα ἐσκότωσαν τὸν 
ἀδελφό μου καὶ ἔκαμαν χαρές”.35 Σ’ ἄλλο σημεῖο ὁ ἴδιος λέει: “οἱ Τοῦρ-
κοι ἔδωκαν διαταγὴ εἰς τοὺς Ψαραίους, Παλουμπαίους καὶ τὰ λοιπὰ 
χωριὰ ὅτι, ἂν σκοτώσετε τὸν Κολοκοτρώνη, νὰ εἶναι τὰ χωριά σας 
τόσους χρόνους ἀσύδοτα, καὶ ἂν δὲν τὸν σκοτώσετε, τότε γιὰ ἀντί-
ποινα θὰ σκοτώσουμε ὅλους τοὺς δικούς σας Ἕλληνες ἀπὸ ἡλικίας 
7 χρονῶν καὶ ἄνω”.36 Παρουσιάζει τὴν ἀνθρωποκτόνο καὶ ἀνάλγητη 
στάση τους λέγοντας ὅτι “πήγαμεν εἰς τὸ μοναστήρι τῆς Καλτεζιᾶς, 
βροντοῦμε τὴν πόρτα καὶ μέσα ἦταν 200 Τοῦρκοι. Μᾶς ἐκατάλαβαν, 
μᾶς ἐπῆραν κυνηγώντας, καὶ ἐφθάσαμεν κατὰ τὴν Καλαμάτα, τὰ Γιάν-
νιτζα, ὅπου ἕνας σύντροφός μο ὀνομαζόμενος Μακρυγιάννης, ἀπὸ 
τὴν πεῖναν  τῶν τεσσάρων ἡμερῶν, ἀπόστασε καὶ δὲν ἠμποροῦσε 
πλέον νὰ περπατήσει. Εὑρήκαμεν παντοῦ Τούρκους καὶ δὲν εἴχαμε 
ποῦ νὰ σταθοῦμε, νὰ πάρουμε καὶ τρόφιμα”.37 

Οἱ Τοῦρκοι ἐμφανίζονται μὲ τὴ μορφὴ ἐκδικητῶν, ἔμπλεοι μίσους, 
ἐπιδιώκοντας ἀντίποινα: “Ἀφοῦ τὸ ἔμαθεν ὁ Πασᾶς, ὅτι ἐγὼ ζῶ ἀκόμη 
καὶ εἶμαι εἰς τὴν Μάνη ἔστειλε τὸν Παπάζογλου ἀπὸ τὸν Ἅγιο Πέτρο 
μὲ 50.000 γρόσια εἰς τὸν Μπέη τῆς Μάνης. Ἀφοῦ ἦλθε ὁ Παπάζογλου 
εἰς τὴν Μάνη ἔκραξε τὸν καπετὰν Κωνσταντῆ Δουράκη εἰς ταῖς Κυτρι-
αῖς. Ἐκεῖ τοῦ εἶπε ὁ Μπέης: Σοῦ δίδω τόσες χιλιάδες διὰ νὰ δώσεις 
τὸν Κολοκοτρώνη. Ἔλαβα μιὰ σφικτὴ διαταγή, καὶ μοῦ λέγει, ὅτι ἂν 
δὲν πιάσω τὸν Κολοκοτρώνη θέλει γράψω εἰς τὸν καπετὰν Πασᾶ, νὰ 
σὲ ἐβγάλει ἀπὸ τὸ μπεϊλίκι. Ὁ Δουράκης σὰν εἶδε τὰ γρόσια, ἔστρεξε 
νὰ μὲ παραδώσει. Οἱ Μανιάτες λησμονοῦν ὅλα διὰ τὰ  γρόσια”.38 Στὴν 
περίπτωση αὐτὴ ὁ Κολοκοτρώνης ἀποτυπώνει στὴν εἰκόνα τοῦ “ἄλ-
λου” Τούρκου τὴ μορφὴ τῆς δωροδοκίας καὶ τῆς ἐμμονικότητας. Οἱ 

35	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 699.
36	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 699. 
37	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 699.
38	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 699.



104

Athina Kontali

Τοῦρκοι μετέρχονται, μὲ ἀδίστακτο τρόπο, ἀθέμιτα μέσα προκειμένου 
νὰ ἐπιτύχουν τὸν σκοπό τους “τοῦ ἡγουμένου τοῦ ὑποσχέθηκαν νὰ 
τὸν κάμουν Δεσπότη καὶ ἄλλα ταξίματα, διὰ νὰ μὲ παραδώσει ζωντα-
νόν. Ὁ Μπέης μὲ ἔγραψε ἕνα γράμμα καὶ μοῦ ἔλεγε ὅτι νὰ ἔλθεις νὰ 
μιλήσωμεν καὶ ἐγὼ θέλει γράψω εἰς τὸν Καπετὰν Πασᾶ, διὰ νὰ λάβεις 
τὸ προσκυνοχάρτι καὶ νὰ ἔλθεις μὲ τὸν συμπέθερόν σου τὸν Δουράκη, 
καὶ ὁ σκοπός του ἦτον νὰ μὲ πιάσει ζωντανόν. Ὅταν ἐπροσκάλεσαν 
τὸν ἡγούμενον καὶ τὸ παιδὶ τοῦ Δουράκη, ὑποπτεύθηκα ὅτι κάτι τε-
χνεύονται διὰ ἐμένα, καὶ δὲν ἤξερα τί ἔτρεχε”.39

Ἐπιπλέον,  οἱ ἴδιοι προχωροῦν μὲ μεγάλη εὐκολία στὴ βεβήλωση 
ἱερῶν ναῶν ὡς ἑξῆς: “αὐτὸ τὸ μοναστήρι ἦτον μεγάλο καὶ ἐχαλάσθη 
εἰς τὴν πρώτην Τουρκιά. Ὅταν ἀπέρασα, ἦτον μία μάνδρα χαλασμένη 
καὶ σκεπασμένη ἐκκλησιὰ μὲ κλάδους δένδρων”. “Ἐσυνηθίσαμεν νὰ 
καταφρονοῦμεν τοὺς Τούρκους, νὰ ὑποφέρομεν τὴν πεῖναν, τὴν δί-
ψαν, τὴν κακοπάθειαν, τὴν λέραν καὶ καθεξῆς”.40 Ἐπιβάλλουν τὶς ἀπαι-
τήσεις καὶ τὶς βουλές τους: “οἱ Ζακύνθιοι ἐπειδὴ εἶχαν ἀνάγκην ἀπὸ 
τροφὰς φερμένας ἀπὸ τὴν Πελοπόννησον, ἔκαμαν μίαν ἀναφορὰν εἰς 
τὴν Διοίκησιν, καὶ ἔλεγαν ὅτι νὰ μὴ κτυπήσουν πλέον τὸν Μωριά, διότι 
οἱ Τοῦρκοι δὲν ἐδέχοντο τοὺς πηγαίνοντας ἐκεῖ διὰ ἐμπόριο”.41

Σὲ ἄλλη περίπτωση οἱ Ὀθωμανοὶ Τοῦρκοι μὲ ἐκδικητικὸ τρόπο 
κτυποῦν χωρὶς οἶκτο γυναικόπαιδα καὶ ἄμαχους: “ἐβγῆκαν οἱ Τοῦρ-
κοι στὰ τείχη, παιδιά, γυναῖκες ἔσκουζαν ὡς τὴν αὐγήν … καῖνε οἱ 
Τοῦρκοι τὰ χωριά”.42 Ὁ Κολοκοτρώνης περιγράφει χαρακτηριστικὰ 
τὴν ἀγριότητα τῶν Τούρκων: “τί διάφορον εἶχαν οἱ Τοῦρκοι ἀπὸ τὸν 
πετρώδη τόπον43; ... ἡμεῖς ἐσηκώσαμε τὰ ἅρματα διὰ τοὺς Τούρκους 
καὶ ἔτζι ἀκουσθήκαμεν εἰς τὴν Εὐρώπη, ὅτι σηκωθήκαμεν  οἱ Ἕλλη-

39	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 700.
40	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 701.
41	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 701.
42	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 754.
43	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 772.



105

დიალოგი, N9(18), 2025

νες διὰ τοὺς τυράννους καὶ στέκεται ὅλη ἡ Εὐρώπη νὰ ἰδεῖ τί πρᾶγμα 
εἶναι τοῦτο”.44 

Ἀθετούν,  ἀκόμη  κάθε εἴδους δοσοληψίες καθὼς “ἔκαναν συμ-
φωνίες χωρὶς νὰ τὶς ἐκτελοῦν”.45  Δροῦν μὲ γνώμονα τὸ οἰκονομικὸ 
συμφέρον ἀφοῦ παρουσιάζονται ὡς παραδόπιστοι καὶ πολλὲς φορὲς 
ὀλιγόψυχοι ἀπέναντι σὲ δύσκολες καταστάσεις. Δὲν εἶναι λίγες οἱ 
φορὲς ποὺ παραδίδονται οἰκειοθελῶς στὸν Κολοκοτρώνη στὴν προ-
σπάθειά τους νὰ σώσουν τὴ ζωή τους: “Οἱ Τοῦρκοι τῆς Κορίνθου ἐζη-
τοῦσαν νὰ ἔλθει ὁ Κολοκοτρώνης νὰ παραδοθοῦν. Ἔτζι ἐπῆγα καὶ 
ἔκανα συνθήκην, ν’ ἀφήσουν ὅλα τους τὰ πράγματα καὶ νὰ πάρουν 
τὰ ἅρματά τους καὶ νὰ τοὺς μπαρκάρω νὰ τοὺς στείλω εἰς τὴν Σαλονί-
κην. Ἔτσι ἐδέχθηκαν”.46 Στὴν πρώτη νίκη κατὰ τῶν Τούρκων –τὴ νίκη 
τῶν Καλαβρυτινῶν‒  ὁ Κολοκοτρώνης  παρουσιάζει μιὰ διαφορετική, 
πιὸ ἀνθρώπινη διάσταση τῶν Τούρκων: “οἱ Τοῦρκοι ἐσκοτώθηκαν ... 
Ἐπολεμοῦσαν μὲ καρδιά, διότι εἶχαν τὸ βιό τους καὶ ταῖς γυναίκαις 
τους ...Ἡμεῖς τοὺς πολιορκήσαμεν”.47 Οἱ τρομαγμένοι καὶ φοβισμένοι 
Τοῦρκοι “πλέον δὲν ἐβγῆκαν ἀπὸ τὰ τείχη τῆς Τριπολιτζᾶς, ἦτον ἡ 
ὕστερή τους φορά· ἐπολεμοῦσαν ἀπὸ τὰ τείχη ἀπελπίσθησαν διὰ νὰ 
εὕρουν πλέον ζωοτροφίας”. Εἶναι ἔντονο τὸ αἴσθημα τοῦ φόβου ποὺ 
νιώθουν οἱ Τοῦρκοι ἔναντι τῆς γενναιότητας τῶν Ἑλλήνων: “Ἦλθαν οἱ 
Τοῦρκοι ἐπάνω μας, ἡμεῖς ἐφκιάσαμεν ταμπούρια, γιὰ νὰ τοὺς πολε-
μήσομε. Οἱ Τοῦρκοι ἦταν ἐντόπιοι καὶ μᾶς ἔστειλαν νὰ φύγωμε, διότι 
μᾶς ἐφοβοῦντο ἀκόμη. Ἐφύγαμεν ἀπὸ ἐκεῖ καὶ πήγαμεν εἰς ἕνα βουνὸ 
νὰ λημεριάσωμεν”.48 “Σκοπός τους εἶναι νὰ μὴν πάρω τὴν Πάτρα καὶ 
δυναμωθῶ. Ἂν μὲ ἄφηναν νὰ πάγω ἀμέσως, θὰ μοῦ ἔδιδαν ἀμέσως 
τὰ κλειδιὰ οἱ Τοῦρκοι ἀπὸ τὸν φόβον τους (Ἀνάθεμα νὰ ἔχουν)”.49 
44	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 717.
45	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 733.
46	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 739.
47	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 711.
48	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 697. 
49	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 721. 



106

Athina Kontali

Εἶναι σκόπιμο νὰ ἐπισημάνουμε ὅτι στὰ Ἀπομνημονεύματα τοῦ 
Κολοκοτρώνη ἡ εἰκόνα τοῦ “ἄλλου” προβάλλεται σὲ δύο ἐπίπεδα, τὸ 
εὐρύτερο καὶ τὸ προσωπικό. Στὸ πρῶτο ἐπίπεδο, ὁ Τοῦρκος χαρα-
κτηρίζεται ὡς “ἐχθρός, κατακτητής, ἀλλόθρησκος καὶ ἀλλοεθνής”.50 
Ἄλλωστε, σὲ ἀρκετὰ κείμενα τῆς προεπαναστατικῆς καὶ ἐπαναστατι-
κῆς περιόδου ἀναδεικνύεται ὡς στοιχεῖο ταυτότητας καὶ συνάμα ἑτε-
ρότητας ἡ θρησκεία.51 Στὸν γλωσσικὸ κώδικα τῆς ἐποχῆς Χριστιανὸς 
σημαίνει Ρωμιὸς – Ἕλληνας, ὅπως ἀκριβῶς Μουσουλμάνος σημαίνει 
Τοῦρκος.52 Παρὰ ταῦτα ἡ θρησκευτικὴ πίστη, ὡς κυρίαρχο στοιχεῖο 
τῆς ταυτότητας, ἄρα καὶ τῆς εἰκόνας τοῦ ἄλλου, δὲν ἐμποδίζει πάντοτε 
τὴν ἐπικοινωνία. Προφανῶς, στὴν περίπτωση αὐτὴ ὁ Κολοκοτρώνης 
θέλει νὰ τονίσει “τὴν ὑπέρβαση τοῦ θρησκευτικοῦ χάσματος, προκει-
μένου νὰ δώσει μιὰ θετικὴ παράσταση τοῦ Τούρκου ποὺ στὴν κοινὴ 
ἀντίληψη ἦταν σταθερὰ διώκτης τῶν Χριστιανῶν”,53 κυρίως ὄχι ἐπειδὴ 
εἶναι ἀλλοεθνὴς καὶ ἀλλόθρησκος ἀλλὰ γιατὶ εἶναι ὁ κατακτητής, ποὺ 
στερεῖ τὴν ἐλευθερία τῶν Ἑλλήνων μὲ τυραννικὸ τρόπο. Ἐχθρὸς ποὺ 
ἐπιβάλλει δυσβάσταχτους φόρους. Ἐχθρός, “ποὺ μὲ τὶς σφαγὲς τοῦ 
ἄμαχου πληθυσμοῦ προσπαθεῖ νὰ καταπνίξει μὲ κάθε τρόπο τὶς ἐξε-
γέρσεις τῶν ὑπόδουλων Ἑλλήνων”.54 

Σὲ ἐπίπεδο διαπροσωπικῶν σχέσεων ποὺ ἀφορᾶ τὴν καθημερι-
νότητα τῶν δύο λαῶν, ἡ εἰκόνα τοῦ Τούρκου δὲν εἶναι πάντοτε ἀρνη-
τική, καθὼς ἐμφορεῖται ἀπὸ τὸ ἀνθρώπινο στοιχεῖο καὶ πλεῖστα ἄλλα 
συναισθήματα. Ὁ Κολοκοτρώνης μὲ ἀμεροληψία καὶ ἀντικειμενικότη-
τα, τονίζει τὶς πολεμικὲς ἀρετὲς τῶν Τούρκων στρατιωτῶν. Μπορεῖ νὰ 
μὴν ἀποτελοῦν πρότυπο ἱκανοῦ καὶ ἔμπειρου πολεμιστῆ, ἀλλὰ δια-

50	 Ἀλευρᾶ, “Ἡ εἰκόνα τῶν Ὀθωμανῶν Τούρκων”, 116-117, 124.
51	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 428. Ἀλευρᾶ, “Ἡ εἰκόνα τῶν Ὀθωμανῶν 
Τούρκων”, 118.
52	 Παντελῆ Λέκκα, Ἡ ἐθνικιστικὴ ἰδεολογία. Πέντε ὑποθέσεις ἐργασίας στὴν 
ἱστορικὴ κοινωνιολογία (Ἀθήνα, 1992), 159.
53	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, σ. 428.  
54	 Ἀλευρᾶ, “Ἡ εἰκόνα τῶν Ὀθωμανῶν Τούρκων”, 124.



107

დიალოგი, N9(18), 2025

κρίνονται γιὰ τὴ γενναιότητα καὶ τὴν ὑπομονή τους. Ὁ ἴδιος ἀναφέ-
ρει ἐμφαντικά, “δὲν δύναμαι νὰ ἀποσιωπήσω τὴν ἀνδρείαν τούτων 
τῶν Τούρκων”.55 Ἐπισημαίνοντας ὅτι “ἡ ἐχθρότητα ποὺ ἔνιωθε ὁ ἕνας 
λαὸς γιὰ τὸν ἄλλο δὲν ἐμπόδιζε τὴ συμπόρευσή τους καὶ σὲ πολλὲς 
περιπτώσεις τὴν ἀνάπτυξη φιλικῶν σχέσεων”.56

Αὐτονόητα, ἡ Ἐπανάσταση τοῦ 1821 συνιστᾶ μιὰ σαφῆ διαχωρι-
στικὴ γραμμὴ μεταξὺ τῶν δύο λαῶν, ἐνῶ ἀναγκάζει κάθε Ἕλληνα καὶ 
Τοῦρκο, νὰ ἐνταχθεῖ ἀπρόσωπα στὸ οἰκεῖο σύνολο καὶ νὰ ἀντιμετω-
πίζει τὸν “ἄλλο” τὸν διαφορετικὸ μὲ τὸν ἴδιο τρόπο. Παρὰ ταῦτα, αὐτὴ 
ἡ στάση ἀνασκευάζεται συχνὰ στὸ πεδίο τῆς μάχης, ὅπου συχνὰ οἱ 
ἀνθρώπινες σχέσεις διατηροῦν κάποιο σύνδεσμο, σὲ ἀνθρώπινο ἐπί-
πεδο. Παρὰ τὶς ἑκατέρωθεν βιαιότητες (βαναυσότητα μάχης, ἐκτέλεση 
αἰχμαλώτων, ἐκδικητικὴ μανία, κ.λπ.), ὑπάρχει σεβασμὸς τῆς πολε-
μικῆς ἀρετῆς καὶ ἀνδρείας τοῦ ἀντιπάλου. Τέλος, τὸ ἀπρόσωπο τοῦ 
πολέμου ἀμβλύνεται ἀπὸ τὶς συχνὲς συνομιλίες μεταξὺ ἀντίπαλων πο-
λεμιστῶν, οἱ ὁποῖες προφανῶς ἀποτελοῦν προσπάθεια νὰ ἐξασθενί-
σουν τὸ ἠθικὸ τοῦ ἀντιπάλου μὲ ὑβριστικὰ ἢ περιπαικτικὰ σχόλια, ἀλλὰ 
κάποιες φορὲς ἐνισχύουν τὴν ἀνθρώπινη διαπροσωπικὴ ἐπαφή, ἐδῶ 
βέβαια ἀνεστραμμένη, καθὼς ἐνίοτε περιέχει τὴν ἀλληλοεκτίμηση.57

 Ἐπιπλέον, ὁ Κολοκοτρώνης στὰ Ἀπομνημονεύματά του προβάλ-
λει ἀρνητικὰ τὴν εἰκόνα τοῦ “ἄλλου” ὡς συνόλου, λόγῳ τῆς ὑποδού-
λωσης ἀλλὰ καὶ τῆς τυραννικῆς διοίκησης –ἄρα τῆς ἐνέργειας τοῦ “ἄλ-
λου” ὡς προσώπου–, σέβεται ὅμως τὴν καταγωγή, τὴν ταυτότητα καὶ 
τὴ θρησκεία τοῦ κατακτητῆ, τόσο σὲ συνολικὸ ὅσο καὶ σὲ προσωπικὸ 
ἐπίπεδο, χωρὶς ὡστόσο νὰ ἀποσιωπᾶ τὶς διαφοροποιήσεις τῆς εἰκό-
νας αὐτῆς.58 Γιὰ τὸν λόγο αὐτὸ στὰ Ἀπομνημονεύματά του προβάλλε-
55	 Νικόλαου Κασομούλη, Ἐνθυμήματα στρατιωτικὰ τῆς Ἐπαναστάσεως τῶν 
Ἑλλήνων 1821-1833 , τόμ. Β, ἐπιμ. Γ. Βλαχογιάννης (Ἀθήνα, 1942), 116.
56	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 427. Ἀλευρᾶ, “Ἡ εἰκόνα τῶν Ὀθωμανῶν 
Τούρκων”, 117.
57	 Ἀλευρᾶ, “Ἡ εἰκόνα τῶν Ὀθωμανῶν Τούρκων”, 124-125.
58	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 424.



108

Athina Kontali

ται καὶ ἡ βιαιότητα τοῦ πολέμου, ὁ ὁποῖος ἀποδομεῖ τὶς ἀνθρώπινες 
σχέσεις ‒ἔστω καὶ ἂν αὐτὲς εἶναι σχέσεις κατακτητῆ – κατακτημένου.59 
Στὴν περίπτωση βεβαίως, τῆς διεκδίκησης ἐθνικῆς ἀνεξαρτησίας τῶν 
Ἑλλήνων σημαντικὸς παράγοντας ὑπῆρξε ἡ διατήρηση τῆς θρησκευ-
τικῆς καὶ πνευματικῆς ἐλευθερίας ὅπως αὐτὴ ἀποτυπώθηκε στοὺς 
λόγους τοῦ Κολοκοτρώνη: “Μία φορὰ ἐβαπτισθήκαμεν μὲ τὸ λάδι, βα-
πτιζόμεθα καὶ μίαν μὲ τὸ αἷμα καὶ ἄλλη μίαν διὰ τὴν ἐλευθερίαν τῆς 
πατρίδος μας”.60 Θὰ πρέπει νὰ ἐπισημάνουμε, ὅτι ὁ Κολοκοτρώνης 
περιγράφει τὰ διάφορα γεγονότα –ὅσα βίωσε ὡς αὐτόπτης μάρτυρας 
ἢ ὅσα πληροφορήθηκε ἀπὸ ἄλλους– μὲ τρόπο ὅσο γίνεται πιὸ ἀντι-
κειμενικὸ καὶ ἀμερόληπτο, ἐνῶ προσπαθεῖ νὰ μείνει ἀνεπηρέαστος 
ἀπὸ τὴν ἔχθρα ποὺ χώριζε τοὺς δύο λαοὺς (Ἕλληνες καὶ Ὀθωμα-
νοὺς Τούρκους) προκειμένου νὰ εἶναι σὲ θέση δώσει τὴν πραγματικὴ 
εἰκόνα τοῦ Ὀθωμανοῦ Τούρκου.61 Σὲ ἀντίθεση μὲ ὅ,τι συμβαίνει μὲ 
ἄλλους συγγραφεῖς ἀπομνημονευμάτων τοῦ Εἰκοσιένα, ἀποφεύγει νὰ 
ἐκφραστεῖ ὑποτιμητικὰ γιὰ τοὺς Τούρκους, σεβόμενος τὸ Ἔθνος καὶ 
τὴν πίστη τους καὶ ἐκτιμώντας τὴν πολεμικὴ ἱκανότητά τους. Τὸ ἀντι-
θετικὸ σχῆμα ποὺ προβάλλεται ὡς πρὸς τὴν ταυτότητα καὶ ἑτερότητα 
εἶναι Μουσουλμάνος κατακτητὴς καὶ Χριστιανὸς ὑπόδουλος. Παρὰ 
ταῦτα, “σὲ προσωπικὸ ἐπίπεδο στὴν καθημερινότητα, ἡ εἰκόνα τοῦ 
Τούρκου δὲν εἶναι πάντοτε ἀπαξιωτικὴ καὶ ἀρνητική”.62 Ἡ ἀναπαρά-
σταση τῶν Ὀθωμανῶν Τούρκων ὡς “ἄλλων” στὰ Ἀπομνημονεύματα 
τοῦ Κολοκοτρώνη δὲν εἶναι ἕνα ἁπλὸ ἀφηγηματικὸ μοτίβο· ἀποτελεῖ 
ἰδεολογικὸ μηχανισμὸ θεμελιώδη γιὰ τὴ διαμόρφωση τῆς ἑλληνικῆς 
ἐθνικῆς ταυτότητας. Ἡ ἑτερότητα ἐμφανίζεται σὲ πολλαπλὰ ἐπίπεδα 
‒θρησκευτικό, ἠθικό, πολιτικό, στρατιωτικό‒ καὶ συμβάλλει στὴν ἐνί-

59	 Ἀλευρᾶ, “Ἡ εἰκόνα τῶν Ὀθωμανῶν Τούρκων”, 125.
60	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 696.
61	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 428.
62	 Κηρύκου, “Ἐμεῖς” καὶ “ἄλλοι”, 13.



109

დიალოგი, N9(18), 2025

σχυση τοῦ ἀναγεννώμενου Ἔθνους. Ὡστόσο, ἀρκετὰ συχνὰ ὁ Κολο-
κοτρώνης εἰσάγει καὶ πιὸ σύνθετες ἀναφορὲς καθὼς ἀναγνωρίζει ὅτι 
ὑπῆρχαν “καλοσυνάτοι” ἢ “ἀνθρώπινοι” Τοῦρκοι, παρουσιάζοντας λί-
γες περιπτώσεις ὅπου τοπικοὶ ἀγάδες προστάτευσαν πληθυσμούς.63 
Αὐτὸ δείχνει πὼς ἡ κατασκευὴ τοῦ “ἄλλου” δὲν εἶναι καθολικὴ καὶ μο-
νοσήμαντη, ἀλλὰ δομεῖται μεταξὺ προσωπικῆς μνήμης καὶ συλλογικῆς 
ἀφήγησης.64

Ὁ πόλεμος καθίσταται ἀναπόφευκτος, καθὼς ὁ ἀγῶνας γιὰ αὐτο-
διάθεση καὶ ἐλευθερία τῶν λαῶν καὶ προσώπων εἶναι ἱερός. Μπορεῖ 
σὲ καθημερινὸ ἐπίπεδο νὰ ἀμβλύνεται ἡ ἀντίθεση κατακτητῆ – κα-
τακτημένου, ἀλλὰ οἱ διαπροσωπικὲς σχέσεις τότε μόνο μποροῦν νὰ 
ἔχουν ὑγιὲς ὑπόβαθρο, ὅταν κινοῦνται σὲ καθεστὼς ἐλευθερίας καὶ 
ἀλληλοσεβασμοῦ τῶν ἀτομικῶν καὶ ἐθνικῶν δικαιωμάτων. Ἡ ἐλευθε-
ρία εἶναι ἄρρηκτα συνδεδεμένη μὲ τὴ δυναμικὴ ἐνέργεια τῆς θρησκευ-
τικῆς πνευματικότητας καὶ τοῦ πατριωτισμοῦ.65

Τέλος, καθίσταται σαφὲς ὅτι δὲν θὰ πρέπει νὰ παραθεωρεῖται τὸ 
γεγονὸς ὅτι ἡ ἐλευθερία ἑνὸς λαοῦ ὑπόκειται στὴν ὑποχρέωση τῆς 
ἀποδοχῆς τῆς ἐλευθερίας τοῦ ἄλλου. Πρόκειται γιὰ τὴν κατάφαση τῆς 
ἑτερότητας καὶ ἀναγνώρισης τῶν ἄλλων ἐθνοτήτων κάτι ποὺ ἄλλωστε, 
ἀποτέλεσε διαχρονικὰ σαφῆ διακήρυξη τοῦ Ἑλληνισμοῦ! 

63	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 56.
64	 Νικολάου, “⸲Ἐμεῖς⸴ καὶ οἱ ‘ἄλλοι⸴”, 422.
65	 Κολοκοτρώνη, Διήγησις συμβάντων, 696.



110

Athina Kontali

THE OTTOMAN TURKS AS  
“THE OTHER” IN THE AUTOBIOGRAPHY  

OF THEODOROS KOLOKOTRONIS

Athina Kontali*

Abstract

Through both the Memoirs of Theodoros Kolokotronis and the 
Narration of the events of the Greek Nation from 1770 to 1836. Dictated 
by Theodoros Konstantinou Kolokotronis (Athens: Ch. Nikolaïdou 
Philadelpheos, 1846), we are given the opportunity to approach the 
image of the “other”, namely the Ottoman Turk, through the experiential 
narration and personal testimony of one of the leading chieftains of 
the Greek Revolution. Throughout his narrative, the “tyrant” Turk is 
frequently depicted as a ruthless conqueror who employs every form 
of horrific torture in an effort to break the Christian faith and patriotism 
of the Greeks. In a concise and direct manner, Kolokotronis presents 
the Ottoman Turk as a “grim executioner”, without, however, steering 
the researcher or reader toward a predetermined interpretative path; 
this allows for a more objective assessment. In the Memoirs, numerous 
portrayals of both Turks and Greek fighters enable us to approach, to 
a significant degree, their inner world. Above all, through the inclusion 
of characteristic dialogues, the text helps us grasp the notion of “the 
others” ascribed to the Ottoman Turks and to form, according to historical 
criteria, an informed and objective understanding of the events.

Keywords: Memoirs, Kolokotronis, chieftain, fighters, Ottoman 
Turks, oppressor, “the others”.

*	 Aristoteles Universität Thessaloniki. https://orcid.org/0000-0002-1654-8287



111

დიალოგი, N9(18), 2025

GENERATION Z:  
TEENAGERS IN THE VORTEX OF FLUIDITY. 

CONSTRUCTING IDENTITY IN LATE MODERNITY

George Kounnousii*

Generation Z has been born and raised entirely in the 21st cen-
tury,1 that is, in the modern society of late modernity.2 This generation 
has experienced economic and health crises, political instability and 
the breakdown of peace all over the world. Generation Z has there-
fore felt insecurity and fear throughout their life. At the same time, 
they have been brought up, in the context of globalization, with all the 
means of digital technology and it seems unimaginable for this gener-
ation to live without a smartphone or internet connection!3

*	 Theological School Church of Cyprus. https://orcid.org/0009-0002-5500-6744
1	 This is the official name of the generation of those who will be between twelve 
and twenty-four years old in 2024. The next one is called generation A, while 
the previous one is the generation of Millennials. Despoina Dimas, “Ἡ μάχη τῶν 
γενεῶν: Ἀπὸ τὴν ‘χαμένη γενιά’ στὴν ‘γενιὰ Ἄλφα’,” Τὸ βῆμα, January 13, 2024, 
https://www.ot.gr/2024/01/13/plus/executive/i-maxi-ton-geneon-apo-tin-xameni-
genia-stin-genia-alfa.
2	 The term belongs to A. Giddens. Z. Bauman has introduced the term liquid mo-
dernity, Ul. Beck the term second modernity, N. Mouzelis the term globalized moder-
nity and recently Th. Tassis the term figurative modernity. All terms in modern social 
theory have a common content, since modernity is seen as a continuous evolv-
ing process of the modern. Christos Tsironis, Θρησκεία καὶ Κοινωνία στὴ δεύτερη 
νεωτερικότητα. Λόγοι, διάλογοι & ἀντίλογοι στὸ ἔργο τοῦ Ul. Beck (Thessaloniki: 
Barbounaki, 2018), 40-1; Nicos Mouzelis, Νεωτερικότητα καὶ Θρησκευτικότητα. 
Ἐκκοσμίκευση – Φονταμενταλισμὸς – Ἠθική, ed. V. Liotzis, greek trans. T. Ply-
ta (Athens: Polis, 2014), 77; Theophany Tassi, Πολιτικὲς τοῦ βίου ΙΙ: Ἡ ἐπιμέλεια 
ἑαυτοῦ στὴν εἰκονιστικὴ κοινωνία (Athens: Armos, 32017), 45-6. 
3	 “They ‘breathe’ from their mobile phones, ‘juggle’ payment applications and 
consider unnecessary terms, e.g. the ‘online shopping’... After all, Generation Z 
has practically been raised with a smartphone in hand and in ... eyes.” Chryso 
Antoniadou, “Οἱ Millennials ἀλλάζουν τὸ τραπεζικὸ ‘παιγνίδι’,” Brief, November 
25, 2023, https://www.brief.com.cy/oikonomia/kypros/oi-millennials-allazoyn-tra-
peziko-paignidi 



112

George Kounnousii

All these living conditions, which share lack of socialization, have 
been a subversive process in the life of today’s teenagers. In contrast 
to traditional society, where man and especially young individuals were 
supported by a safe social environment to build their identity through 
codes and values ​​determined by community culture and social struc-
ture, in modern society young people are left alone to make their choic-
es freely.4 However, when there is no stable framework and security in 
everyday life, people are trapped in the vortex of fluidity with negative 
consequences, both for themselves and for their society.5 Everything 
is connected with the rest of the problems the youth are deeply affect-
ed by (drugs, addiction to the internet and electronic games, smoking, 
alcohol, etc.), acknowledging the long absence of generation Z, due to 
the global health crisis, composed by society and schools6 alike.

Furthermore, the possibility of multiple lifestyle choices contrib-
utes to the formation of the identity of young people the modern so-
ciety, that is, the participation without terms and conditions in the 
consumer culture. In this way, material goods disorient young peo-
ple from the special nature of values ​​and responsibility for fellow 
human beings, since everything is considered expendable. Thus, 
people’s sociability is shuttered and social cohesion is negatively 
affected allong with the simultaneous increase of individualism.7 Job 

4	 For more details see Anthony Giddens, Οἱ συνέπειες τῆς νεοτερικότητας, greek 
transl. G. Mertika – ed. G. Lykiardopoulos (Athens: Kritiki, 2001). 
5	 Zygmunt Bauman and Thomas Leoncini, Born liquid, transformations of the 
third millennium, greek transl. S. Triantafillou (Athens: Pataki, 2019), 24-5.
6	 Alexandra Skaraki, “Ἡ γενιὰ Ζ ξεπέρασε τοὺς γονεῖς της σὲ προκαταλήψεις,” 
Καθημερινή, November 29, 2023, https://www.kathimerini.gr/visual/infograph-
ics/562755535/i-genia-z-xeperase-toys-goneis-tis-se-prokatalipseis/; Dina Karatzi-
ou, “Παραβατικότητα ἀνηλίκων: Ὠμὴ βία, ἔτσι γιὰ τὴ φάση,” Lifo, December 17, 2023, 
https://www.lifo.gr/stiles/optiki-gonia/parabatikotita-anilikon-omi-bia-etsi-gia-ti-fasi.
7	 Christos Tsironis, “Η ἀντινομία τῆς οἰκειότητας: Ἐπικοινωνία καὶ ἀποξένωση 
στὸ διαδίκτυο,” in Ἄνθρωπος καὶ Κοινωνία. Συμβολὴ στὸ διάλογο Θεολογίας καὶ 
Κοινωνικῆς Θεωρίας, ed. Christos Tsironis (Thessaloniki: Vanias, 2013), 266.



113

დიალოგი, N9(18), 2025

uncertainty, the cost of living and rising inflation are now among the 
main concerns of Generation Z, as most young people are unable 
to plan their future.8 As early as adolescence, many are forced to 
work part-time jobs –even full-time jobs during summer holidays– to 
contribute to family income or to fulfill their personal desires. Their 
failure to integrate into the consumer culture either leads them to a 
second job on the internet, such as selling products and/or services,9 
or to become influencers on social media, otherwise there is a risk 
of feeling unhappy.10

At the same time, the wide individualization and the possibility 
of choice that the modern man now has to define his personal life, 
had as a consequence the rupture of relations with his fellow human 
beings and with religion.11 Furthermore, individualism in the modern 
world has been enhanced through self-projection, mainly by social 
media, of a false or distorted image of an idealized self.12 Let’s not 
neglect the fact that today’s young people belong to a generation that 
is on the internet on a daily basis. They don’t just use it, but live in 
it, like being in a parallel universe, a fact that needs to be taken into 
serious consideration nowadays.13 Specifically many online platforms 
are used by young people to do deeds which they may not realize the 

8	 Bauman speaks of a permanent and unbroken regime of uncertainty under 
which modern man experiences the perspective of the future. Zygmunt Bauman, 
Ἡ μετανεωτερικότητα καὶ τὰ δεινά της, greek trans. G.-I. Babasakis – ed. Ger. 
Lykiardopoulos (Athens: Psychogios, 2002), 52. Elsewhere he refers to the feeling 
of constant and fearful uncertainty in a Liquid Modernity. By the same, Ρευστὸς 
φόβος, greek transl. G. Karabelas (Athens: Polytropon, 2007), 173-213. 
9	 Roula Salourou, “Τί ζητοῦν ἡ γενιὰ Ζ καὶ οἱ millennials ἀπὸ τὴν ἐργασία τους,” 
Καθημερινή, May 19, 2023, https://www.kathimerini.gr/economy/562428028/ti-zi-
toyn-i-genia-z-kai-oi-millennials-apo- tin-ergasia-toys/
10	 George Kounnousii, “Ἀπὸ τὸ μπορῶ στὸ θέλω. Σκιαγραφώντας τὴ σύγχρονη 
κυπριακὴ κοινωνία,” Ἐνατενίσεις 22 (January-June 2014), 61-7.
11	 Mouzelis, Νεωτερικότητα καὶ Θρησκευτικότητα, 64.
12	 Tassi, Πολιτικὲς τοῦ βίου ΙΙ: Ἡ ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ στὴν εἰκονιστικὴ κοινωνία, 306-310. 
13	 Bauman and Leoncini, Born liquid, transformations of the third millennium, 86-90.



114

George Kounnousii

extent of their severity, such as to harm themselves or their fellow 
human beings.14

Today’s teenagers cannot find balance nor moderation because 
they are immature. They do not acquire this possibility, because they 
do not hold the key that will unlock the problem.15 They fail because 
they lack essential safety nets –necessary skills, principles and val-
ues ​– to distinguish right from wrong.16 Nevertheless, according to the 
research findings of the National Center for Social Research of Greece 
in the years 2022 and 2023, the young individuals of generation Z, are 
considered “a healthy generation with reasonable concerns and anxie-
ty, without anger or a tendency to resign. They are seeking for changes 
in the institutional framework and vital space-time, so that they can 
take a breath”.17 The multiple choices and various occupations took 
away valuable free time to utilize their talents and deprived them of 
a good quality of life. They therefore need moments of pause from 
the intense and frenetic rhythms of everyday life. They are all running 
around but getting nowhere.18 For this reason they look for vents: they 

14	 “The 14-year-olds are the ones who are brainwashed by the trap. They thrive 
on illegality and the big money that comes from robberies and drugs. They are 
totally affected by it. Their whole life is TikTok. They upload videos of knives and 
money, they do what trappers do. We have 13-year-old girls who now behave 
like 25-year-olds: they are already sexually active, taking drugs, walking around 
with knives.” Dina Karatziou, “Παραβατικότητα ἀνηλίκων: Ὠμὴ βία, ἔτσι γιὰ τὴ 
φάση.”; John Pantazopoulou, “Τὰ μηνύματα μίσους στὸ TikTok καὶ ἡ βία ὡς μέσο 
ἔκφρασης,” Lifo, September 10, 2023, https://www.lifo.gr/stiles/optiki-gonia/ta-
minymata-misoys-sto-tiktok-kai-i-bia-os-meso-ekfrasis.
15	 “Η ἀντινομία τῆς οἰκειότητας: Ἐπικοινωνία καὶ ἀποξένωση στὸ διαδίκτυο,” 
262-270.
16	 Theophany Tassi, Ψηφιακὸς ἀνθρωπισμός. Εἰκονιστικὸ ὑποκείμενο καὶ τεχνητὴ 
νοημοσύνη (Athens: Armos, 2019), 32-9.
17	 Johanna Fotiadis, “⹂Διαβάζοντας„ τὸ μυαλὸ τῆς γενιᾶς Ζ: Οἱ μαθητὲς προτιμοῦν 
τὴ συζήτηση, ὄχι τὴν κατάληψη,” Καθημερινή, December 1, 2023, https://www.
kathimerini.gr/society/562758556/diavazontas-to-myalo-tis-genias-z-oi-mathites-
protimoyn-ti-syzitisi-ochi-tin-katalipsi/
18	 Characteristic of this way of life in modern society is the song by the band Loco-



115

დიალოგი, N9(18), 2025

choose the appropriate direction based on upbringing, opportunities, 
circumstances and values ​​acquired from childhood. It is for these rea-
sons that human institutions, such as society, school and the Church, 
must, more than ever before, stand by young people and their parents, 
to help and support them. When institutions cooperate, a “total social 
phenomenon” as defined by the science of Sociology, is accomplished 
and contributes to the progress and well-being of human society.19

It is, therefore, particularly difficult for a generation Z teenager to 
build his identity today within the complex landscape of late modernity. 
In the modern world, there is a strong absence of a stable framework, 
i.e. a place – a community – where the young person will feel safe to 
grow up psycho-emotionally and build their identity. This environment 
will help to strengthen the character of the modern teenager, it will 
lead him to maturity and to achieve balance in his daily life.20 The val-
ues ​​of their life will be acquired with effort and sacrifice, in contrast to 
the consumer culture that advocates the ease of acquiring, consuming 
and discarding the material lifestyle with the ultimate goal of entrench-
ing resignation and disappointment.21

A stable social environment and the involvement of young people 
as free and rational individuals, contributes to the creation of healthy 

mondo, “Δὲν προλαβαίνω,” in Schoolwave (2014), lyrics-music: Markos Koumaris: 
“Δὲν προλαβαίνω ποτὲ δὲν προλαβαίνω / Ὁ χρόνος τρέχει καὶ ἐγὼ ξωπίσω μένω / 
Δὲν προλαβαίνω ποτὲ δὲν προλαβαίνω / Πές μου τὸν λόγο ποὺ ἐδὼ ἀκόμα μένω”.
19	 The term belongs to the French sociologist Marcel Mauss, see Niki Papageor-
giou, Μεταμορφώσεις τοῦ ἱεροῦ. Κοινωνιολογία καὶ Θρησκεία στὸ ἔργο τοῦ Marcel 
Mauss (Thessaloniki: Pournara, 2005), 72-84.
20	 Anthony Giddens, “Living in a Post-Traditional Society,” in Reflexive moderni-
zation: Politics, tradition and aesthetics in the modern social order, ed. U. Beck, A. 
Giddens, S. Lash (Cambridge: Polity Press, 1994), 57-109.
21	 Zygmunt Bauman, Παράπλευρες ἀπώλειες. Κοινωνικὲς ἀνισότητες στὴν ἐποχὴ 
τῆς παγκοσμιοποίησης, greek trans. E. Paradellis – scientific editor Th. Paradel-
lis (Athens: Publications of the twenty-first, 2012), 123-124; Christos Tsironis, Ὁ 
καταναλωτισμὸς στὴ σύγχρονη κοινωνικὴ θεωρία. Τομὲς στὸ ἔργο τοῦ Z. Bauman 
(Thessaloniki: Barbounaki, 2013), 180-1.



116

George Kounnousii

interpersonal relationships. The definition of personal life and identity 
helps to highlight their specific traits and at the same time to separate 
them within the diversity of the local community. On the one hand, 
the feeling of belonging and, of uniqueness on the other, provides the 
adolescent with stability, security and the context of the development 
of their principles and values ​​based on specific codes of behavior that 
have been tested and agreed upon in the particular local community.22

According to orthodox theology, the place where generation Z 
will be able to build its identity is the place of the church parish.23 
There, young people will experience the three elements of identity: 
self-awareness, belonging and adopting principles and values.24 The 
proposal of orthodox theology for the modern world is once again as-
sociated with the findings of the science of Sociology of Religion. The 
integration of the young people of late modernity into an active church 
parish, where they will have a say and acquire the role of an active 
subject25 for example, a fully participatory personal presence – in con-
trast to the passive object of previous eras26– will give them a healthy 
sociability, a balanced identity and a gifted ontological state.

22	 Ioannis Petrou, Χριστιανισμὸς καὶ κοινωνία. Κοινωνιολογικὴ ἀνάλυση τῶν 
σχέσεων τοῦ Χριστιανισμοῦ μὲ τὴν κοινωνία καὶ τὸν πολιτισμό (Thessaloniki: Va-
nias, 2004), 241-58.
23	 Stavros S. Fotiou, Ζωντανὴ ζωή (Athens: Armos, 2013), 49-63.
24	 George Kounnousii, “Σχέσεις και σχάσεις στη σύγχρονη νεωτερική κοινωνία,” 
in Χαράγματα γιὰ τὸν σύγχρονο κόσμο, ed. Stavros S. Fotiou [series: Θεολογικὰ 
Δοκίμια 10], (Nicosia: Kykkou Monastery Studies Center, 2020), 42-54.
25	 Tsironis, Θρησκεία καὶ Κοινωνία στὴ δεύτερη νεωτερικότητα, 119-121. 
26	 Ioannis Petrou, Θρησκεία καὶ Κοινωνία. Κοινωνιολογικὴ ἀνάλυση τῶν σχέσεων 
θρησκείας καὶ κοινωνίας στὴ σύγχρονη πραγματικότητα (Thessaloniki: Barbouna-
ki, 2012), 365-387.



117

დიალოგი, N9(18), 2025

GENERATION Z:  
TEENAGERS IN THE VORTEX OF FLUIDITY.

CONSTRUCTING IDENTITY IN LATE MODERNITY

George Kounnousii*

Abstract

Generation Z has been born and raised entirely in the 21st cen-
tury. It has experienced the economic and health crisis, political in-
stability and the breakdown of peace throughout the world. It has 
therefore felt insecurity and fear throughout its life. At the same time, 
“zoomers” have been brought up with the means of digital technology 
and it seems unimaginable for them to live without a smartphone and 
internet connection!

All these living conditions which share lack of socialization, have 
been a subversive process in the life of today’s teenagers. When 
there is no stable framework and security in everyday life, people are 
trapped in the vortex of fluidity with negative consequences, both for 
themselves and for their society.

Furthermore, the possibility of multiple lifestyle choices, i.e. the 
unconditional participation in the consumer culture, contributes to the 
formation of the identity of young people in modern society. In this way, 
material goods disorient young people from the special nature of val-
ues and responsibility for fellow human beings, since everything is per-
ceived as expendable. Thus, human sociability is dissolved and social 
cohesion is affected with the simultaneous increase of individualism.

It is, therefore, particularly nowadays difficult for a generation Z 
teenager to build his identity in the complex landscape of late mo-

*	 Theological School Church of Cyprus. https://orcid.org/0009-0002-5500-6744



118

George Kounnousii

dernity. The purpose of this paper is to demonstrate the problem of 
identity creation, as well as to highlight the institutional frameworks 
that can support adolescents in their endeavor, such as family, school 
and religion. 

Keywords: Generation Z, fluidity, identity, late modernity, indi-
vidualism.



119

დიალოგი, N9(18), 2025

Η ΠΕΡΙ ΕΝΟΣ ΘΕΟΥ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΚΑΤΑ ΤΟ ΔΟΓΜΑ 
ΤΗΣ ΕΝ ΝΙΚΑΙΑ Α΄ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΗΣ ΣΥΝΟΔΟΥ ΑΠΟ 
ΤΟΝ ΑΓΙΟ ΓΕΝΝΑΔΙΟ ΣΧΟΛΑΡΙΟ ΣΤΟ ΠΛΑΙΣΙΟ ΤΟΥ 
DĀR AL-TAWHĪD. ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΗ ΘΕΟΛΟΓΙΑ ΤΟΥ 

ΙΣΛΑΜΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟΥ ΔΙΑΛΟΓΟΥ

Filotheos-Fotios Maroudas*

Περίληψη 

Ἡ  παροῦσα μελέτη ἐξετάζει τὴν προσέγγιση τοῦ Πατριάρχη Κων-

σταντινουπόλεως ἁγίου Γενναδίου τοῦ Σχολαρίου, στὸ δόγμα τοῦ ἑνὸς 

Θεοῦ, δόγμα ποὺ διατυπώθηκε στὴν Νίκαια τὸ 325 μ.Χ. κατὰ τὴν Α’ 

Οἰκουμενικὴ Σύνοδο. Παρὰ τὴν ἀντίφαση ποὺ παρουσιάζει ὁ Μονοθε-

ϊσμὸς μὲ τὴν Τριαδολογία γιὰ τὸν ἰσλαμικὸ τρόπο ἀντίληψης τοῦ Θεοῦ, 

ὁ Σχολάριος προσπαθεῖ νὰ ἀναπτύξει διάλογο μὲ τὸ Ἰσλάμ, ἐξηγώ-

ντας τὴν ἰδιαίτερη θεολογικὴ θέση τῆς Ἐκκλησίας, ὡς ὑποτελοῦς πλέ-

ον τοῦ Σουλτάνου καὶ Χαλίφη Μωάμεθ Β’, τοῦ Πορθητῆ (1432-1481). 

Ἡ μελέτη ἐπικεντρώνεται στὴν ἀνάλυση τῆς πρώτης μετὰ τὴν Ἅλωση 

ἐπίσημης ἀπόπειρας θεολογικοῦ διαλόγου μεταξὺ Χριστιανισμοῦ καὶ 

Ἰσλάμ, ἐπισημαίνοντας τὴν παράθεση ἀκραιφνῶς τῶν δογματικῶν θέ-

σεων τῆς Ἐκκλησίας, χωρὶς τὴν ὑπεροψία ποὺ χαρακτήριζε συχνὰ τὶς 

ἕως τότε συζητήσεις. Τονίζει τὴν ἀνάγκη γιὰ μιὰ πιὸ ἐποικοδομητική, 

μὲ πνεῦμα κατανόησης, προσέγγιση σὲ θεολογικὸ διάλογο μεταξὺ τῶν 

δύο θρησκειῶν. Τέλος, ἐξετάζει τὸν ρόλο τοῦ Σχολαρίου ὡς μεσάζο-

ντα μεταξὺ τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας καὶ τοῦ Ἰσλάμ, στὴν προσπά-

θειά του νὰ ἀναπτύξει ἕνα διάλογο ζωτικῆς σημασίας γιὰ τὴν κατανό-

ηση καὶ τὴ γεφύρωση τῶν θεολογικῶν διαφορῶν. 

*	 Université Orthodoxe du Congo, https://orcid.org/0000-0003-2583-0089



120

Filotheos-Fotios Maroudas

Εἰσαγωγή

Ἡ πτώση τῆς Κωνσταντινουπόλεως τὸ 1453 ἔφερε τὸν Ὀρθό-
δοξο κόσμο ἀντιμέτωπο μὲ μία νέα πραγματικότητα: τὴν ἐπιβίωσή 
τους ὑπὸ τὴν κυριαρχία ἰσλαμικοῦ κράτους. Μέσα σὲ αὐτὸ τὸ ἱστορι-
κὸ πλαίσιο, ὁ Γεννάδιος Σχολάριος, ὁ πρῶτος Πατριάρχης μετὰ τὴν 
Ἅλωση, διαδραμάτισε καθοριστικὸ ρόλο  ὄχι μόνο στὴν ὀργάνωση 
τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας, ἀλλὰ καὶ στὴ διαμόρφωση τοῦ θεολογι-
κοῦ διαλόγου μὲ τὸ Ἰσλάμ.

Στὸν διάλογο αὐτό, τὸ δόγμα τῆς Ἁγίας Τριάδος, ὅπως διατυπώ-
θηκε στὴν Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνοδο τῆς Νικαίας, ἀπετέλεσε τὸ θεμέλιο 
γιὰ τὴν παρουσίαση τῆς χριστιανικῆς πίστεως σὲ ἕνα μουσουλμανικὸ 
ἀκροατήριο. Τὸ Ἰσλάμ, μὲ τὴν ἔμφαση ποὺ δίνει στὸν αὐστηρὸ μονο-
θεϊσμό, ἀντιλαμβανόταν τὴν Τριαδολογία ὡς ἀσυμβίβαστη μὲ τὸν αὐ-
στηρὸ μονοθεϊσμό. Στὸ πλαίσιο αὐτὸ θὰ ἀναλυθεῖ ἡ προσπάθεια τοῦ 
Γενναδίου νὰ καταστήσει κατανοητὸ ὅτι ἡ τριαδικότητα τοῦ Θεοῦ δὲν 
ἀναιρεῖ, ἀλλὰ ἐπιβεβαιώνει τὸν μονοθεϊσμό. Ὁ Γεννάδιος μὲ χρήση 
παραδειγμάτων ἀπὸ τὴ φύση καὶ τὴν ἀνθρώπινη ἐμπειρία, ἐπιδιώκει 
νὰ καταδείξει ὅτι ἡ χριστιανικὴ διδασκαλία δὲν ἀντιτίθεται, ἀλλὰ μπορεῖ 
νὰ ἐναρμονιστεῖ μὲ τὴ διδασκαλία περὶ ἑνὸς Θεοῦ. 

Τὸ ἀνὰ χεῖρας ἄρθρο ἐπιχειρεῖ νὰ ἀναλύσει τὴν ἀπολογητικὴ προ-
σέγγιση τοῦ Γενναδίου καὶ τὴ σημασία ἑνὸς θεολογικοῦ διαλόγου μὲ 
τὸ Ἰσλάμ. Ἀναλύονται οἱ θεολογικὲς θέσεις του, τὰ ἐπιχειρήματά του, 
καθὼς καὶ ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ἡ ἱστορικὴ καὶ πολιτικὴ συγκυρία 
διεμόρφωσε τὸν λόγο του. Ὁ διάλογος τοῦ Γενναδίου μὲ τὸ Ἰσλὰμ δὲν 
ἀποτελεῖ μόνο μιὰ θεολογικὴ ἀπόπειρα, ἀλλὰ καὶ ἕνα πρότυπο ἐπι-
κοινωνίας ποὺ ἀναδεικνύει τὴ σημασία τῆς κατανόησης καὶ τοῦ σεβα-
σμοῦ μεταξὺ τοῦ Χριστιανισμοῦ καὶ τοῦ Ἰσλάμ.



121

დიალოგი, N9(18), 2025

1. Ἡ προσωπικότητα, τὸ περιβάλλον καὶ τὸ ἔργο  
τοῦ Γενναδίου Σχολαρίου

Ὁ Γεννάδιος Σχολάριος1  ὑπῆρξε ὁ πρῶτος Πατριάρχης Κωνστα-
ντινουπόλεως μετὰ τὴν Ἅλωση, διαδραματίζοντας καθοριστικὸ ρόλο 
στὴ συγκρότηση καὶ ἀναδιοργάνωση τοῦ Πατριαρχείου ὑπὸ τὴν Ὀθω-
μανικὴ κυριαρχία.2 Διαπρεπὴς θεολόγος καὶ φιλόσοφος, ἀφιέρωσε τὴ 
ζωή του στὴν ὑπεράσπιση τῆς Ὀρθοδοξίας, ὑπῆρξε ἀνθενωτικὸς3 καὶ 
ἄφησε σημαντικὴ παρακαταθήκη στὴν ἑλληνικὴ γραμματεία εὐρύτερα.4

1	 Περισσότερα γιὰ τον βίο καὶ τὴν πολιτεία καθὼς καὶ τὸ ἔργο τοῦ συγγραφέα 
μας, βλ. Marie-Hélène Blanchet, Georges-Gennadios Scholarios (vers 1400 – vers 
1472), un intellectuel orthodoxe face a la disparition de l’empire Byzantin [Archives 
de l’Orient Chrétien 20], (Paris, 2008); Θεόδωρου Ζήση, Γεννάδιος Β΄ Σχολάριος. 
Βίος – συγγράμματα – διδασκαλία [Ἀνάλεκτα Βλατάδων 30], (Θεσσαλονίκη, 1988); 
Κωνσταντίνου Μπόνη, “Γεώργιος-Γεννάδιος Κουρτέσης Σχολάριος,” Θρησκευτικὴ 
καὶ Ἠθικὴ Ἐγκυκλοπαίδεια, τόμ. 4, (Ἀθῆναι, 1964): 274-289; Τρύφωνος Εὐαγγελί-
δη, Γεννάδιος Β΄ ὁ Σχολάριος πρῶτος μετὰ τὴν ἅλωσιν οἰκουμενικὸς πατριάρχης: 
ἱστορικὴ καὶ κριτικὴ μελέτη (Ἀθῆναι, 1896).
2	 Πρβλ. Νικόλαου Κ. Ἐλευθεριάδη, Τὰ προνόμια τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου 
(Σμύρνη, 1909 / Κατερίνη: Μάτι, 1999); Παρασκευᾶ Κονόρτα, Ὀθωμανικὲς θεω-
ρήσεις γιὰ τὸ Οἰκουμενικὸ Πατριαρχεῖο, 17ος – ἀρχὲς 20οῦ αἰώνα (Ἀλεξάνδρεια 
– Ἀθήνα, 1998). 
3	 Ἑνωτικοὶ καὶ ἀνθενωτικοὶ ἀποτελοῦν ἰδεολογικὲς παρατάξεις ποὺ προέκυψαν 
ἀπὸ τὸν διχασμὸ τοῦ ὀρθόδοξου γένους ἔναντι τῆς δυτικῆς χριστιανοσύνης καὶ 
κυρίως τοῦ Πάπα, ἔπειτα ἀπὸ τὸ σχίσμα (1054), ἰδιαίτερα δὲ μετὰ τὸ 1204. Ἡ 
ἀντίθεσή τους εἶχε σημαντικὲς ἐπιπτώσεις στὴν πορεία τοῦ γένους, ἐνῶ συνεχίζει 
νὰ ἀπασχολεῖ καὶ τὸν ὀρθόδοξο κόσμο μέχρι καὶ σήμερα μὲ τοὺς εὐρωπαϊστὲς καὶ 
τοὺς ἀντι-εὐρωπαϊστὲς ἢ εὐρωσκεπτικιστές, κυρίως στὸ πολιτικὸ γίγνεσθαι. Βλ. 
Γεωργίου Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’ στὴν Ὀθω-
μανικὴ Αὐτοκρατορία,” στὸ Ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία σὲ Ἀνατολὴ καὶ Δύση, τόμ. Β΄, 
ἔκδ. Μ. Μπέγζου, Στ. Πορτελάνου, π. Γ. Μεταλληνοῦ (Πάτρα: Ἑλληνικὸ Ἀνοικτὸ 
Πανεπιστήμιο, 2001), 153-218, ἰδίως 211.
4	 Ἡ πιὸ πρόσφατη, πλήρης καὶ ἐν ἐξελίξει κριτικὴ ἐκ νέου ἔκδοση ὅλου τοῦ ἔρ-
γου τοῦ ἁγίου Γενναδίου Σχολαρίου, μὲ παράλληλη ἀπόδοση στὴν νεοελληνική, 
ἐκπονεῖται στὴ Θεσσαλονίκη ἀπὸ ἐπιτροπὴ καθηγητῶν τῶν Θεολογικῶν Σχολῶν 
Θεσσαλονίκης καὶ Ἀθηνῶν. Μέχρι τώρα ἔχουν ἐκδοθεῖ οἱ δύο πρῶτοι τόμοι (2022 
καὶ 2023, ἀπὸ τὶς ἐκδόσεις Μπαμπουνάκη) καί, ὅπως πληροφορούμαστε ἀπὸ τὸν 
Πρόλογο τῆς ἐκδοτικῆς ἐπιτροπῆς τοῦ πρώτου τόμου, θὰ ἀκολουθήσουν τουλάχι-
στον ἄλλοι δύο. Στὴν κριτικὴ αὐτὴ ἔκδοση λαμβάνονται ὑπόψη “ὅλες οἱ μέχρι σήμε-
ρα, κριτικὲς καὶ μή, ἐκδόσεις τοῦ ἀποδιδόμενου στὸν ἅγιο Γεννάδιο ἔργου, καθὼς 



122

Filotheos-Fotios Maroudas

Ἔτσι, ἀπετέλεσε τὸν πρῶτο ποὺ λίγο μετὰ τὴν Ἅλωση προσπά-
θησε, κατόπιν παρότρυνσης τοῦ Ὀθωμανοῦ Σουλτάνου Μωάμεθ τοῦ 
Πορθητῆ, νὰ ἔλθει σὲ διάλογο μὲ τὸ Ἰσλάμ.5 Γιὰ τὸν σκοπὸ αὐτό, ὁ 
Γεννάδιος Σχολάριος ἔγραψε τρία ἔργα. Τὰ δύο πρῶτα ἦταν ἀποτέ-
λεσμα συζητήσεων ποὺ εἶχε μὲ τὸν ἴδιο τὸν Μωάμεθ Β΄ στὴν Κων-
σταντινούπολη, ἐνῶ τὸ τρίτο προέκυψε ἀπὸ διαλόγους ποὺ διεξήγαγε 
μὲ Ὀθωμανοὺς ἀξιωματούχους στὴν πόλη τῶν Σερρῶν.6 Τὸ πρῶτο 
ἔργο φέρει τὸν τίτλο “Περὶ τῆς μόνης ὁδοῦ πρὸς σωτηρίαν τῶν ἀνθρώ-
πων”.7 Τὸ δεύτερο ‒τὸ ὁποῖον ἀποτελεῖ σύνοψη τοῦ πρώτου, ποὺ εἶχε 
συνταχθεῖ ἐν εἴδει πρακτικῶν τῶν συζητήσεων‒ δημιουργήθηκε ἀπὸ 
τὸν Πατριάρχη μετὰ ἀπὸ αἴτημα τοῦ Μωάμεθ Β΄, ὥστε τὸ περιεχόμενο 
νὰ γίνει πιὸ σαφὲς γιὰ τοὺς Μουσουλμάνους συνομιλητές. Τὸ κείμενο 
μεταφράστηκε στὰ ὀθωμανικὰ καὶ δὲν ἔχει συγκεκριμένο τίτλο. Ἀντὶ 
τίτλου, συνοδεύεται ἀπὸ τὴ σημείωση: “Δεύτερον ἐδόθη τοῦτο Ἀραβι-
κῶς, ζητήσασι συντομώτερόν τι καὶ σαφέστερον περὶ τῶν κεφαλαίων 
περὶ ὧν καὶ ἡ διάλεξις γέγονεν, ἤγουν περὶ τῆς ἡμῶν πίστεως, καὶ 
συνετέθη ὡς οἷόν τε σαφὲς καὶ εὐπαράδεκτον τοῖς ἀμυήτοις”.8

Μὲ προσωπικὴ παρέμβαση τοῦ Πορθητῆ, ὁ Γεννάδιος τὸ 1454, 
ἀφοῦ δέχθηκε ἀθρόον τοὺς τρεῖς βαθμοὺς τῆς ἱερωσύνης, ἀνέβηκε 
στὸν πατριαρχικὸ θρόνο μὲ τὸ ὄνομα Γεννάδιος Β΄.9 Ὁ Γεννάδιος, ὡς 

καὶ οἱ πολὺ σημαντικὲς δημοσιεύσεις τῶν τελευταίων 30 ἐτῶν ποὺ ἀφοροῦν στὴν 
ἀναθεώρηση τῶν ἀποφάσεων τῶν ἐκδοτῶν τοῦ ἔργου του γιὰ τὴν χειρόγραφη 
παράδοση,” Ἁγίου Γενναδίου Σχολαρίου, Ι. Ἔργα Λειτουργικὰ & Ποιητικά (Θεσσα-
λονίκη, 2022), 11, 13.
5	 Ἀγγελικῆς Ζιάκα, Μεταξὺ πολεμικῆς καὶ διαλόγου. Τὸ Ἰσλὰμ στὴ βυζαντινή, με-
ταβυζαντινὴ καὶ νεότερη ἑλληνικὴ γραμματεία (Θεσσαλονίκη: Πουρναρᾶ, 2010), 
207.
6	 Ζιάκα, Μεταξὺ πολεμικῆς καὶ διαλόγου, 207-208.
7	 Ζιάκα, Μεταξὺ πολεμικῆς καὶ διαλόγου, 208.
8	 Ζιάκα, Μεταξὺ πολεμικῆς καὶ διαλόγου, 208.
9	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 169. Περισσότερα 
περὶ αὐτοῦ, βλ. Γεωργίου Μεταλληνοῦ, Τουρκοκρατία. Οἱ Ἕλληνες στὴν Ὀθωμανι-
κὴ Αὐτοκρατορία, (Ἀθήνα: Ἀκρίτας, 1998).



123

დიალოგი, N9(18), 2025

νέος Οὶκουμενικὸς Πατριάρχης, ἀνακηρύχτηκε πρῶτος Millet-bashi, 
Γενάρχης τῶν Ρωμαίων (Rūm)   τῆς Αὐτοκρατορίας καὶ ἀνώτατη γι’ 
αὐτοὺς ἐκκλησιαστικὴ καὶ πολιτικὴ ἀρχή.10 Στὴν οὐσία ὅμως ἦταν ὑπο-
τελὴς ἐθνάρχης ἑνὸς κράτους ἐν κράτει, μὲ σαφῆ ὅρια ἐξουσίας, ἀφοῦ 
τελικὰ βάρυνε ἡ ἐξάρτηση ἀπὸ τὸν σουλτάνο.11

Ἡ σοβαρὴ θέση τοῦ Γενναδίου ἔναντι τοῦ Ἰσλὰμ ἐντάσσεται στὴν 
ἱστορικὴ καὶ πολιτικὴ πραγματικότητα τῆς ἐποχῆς ἐκείνης, καθὼς 
οἱ Ὀρθόδοξοι ἐξέφρασαν τὴ χριστιανικὴ ταυτότητα ἐντὸς τῶν ὁρίων 
τοῦ οἴκου τοῦ πολέμου (Dār al-Ḥarb) καὶ τοῦ οἴκου τοῦ Ἰσλάμ (Dār 

al-Islām).12 Οἱ ὑπόδουλοι Χριστιανοὶ τῆς νεοσύστατης Ὀθωμανικῆς 
Αὐτοκρατορίας ζοῦσαν μέσα στὰ ὅρια τῆς ἐπικράτειας τοῦ Ἰσλάμ,13 
προσπαθώντας νὰ βροῦν πολιτικοὺς συμβιβασμοὺς ποὺ θὰ τοὺς ἐξα-
σφάλιζαν τὴν ἐλευθερία τῆς θρησκευτικής τους πίστεως.14 Παράλλη-
λα, ἐπεδίωκαν τὴν εἰρηνικὴ συνύπαρξη μὲ τὸν κυρίαρχο μουσουλμανι-
κὸ πληθυσμό, προσαρμοζόμενοι στὶς ἀπαιτήσεις τῆς νέας κοινωνικῆς 
πραγματικότητας.15

Ἡ  Ὀθωμανικὴ Αὐτοκρατορία ἦταν πολυεθνικὸ κράτος, ἀλλὰ μὲ 
θρησκευτικὴ ἀνοχή, ἡ ὁποία ἦταν ἀπόλυτα ἀναγκαία γιὰ τὴν ἐπιβίωσή 

10	 Βασίλειου Κ. Στεφανίδου, Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία (Ἀθῆναι, 1959), 745. Ὁ Σχολά-
ριος, ἀφοῦ ἔγινε Πατριάρχης μετὰ τὴν ἅλωση, δήλωνε μετὰ τὴν κίνηση τοῦ Μωάμεθ 
τοῦ Πορθητῆ, μὲ τὴν ὁποία τοὺ ἀπέδωσε τὰ “προνόμια” πρὸς τὴν Ἐκκλησία, ὅτι τὸ 
ὀρθόδοξο γένος εὑρισκόταν μὲν σὲ αἰχμαλωσία, ἀλλὰ τὸν παρηγοροῦσε “ἡ γνῶ-
σις ὁμοῦ καὶ φιλανθρωπία” τοῦ σουλτάνου. Κατὰ τὴ γνώμη του, ὁ σουλτάνος εἶχε 
ἀνασυστήσει τὴν Ἐκκλησία καὶ τὴν εἶχε καταστήσει “ἐλευθέραν μετὰ πολλῶν αὐτοῦ 
δωρεῶν”. Βλ. Karl Müller, Fragmenta Historicorum Graecorum (Paris, 1883), 107.
11	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 165.
12	 Ἀγγελικῆς Ζιάκα, “Γιὰ μιὰ θεολογία τῶν Θρησκειῶν: Γεννάδιος Σχολάριος καὶ ὁ 
συμφιλιωτικός του λόγος μὲ τὸ Ἰσλάμ,” Θεολογία 84, τχ. 2 (2013): 193-218, ἰδίως 195. 
13	 Πρβλ. Στήβεν Ράνσιμαν, Ἡ μεγάλη Ἐκκλησία ἐν αἰχμαλωσίᾳ, μετάφρ. Νικόλ. Κ. 
Παπαρρόδου (Ἀθήνα: Μπεργάδη, 1979); Theodore H. Papadopoulos, The history 
of the Greek Church and people under the Turkish domination (Brussels: Scaldis 
Publishers, 1952).
14	 Ζιάκα, “Γιὰ μιὰ θεολογία τῶν Θρησκειῶν,” 195.
15	 Ζιάκα, “Γιὰ μιὰ θεολογία τῶν Θρησκειῶν,” 195. 



124

Filotheos-Fotios Maroudas

της. Ἔτσι, λοιπόν, μὲ βάση τὴ θρησκευτικὴ διπολικότητα, οἱ ἀνεγνω-
ρισμένοι πολίτες, τοὺς ὁποίους περιελάμβανε, ἦταν οἱ ἀκόλουθοι: α) 
οἱ ὀπαδοὶ τοῦ σουνιτικοῦ Ἰσλὰμ (Τοῦρκοι), καὶ β) οἱ Rūm (Ρωμηοὶ = 
ὀρθόδοξοι Χριστιανοί), μαζὶ μὲ τοὺς πιστοὺς ἄλλων θρησκευτικῶν κοι-
νοτήτων (Ἑβραίους, Ἀρμενίους),16 οἱ ὁποῖοι εἶχαν βιβλικὲς καταβολές.

 Ἡ πολιτικὴ ὀργάνωση στὴν Ὀθωμανικὴ Αὐτοκρατορία δὲν στηρι-
ζόταν στὴν ἐθνικότητα μὲ τὴ σημερινὴ ἔννοια, ἀλλὰ στὴ θρησκευτικὴ 
ταυτότητα. Τὸ μιλλέτι (Millet),17 δηλαδὴ ἡ θρησκευτικὴ κοινότητα, ἀπο-
τελοῦσε τὴ βάση τῆς κοινωνικῆς καὶ πολιτικῆς δομῆς τῆς ἐποχῆς ἐκεί-
νης.18 Ἀναγνωρίστηκαν τέσσερα μιλλέτια: Τοῦρκοι, Ρωμηοί, Ἀρμένιοι 

καὶ Ἑβραῖοι, σχεδὸν ὅλοι οἱ λαοὶ τῆς Βίβλου.19 Ἔτσι, λοιπόν, στὸ πλαί-
σιο τῆς ἰσλαμικῆς ἡγεμονίας οἱ Χριστιανοὶ ἀποτελοῦσαν ἀντικείμενο 
προστασίας ὡς ἀνήκοντες στὴν κατηγορία τῶν λαῶν τῆς Βίβλου (ahl 

al-kitāb), τουτέστιν στὴν κατηγορία αὐτῶν ποὺ διαθέτουν σὲ γραπτὴ 
μορφὴ θεία ἀποκάλυψη.20 Σύμφωνα μὲ τὸ ἰσλαμικὸ Δίκαιο, ἐντὸς τῆς 
ἰσλαμικῆς ἐπικράτειας, οἱ ὀπαδοὶ τῆς βιβλικῆς θρησκείας (ahl al-kitāb) 
δηλ. οἱ Χριστιανοὶ (al-Naṣārā) καὶ οἱ Ἰουδαῖοι (al-Yahūd) ἀπολαμβάνουν 
ἐλευθερία θρησκευτικῆς συνειδήσεως καὶ δόγματος, σὲ συμμόρφωση 
πρὸς τὶς κορανικὲς προσταγές: “Κανένας ἐξαναγκασμὸς δὲν ἐπιβάλ-
λεται στὴ θρησκεία, ἀληθινὴ ὁδὸς διακρίνεται ἀρκούντως τῆς πλάνης” 
(Κοράνιο 2:256), καὶ “Νὰ συζητᾶτε μὲ τοὺς ὀπαδοὺς τῆς Βίβλου μὲ 
εὐσχημοσύνη ἐκτὸς ἂν αὐτοὶ εἶναι διεφθαρμένοι ἀνάμεσά τους. Καὶ νὰ 
πείτε: Πιστεύουμε στὴ θεία ἀποκάλυψη ποὺ ἔχει σταλεῖ σ’ ἐμᾶς καὶ σ’ 

16	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 165.
17	 Μιλλέτι ὀνομαζόταν ἡ θρησκευτικὴ ἐθνότητα στὸ διοικητικὸ σύστημα τῆς Ὀθω-
μανικῆς Αὐτοκρατορίας.
18	 Πρβλ. Βλασίου Φειδᾶ, Βυζάντιο (Ἀθῆναι, 1985).
19	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 165.
20	 Βασίλειου Ἀδραχτᾶ, «Οἱ ἐπιστημολογικὲς προκείμενες τῆς συνάντησης Ὀρθο-
δοξίας καὶ Ἰσλάμ», στὸ Ὁ διάλογος τῆς Ὀρθοδοξίας μὲ Δύση καὶ Ἀνατολή, τόμ. 
Γ΄, ἔκδ. Α. Βαλλιανάτου καὶ Σ. Δεσπότη (Πάτρα: Ἑλληνικὸ Ἀνοικτὸ Πανεπιστήμιο, 
2008), 21-177, ἰδίως 159.



125

დიალოგი, N9(18), 2025

ἐσᾶς. Ὁ Θεός μας εἶναι ἕνας Θεός. Εἴμαστε μουσουλμάνοι” (Κοράνιο 
29:46).21 Ἔτσι οἱ ὀπαδοὶ τῆς Βίβλου ἐντὸς τῆς ἰσλαμικῆς ἐπικράτειας 
ὑπάγονται σὲ καθεστὼς “λαοῦ τῆς προστασίας” (ahl al-dhimma).22

Ὁ ὅρος dhimma σημαίνει “προστασία”, “ἀσφάλεια”, καὶ προσδι-
ορίζει μιὰ σύμβαση μέσῳ τῆς ὁποίας τὸ ἰσλαμικὸ κράτος παραχωρεῖ 
φιλοξενία καὶ προστασία σὲ μέλη τῶν βιβλικῶν θρησκειῶν, μὲ τὴν 
προϋπόθεση, ὅμως, ὅτι οἱ ἴδιοι ἀποδέχονται κάποιους ὅρους (ahkam) 
ποὺ ἐπιβάλλονται μὲ τὴν κυριαρχία τοῦ Ἰσλάμ.23 Σὲ αὐτοὺς ἐντάσσο-
νται οἱ τακτικοὶ φόροι, ὁ κεφαλικὸς (jiziah) καὶ ὁ ἔγγειος φόρος δηλαδὴ 
τὸ χαράτσι (Haraç) καὶ εἶχαν ταπεινωτικὸ χαρακτήρα, καθότι συμβό-
λιζαν τὴν ὑποτέλεια τῶν μὴ Μουσουλμάνων πολιτῶν.24  Ὁ κεφαλικὸς 
φόρος καταβαλλόταν ἀπὸ τὸν «λαὸ τῆς προστασίας» ὡς ἀντάλλαγμα 
γιὰ τὴν ἀσφάλεια ποὺ τοὺς παρεῖχε τὸ κράτος, καθὼς καὶ γιὰ τὴ συμ-
μετοχή τους στὶς κρατικὲς ὑποχρεώσεις, δεδομένου ὅτι ἦταν πολίτες 
του.25 Ὑπόχρεοι γιὰ τὸν κεφαλικὸ φόρο ἦταν ὅλοι οἱ ὑπήκοοι πολί-
τες τῆς Ὀθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας, μὲ ἐξαίρεση τὶς γυναῖκες τους, 
τοὺς γέρους, τὰ παιδιά, τοὺς ἀνάπηρους κ.ἄ.26 Με τὸ τίμημα αὐτὸ 
ἐξασφαλιζόταν ἡ ζωὴ τῶν λαῶν τῆς Βίβλου καὶ ἡ ἄδεια νὰ κατοικοῦν 
στὴν ἰσλαμικὴ ἐπικράτεια, διατηρώντας τὴν πίστη τους.27 Ὁ ἔγγειος 
φόρος ἦταν ἀνάλογος μὲ τὴ γεωγραφικὴ παραγωγὴ ἢ τὴν ἔκταση τοῦ 
κτήματος καὶ ἐκεῖνος εἶχε συμβολικὸ χαρακτήρα, καθότι σήμαινε τὴν 
παραδοχὴ τῆς ἀρχῆς, ὅτι ἡ γῆ ἀνῆκε στοὺς Ὀθωμανούς.28

21	 Κυριάκου Πατραγᾶ, Ἰσλὰμ καὶ Δίκαιον (Ἀθήνα: Λειμών, 2020), 25.
22	 Πατραγᾶ, Ἰσλὰμ καὶ Δίκαιον, 21.
23	 Πατραγᾶ, Ἰσλὰμ καὶ Δίκαιον, 21.
24	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 167.
25	 Πατραγᾶ, Ἰσλὰμ καὶ Δίκαιον, 19. 
26	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 167. Μεταξὺ 
αὐτῶν ἀπαλλάσονταν καὶ οἱ θρησκευτικοὶ λειτουργοί, ἤτοι ἱερεῖς καὶ μοναχοί. Βλ. 
Κυριάκου Πατραγᾶ, “Ἡ φορολογικὴ ἀπαλλαγὴ κληρικῶν καὶ μοναχῶν κατὰ τὸ 
ἰσλαμικὸν δίκαιον,” Θεωρία καὶ πράξη διοικητικοῦ δικαίου 13 (2020): 382-384.
27	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 167.
28	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 167. 



126

Filotheos-Fotios Maroudas

2. Προσπάθεια ἀποδείξεως τοῦ τριαδικοῦ δόγματος –  
οἱ ἰδιότητες τῆς θείας ὑπάρξεως καὶ οὐσίας 

Τὸ Ἰσλὰμ ἀπορρίπτει τὴ διδασκαλία περὶ Ἁγίας Τριάδος, τὴν 
ὁποία ἀντιλαμβάνεται ὡς μία μορφὴ πολυθεϊσμοῦ. Τὸ Κοράνιο ἀνα-
φέρεται ξεκάθαρα σὲ αὐτὴ τὴ διαφωνία, τονίζοντας μὲ σαφήνεια τὰ 
ἑξῆς: “Πράγματι βλασφήμησαν ὅσοι εἶπαν [ἐνν. οἱ Χριστιανοὶ] ‘Ὁ Ἀλ-
λὰχ εἶναι ἕνας ἀπὸ τοὺς τρεῖς τῆς Τριάδας,’ γιατὶ δὲν ὑπάρχει ἄλλος 
Θεὸς ἐκτὸς ἀπὸ ἕνα Θεό” (Κοράνιο 5:73). Ἐπίσης, σὲ ἄλλο κορανικὸ 
χωρίο γίνεται ἡ ἑξῆς ἀναφορά: “Ὦ ὀπαδοὶ τῆς Γραφῆς, μὴ ξεπερνᾶτε 
τὰ ὅρια στὴ θρησκεία σας […] καὶ μὴ λέτε ‘Τριάδα’. Παραιτηθεῖτε, θὰ 
εἶναι τὸ καλύτερο γιὰ σᾶς. Γιατὶ ὁ Ἀλλὰχ εἶναι ἕνας Θεός, ἂς εἶναι δο-
ξασμένος” (Κοράνιο 4:171). 

Λόγῳ τῆς ἀπόρριψης τοῦ τριαδολογικοῦ δόγματος ἀπὸ τὸ κο-
ρανικὸ κείμενο, τὸ ζήτημα αὐτὸ ἀπετέλεσε καὶ συνεχίζει νὰ ἀποτελεῖ 
ἀντικείμενο συζήτησης, ἀντιπαράθεσης καὶ ἐνίοτε διένεξης ἀνάμεσα 
σὲ Χριστιανούς καὶ Μουσουλμάνους.29 Αὐτὲς οἱ διαφορὲς ἀναδύονται 
στὸ πλαίσιο τοῦ ἰσλαμοχριστιανικοῦ διαλόγου, καθὼς καὶ στὶς ἐντά-
σεις ποὺ συνοδεύουν τὴν ἰσλαμοχριστιανικὴ ἀντιπαράθεση. Μία ἀπὸ 
τὶς βασικὲς προϋποθέσεις αὐτοῦ τοῦ διαλόγου ἦταν ὅτι οἱ Χριστιανοί, 
βαθιὰ ἐπηρεασμένοι ἀπὸ τὸν ἑλληνικὸ φιλοσοφικὸ στοχασμό, προ-
σέγγισαν διαλεκτικὰ τὴν ἐπικοινωνία καὶ τὴν ἀντιπαράθεσή τους μὲ 
τὸ Ἰσλάμ.30

Μὲ βάση τὶς προαναφερθεῖσες κορανικὲς ἀναφορές, ὁ Γεννάδιος 
ἐπιχειρεῖ νὰ καταδείξει ὅτι ὁ Χριστιανισμὸς δὲν ἀσπάζεται τρεῖς θε-

29	 Βλ. Samir Khalil, “Christian arabic literature in the Abbasid period,” στὸ Religion 
learning and science in the Abbasid period, ἐπιμ. M. Young, J. Latham and R. 
Serjeant (Κέιμπριτζ – Νέα Υόρκη: Cambridge University, 1990), 446-460; David 
Thomas, “The doctrine of the Trinity in the early Abbasid era,” στὸ Islamic Interpre-
tations of Christianity, ἐπιμ. Lloyd Ridgeon (Ρίτσμοντ: Curzon, 2001), 78-98.
30	 Σταύρου Γιαγκάζογλου, “Ὁρθοδοξία καὶ Ἰσλὰμ ἄλλοτε καὶ σήμερα,” Ἠλεκτρονικὸ 
περιοδικό Φρέαρ, τχ. 2 (χειμώνας 2021, με αφιέρωμα Κριτική: Ευρώπη & Ισλάμ), 
https://mag.frear.gr/orthodoxia-kai-islam/ (15-6-25). 



127

დიალოგი, N9(18), 2025

ούς, ἀλλὰ ἕνα Θεό, ὁ ὁποῖος εἶναι ταυτόχρονα τριαδικός. Εὐθὺς ἐξ 
ἀρχῆς ἐπισημαίνει οἱ οἱ Χριστιανοὶ πιστεύουν ὅτι ὑπάρχει ἕνας Θεός, 
ὁ ὁποῖος δημιούργησε τὰ πάντα ἐκ τοῦ μὴ ὄντος.31 Ὁ Θεὸς αὐτὸς εἶ-
ναι ἀσώματος,32 ἀλλὰ ζεῖ μόνο ὡς Πνεῦμα, ὡς νοῦς ἄριστος, τελει-
ότατος, γεμάτος σοφία, ἀσύνθετος,33 δίχως ἀρχὴ καὶ δίχως τέλος.34 
Τὸ ὅτι ὁ Θεὸς εἶναι ἀσώματος ἀποτελεῖ μιὰ ἄποψη ποὺ διατυπώθηκε 
ἀφενὸς ἐκτενῶς ἀπὸ τὴν κυρίαρχη σχολὴ σκέψης τῶν μουταζιλιτῶν,35 
ἀφετέρου διατυπώθηκε ἐκ μέρους τῶν ἀραβοφώνων χριστιανῶν 
συγγραφέων στὴν ἀπολογητική τους, κατὰ τοῦ Ἰσλάμ. Εἰδικότερα, οἱ 
μουταζιλίτες στὴν προσπάθειά τους νὰ ἀντικρούσουν τὸν ἀνθρωπο-

31	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα [Oeuvres complètes de Gen-
nade Scholarios], ἔκδ. Louis Petit – Xénophon Sidéridès – Martin Jugie, vol. III 
(Paris, 1930), 453. Ὁ δεύτερος διάλογος διασώζεται καὶ στὸ corpus τῆς Patrologia 
Graeca, βλ. Γενναδίου Σχολαρίου, Ὁμιλία περὶ τῆς ὀρθῆς καὶ ἀληθοῦς πίστεως 
Χριστιανῶν, διαλεχθεῖσα πρὸς τοὺς σοφιστὰς Πέρσας τῶν Ἀγαρηνῶν, προτροπῇ 
τοῦ μεγάλου αὐθέντου, ἐμπροσθεν αὐτοῦ, PG 160, 333Α-352Α, ἰδίως 333A.
32	 Σὲ ἄλλη δὲ συνάφεια, ὁ Πατριάρχης ἐπισημαίνει ὅτι ὁ Θεὸς δὲν εἶναι σῶμα, μήτε 
ἔχει σῶμα.
33	  Ὁ Θεὸς δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ ὁριστεῖ μὲ κανένα συμβεβηκός, γιατὶ εἶναι ἀσώματος, 
ἁπλούστατος, τελειότατος καὶ ἀΐδιος, εὔλογα ὅμως τοῦ ἀποδίδουμε τὰ ὀνόματα 
τῶν τελειοτήτων τῆς ψυχῆς, γιατὶ καὶ αὐτὴ εἶναι ἀσώματη, καὶ ἐπιπλέον ἀποτελεῖ τὸ 
στοιχεῖο ποὺ μᾶς καθιστᾶ κατ’ εἰκόνα Θεοῦ. Οἱ τελειότητες αὐτὲς ἀποδίδονται στὸν 
Θεὸ μὲ τὴν πρέπουσα ὑπεροχὴ καὶ γίνονται γνωστὲς σὲ ἐμᾶς μέσῳ τῶν ἔργων 
τοῦ Θεοῦ, οὐσιαστικὰ δηλαδὴ ἐκπροσωποῦν τὶς θεῖες ἐνέργειες. Βλ. Γενναδίου 
Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 230-233.
34	 Βλ. Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453.
35	 Οἱ μουταζιλίτες ἢ μουτάζιλα (Muʻtazila) ὑπῆρξαν μιὰ σχολὴ σκέψης τοῦ Ἰσλὰμ 
ἡ ὁποία διαμόρφωσε τὴν “ἰσλαμικὴ διαλεκτικὴ θεολογία” (ʿIlm al-Kalām) καὶ 
ἐμφανίστηκε κατὰ τὸν 8o αἰ. στὴ Βασόρα τοῦ Ἰράκ, περὶ τὰ τέλη τῆς δυναστείας 
τῶν Ὀμαγιαδῶν (661-750), καὶ ἤκμασε κατὰ τὴ δυναστεία τῶν Ἀββασιδῶν (750-
1258). Ἡ ἐν λόγῳ ὁμάδα βασίστηκε στὴ λογική, καὶ διὰ τῆς λογικῆς ἐπιχείρησε 
νὰ κατανοήσει καὶ νὰ ὑπερασπισθεῖ τὰ ἰσλαμικὰ δόγματα. Σημειωτέον ὅτι οἱ 
μουταζιλίτες ἐπηρεάσθηκαν ἀρκετὰ ἀπὸ τὴν ἀρχαιοελληνικὴ φιλοσοφία καὶ 
τὴν ἀριστοτελικὴ λογική. Γιὰ περισσότερα γιὰ τοὺς  μουταζιλίτες, βλ. Κυριάκου 
Πατραγᾶ, “Παρατηρήσεις ἐπὶ τοῦ λογοκρατικοῦ ρεύματος τοῦ μουταζελισμοῦ εἰς 
τὸ ἰσλὰμ,” στὸ Τιμητικὸς τόμος καθηγητοῦ Σπυρίδωνος Ν. Τρωιάνου (Ἀθήνα: Αντ. 
Ν. Σάκκουλας, 2013), 1194-1205; Daniel Gimaret, “Muʻtazila,” Encyclopaedia of 
Islam 7 (1993): 783-793.



128

Filotheos-Fotios Maroudas

μορφισμὸ (tashbīh) ποὺ εἶχε εἰσχωρήσει στὴ μουσουλμανικὴ σκέψη, 
κυρίως κατὰ τὸν 8ο αἰώνα, ὑπογράμμιζαν μὲ ἔμφαση τὴν ὑπερβατικό-
τητα τοῦ Θεοῦ. Τόνιζαν ὅτι ὁ Θεὸς δὲν διαθέτει σῶμα (jism), ἀνάστημα 
(shabah), κορμὸ (juththa), οὔτε ὄψη ἢ μορφή, παραμένοντας πέρα 
ἀπὸ κάθε ὑλικὴ ἢ αἰσθητὴ ἀναπαράσταση.36 Οἱ ἀραβόφωνοι χριστια-
νοὶ συγγραφεῖς, προκειμένου νὰ ἀποτινάξουν τὴν ἰσλαμικὴ κατηγορία 
ὅτι πιστεύουν πὼς ὁ Θεὸς γέννησε φυσιοκρατικά, ὑπογράμμιζαν ὅτι 
ὁ Θεὸς ἀπὸ τὴ φύση του εἶναι ἄυλος καὶ ἀσώματος.37 Εἶναι πολὺ πι-
θανόν, λοιπόν, ὁ Πατριάρχης νὰ γνώριζε τὶς σχετικὲς ἀναφορές, οἱ 
ὁποῖες κυριαρχοῦσαν στὸ ἀραβο-ισλαμικό περιβάλλον. 

Κατὰ ἀνάλογο τρόπο, ὁ Γεννάδιος ὑπερτονίζει τὴ θεία ὑπερβα-
τικότητα, καθὼς ὁ Θεὸς ἐνῶ εἶναι ἐν τῷ κόσμῳ, εὑρίσκεται συγχρό-
νως ὑπὲρ τὸν κόσμον.38 Ἀπὸ τὴν ὀπτικὴ τῆς ὀρθόδοξης θεολογίας, καὶ 
ἰδιαίτερα μέσα ἀπὸ τὴ σύγχρονη ἐπανεκτίμηση τῆς Πατερικῆς παρά-
δοσης, ἡ ὁποία ἔχει πλέον ἀπομακρυνθεῖ ἀπὸ τὶς ἀντιπαλαμικὲς καὶ 
ἀντιησυχαστικὲς θέσεις τῆς δυτικῆς θεολογίας, ὁ τριαδικὸς Θεὸς δὲν 
ταυτίζεται ἀποκλειστικὰ μὲ τὴ θεία του οὐσία, ἀλλὰ ἐκδηλώνεται καὶ με-
τέχεται στὴν κτίση μέσῳ τῶν ἀκτίστων ἐνεργειῶν του.39 Αὐτὴ ἡ θεμελι-
ώδης διάκριση, ποὺ ἀναδεικνύεται ἰδιαίτερα στὴν παλαμικὴ θεολογία,40 
ἐξασφαλίζει τὴ ζωντανὴ σχέση Θεοῦ καὶ κόσμου καὶ καθιστᾶ δυνατὴ 
τὴν ἐμπειρία τῆς θέωσης μέσα στὸ σωτηριολογικὸ ἔργο τοῦ Χριστοῦ, 

36	 Βλ. Ἀγγελικῆς Ζιάκα, Τὸ Kalam καὶ τὰ ἰσλαμικὰ ρεύματα σκέψης (Θεσσαλονίκη: 
Πανεπιστήμιο Μακεδονίας, 2016), 69.
37	 Πρβλ. Constantin Bacha, Les Oeuvres de Théodore Aboucara, évêque de 
Harān (Bayrūt: NP, 1904), 44.
38	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453. Παρομοίως ὁ 
Πατριάρχης ἐπισημαίνει ὅτι ὁ Θεὸς ἐνῶ εἶναι παντοῦ, δὲν ἔχει κάποιο συγκεκριμένο 
τόπο, στὸν ὁποῖον εὑρίσκεται. 
39	 Σταύρου Γιαγκάζογλου, Κοινωνία Θεώσεως. Ἡ σύνθεση Χριστολογίας καὶ 
Πνευματολογίας στὴ διδασκαλία τοῦ ἁγίου Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ (Ἀθήνα: Δόμος, 
2001), 38-138.
40	 Πρβλ. Χρυσόστομου Σταμούλη, “Ἐγώ εἰμι ὁ ὤν. Ἡ διαλεκτικὴ φύσεως καὶ 
προσώπου στὴ νεώτερη Ὀρθόδοξη θεολογία καὶ ὁ θεολογικὸς ὁλισμὸς τοῦ ἁγίου 
Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ,” Synthesis 1 (2012): 104-120.



129

დიალოგი, N9(18), 2025

ἀποτελώντας κεντρικὸ ἄξονα τῆς πατερικῆς καὶ ἡσυχαστικῆς σκέψης.41 
Δὲν γνωρίζουμε, βέβαια, ἂν ὁ Γεννάδιος γνώριζε σὲ βάθος τὴν προ-
αναφερθεῖσα θεολογικὴ προσέγγιση, ἴσως ὅμως, προβαίνοντας στὴ 
διάκριση ὅτι ὁ Θεὸς εἶναι καὶ ἐντὸς τοῦ κόσμου καὶ ὑπὲρ τοῦ κόσμου, 
νὰ θέλει –ἔχοντας ὑπόψη τὴ διάκριση οὐσίας καὶ ἐνεργειῶν–, νὰ τονί-
σει ὅτι κατὰ τὴν ὀρθόδοξη διδασκαλία ὁ Θεὸς εἶναι καὶ ἐγκόσμιος καὶ 
ὑπερβατικός. Στὸ πλαίσιο αὐτὸ ὁ Πατριάρχης ὑπογραμμίζει ὅτι ὅσα 
προανέφερε ἀποτελοῦν τὰ θεῖα ἰδιώματα, τὰ ὁποῖα κατ’ οὐσίαν διακρί-
νουν τὸν ἴδιο ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο, ἐνῶ ὁρισμένα εἶναι ὅμοια μὲ ἐκείνου.42

Ὑπογραμμίζει δὲ ὅτι Θεὸς εἶναι ἡ ἴδια ἡ ἀλήθεια, σοφὸς καὶ ἀγα-
θός, καὶ ὅλα τὰ δημιουργήματά του ἔχουν τὶς τελειότητες ποὺ ἐκεῖνος 
τοὺς προσφέρει.43 Ἐκεῖνος κατέχει κάθε ἀρετὴ σὲ ὕψιστο βαθμό, ἐνῶ 
τὰ δημιουργήματά του τὶς ἔχουν ἐπειδὴ μετέχουν στὴ δική του τελει-
ότητα.44

Ὁ Πατριάρχης τονίζει ὅτι οἱ Χριστιανοὶ πιστεύουν πὼς στὸν Θεὸ 
ὑπάρχουν τρεῖς ἰδιότητες (τρία ἰδιώματα), οἱ ὁποῖες ἀποτελοῦν πηγὲς 
ὅλων τῶν ἄλλων θείων ἰδιωμάτων.45 Μὲ αὐτὰ τὰ τρία ἰδιώματα, ὁ Θεὸς 
ζεῖ ἀϊδίως, πρὶν ἀκόμα δημιουργήσει τὸν κόσμο, καὶ μέσῳ αὐτῶν δημι-
ούργησε τὸν κόσμο καὶ τὸν κυβερνᾶ.46 Διευκρινίζει ἐπίσης ὅτι αὐτὰ τὰ 
τρία ἰδιώματα ὀνομάζονται ὑποστάσεις (τρεῖς ὑποστάσεις).47 Σὲ ἄλλο 
σημεῖο ἀναφέρεται σὲ ἰδιότητες ὑφεστηκυῖαι48, δηλαδὴ ἰδιότητες ποὺ 
ἀποδίδονται στὸν Θεό, οἱ ὁποῖες δὲν εἶναι ἁπλὲς ἰδιότητες ἢ χαρακτη-
ριστικὰ χωρὶς ὀντολογικὴ ὑπόσταση, ἀλλὰ ἔχουν πραγματικὴ ὕπαρ-
ξη  καὶ συνιστοῦν διακριτὲς ὑποστάσεις μέσα στὸ θεῖο εἶναι. 

41	 Γιαγκάζογλου, Κοινωνία Θεώσεως, 38-138. 
42	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453. 
43	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453.
44	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453.
45	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453.
46	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453-454.
47	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 454.
48	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 446. 



130

Filotheos-Fotios Maroudas

Σὲ αὐτὸ τὸ σημεῖο γίνεται φανερὸ ὅτι ὁ Γεννάδιος ἀξιοποιεῖ ἕνα 
κλασικὸ ἐπιχείρημα γιὰ τὴν Ἁγία Τριάδα, τὸ ὁποῖο εἶχε καθιερωθεῖ γιὰ 
αἰῶνες στὸν ἀραβόφωνο χριστιανικὸ κόσμο. Εἶναι εὐρέως ἀποδεκτὸ 
ὅτι οἱ ἀραβόφωνοι χριστιανοὶ συγγραφεῖς εἶχαν ἀναπτύξει ἕνα τριαδο-
λογικὸ σχῆμα, σύμφωνα μὲ τὸ ὁποῖο ὁ Πατὴρ περιγράφεται ὡς ὕπαρ-
ξη (al-dhāt), ὁ Υἱὸς ὡς Λόγος (al-kalimāh) καὶ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα ὡς Ζωή 
(al-ḥayāh).49 Αὐτὸ τὸ τριαδικὸ σχῆμα εἶχε ἀπολογητικὸ χαρακτήρα 
ἀπέναντι στὸ Ἰσλὰμ καὶ παρουσίαζε τὰ πρόσωπα τῆς Ἁγίας Τριάδος 
κυρίως ὡς ἰδιότητες τοῦ Θεοῦ, παρὰ ὡς ξεχωριστὲς ὑποστάσεις. Κατὰ 
συνέπεια, εἶναι πιθανὸ ὁ Γεννάδιος νὰ εἶχε ἐπαφὴ μὲ τὴν ἀραβόφωνη 
χριστιανικὴ θεολογικὴ σκέψη, καθὼς  ἀναφέρεται συγκεκριμένα στὶς 
τρεῖς ἰδιότητες τῆς θείας ὑπάρξεως. Ἴσως αὐτὸ ὀφείλεται στὸ γεγονὸς 
ὅτι ζοῦσε ὡς πολίτης τοῦ ἰσλαμικοῦ κράτους, γεγονὸς ποὺ ἐνδέχεται 
νὰ τοῦ ἐπέτρεψε νὰ ἐξοικειωθεῖ μὲ αὐτὸ τὸ ἐπιχείρημα, εἴτε μέσῳ τῆς 
γενικότερης ἐπιρροῆς τοῦ ἀραβο-ἰσλαμικοῦ κόσμου, εἴτε μέσα ἀπὸ 
ἄμεσες ἐπαφὲς μὲ τὴ θεολογικὴ σκέψη τῆς ἐποχῆς ἐκείνης.

Παράλληλα, ἀξίζει νὰ σημειωθεῖ ὅτι ἡ ἐπικρατέστερη σχολὴ σκέ-
ψης στὸν μουσουλμανικὸ κόσμο κατὰ τὴν περίοδο τοῦ 8ου – 10ου αἰ., 
οἱ μουταζιλίτες, ἀνέπτυξαν ἕνα ἀνάλογο σχῆμα περὶ Θεοῦ, προκειμέ-
νου νὰ διασφαλίσουν τὴν ἔννοια τῆς θείας ἑνότητας καὶ τοῦ ἀπόλυτου 
μονοθεϊσμοῦ.50 Υποστήριζαν ότι μόνο ορισμένα θεία ιδιώματα (ṣifāt) 
είναι αιώνια, δηλαδή ανήκουν στην ουσία του Θεού και ταυτίζονται με 
αυτήν.51 Συγκεκριμένα, αὐτὰ τὰ ἰδιώματα εἶναι ἡ Ζωή, ἡ Ὕπαρξη, ἡ 
Γνώση (Σοφία) καὶ ἡ Δύναμη. Θεωροῦνται θεῖα κατηγορήματα, ἄρρη-

49	 Sidney Griffith, “The concept of Al-Uqnūm in ʿAmmār al-Baṣrī’s apology for 
the doctrine of the Trinity,” στὸ Actes du premier congrès international d’études 
arabes chrétiennes, ἐπιμ. Samir Khalil (Γκόσλαρ, Σεπτέμβριος 1980), Orientalia 
Christiana Analecta 218 (Ρώμη, 1982), 169-191.
50	 Richard Frank, Beings and their attributes: The teaching of the Basrian School 
of the Muʻtazila in the classical period (Albany: State University of New York Press, 
1978), 22.
51	 Ζιάκα, Τὸ Kalam καὶ τὰ ἰσλαμικὰ ρεύματα σκέψης, 64. 



131

დიალოგი, N9(18), 2025

κτα συνδεδεμένα μὲ τὴ θεία οὐσία, διότι ὁ Θεὸς εἶναι πρωτίστως ἡ ἴδια 

ἡ ζωὴ καὶ ἡ ὕπαρξη, προαιώνια. Ὁ Θεὸς ὑπῆρξε ἀνέκαθεν Γνώστης, 

Σοφὸς καὶ Παντοδύναμος.52

Ἔτσι, εἶναι πολὺ πιθανὸ ὅτι ὁ Γεννάδιος εἶχε γνώση τόσο τῶν 

ἀπόψεων τῶν ἀραβοφώνων χριστιανῶν συγγραφέων ὅσο καὶ τῶν 

μουταζιλιτῶν, παρὰ τὸ γεγονὸς ὅτι οἱ συγκεκριμένες σχολὲς σκέψης 

εἶχαν ἤδη ἐκλείψει στὸν εὐρύτερο ἀραβο-ισλαμικὸ κόσμο.53

Ὁ Γεννάδιος τονίζει, μάλιστα, πὼς ἐπειδὴ τὰ τρία αὐτὰ ἰδιώμα-

τα δὲν προκαλοῦν μερισμὸ στὴ θεία οὐσία, ἡ ὁποία εἶναι ἁπλὴ καὶ 

ἀδιαίρετη, ὁ Θεὸς παραμένει ἕνας καὶ δὲν πρόκειται γιὰ τρεῖς θεούς: 

“διὰ τοῦτο ἐστὶ ὁ Θεός καὶ μετὰ τῶν ἰδιωμάτων τούτων εἷς Θεός, καὶ 

οὐκ εἰσὶ τρεῖς Θεοί”.54 Σὲ ἄλλο σημεῖο, καὶ εἰδικότερα στὸν πρῶτο του 

διάλογο, τὸ ἐπισημαίνει ἐμφατικά, μὲ τὸ νὰ ὑπογραμμίζει ὅτι ἐὰν κά-

ποιοι ταράζονται ἀπὸ τὴν πιθανότητα νὰ μὴ ἔχουν πεισθεῖ ὅτι οἱ Χρι-

στιανοὶ ὁμολογοῦν ἕνα Θεό, τὸν ὁποῖο ἀποκαλοῦν Πατέρα, Υἱὸ καὶ 

Ἅγιο Πνεῦμα, γιὰ τὸ πρῶτο ὑπάρχει ὁ ἴδιος ὁ Ἰησοῦς νὰ μαρτυρεῖ σὲ 

πολλὰ σημεῖα τοῦ Εὐαγγελίου, καὶ εἶναι πραγματικὰ ἡ αὐτο-ἀλήθεια, 

ὁπότε πρέπει νὰ τὸν  πιστεύουν χωρὶς καμία ἀμφισβήτηση.55 Ἐξάλ-

λου, ὁ Ἰησοῦς, ὡς Υἱὸς τοῦ Θεοῦ, φανέρωσε τὸν Πατέρα καὶ τὸ Ἅγιο 

Πνεῦμα μέσα ἀπὸ τὴ μοναδική του σχέση ἀγάπης καὶ ἑνότητας μαζί 

του, ἐπιτελώντας πλήρως τὸ θέλημά του μὲ τὴν ἀνανθρώπησή του.56 

Ἡ προσφορὰ αὐτὴ τῆς θείας υἱότητας ἔγινε γιὰ χάρη ὅλων, ὥστε οἱ 

ἄνθρωποι νὰ ἑνωθοῦν μαζί του στὴν Ἐκκλησία καὶ νὰ μετέχουν στὴ 

52	 Ζιάκα, Τὸ Kalam καὶ τὰ ἰσλαμικὰ ρεύματα σκέψης, 64. 
53	 Najib Awad, “Arabic Christian Theology,” St Andrews Encyclopaedia of Theolo-
gy, ἐπιμ. Brendan N. Wolfe et al., https://www.saet.ac.uk/Christianity/ArabicChris-
tianTheology (1-12-2024), 6.
54	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 454.
55	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 445. 
56	 Σταύρου Γιαγκάζογλου, Μαθήματα Δογματικῆς Θεολογίας. Ἑρμηνευτικὰ σχόλια 
στὸ Σύμβολο τῆς Πίστεως (Ἀθήνα: Δόμος, 2021), 132.



132

Filotheos-Fotios Maroudas

δόξα του, «ὅτι ἠγάπησάς με πρὸ καταβολῆς κόσμου» (Ἰω. 17, 24).57 
Ἄλλωστε, ὁ Γεννάδιος ἐπισημαίνει ὅτι ὁ Θεὸς εἶναι ἕνας, ἀπολύτως 
ἁπλὸς καὶ ὑπεράνω κάθε σύνθεσης.58

Στὸ σημεῖο αὐτὸ ἀξίζει νὰ ἐπισημανθεῖ ὅτι ἐξ ἐπόψεως ὀρθοδόξου 
θεολογίας ὁ Γεννάδιος προβάλλει τὴν ἑνότητα τοῦ τριαδικοῦ Θεοῦ, ἡ 
ὁποία εἶναι διάχυτη στὴν ἐκκλησιαστικὴ παράδοση, κυρίως ἐξ ἀφορ-
μῆς τῶν αἱρετικῶν προκλήσεων ποὺ ἐπιχειροῦσαν νὰ προκαλέσουν 
ρήξη στὰ θεμέλια τῆς πίστεως τοῦ τριαδικοῦ Θεοῦ. Εἶναι γνωστὸ ὅτι 
κατὰ τὴν πατερικὴ θεολογικὴ σκέψη, ἡ ἕνωση καὶ ἡ διάκριση συντε-
λεῖται καθότι ὁ Πατὴρ κοινοποιεῖ τὴν οὐσία του στὸν Υἱὸ καὶ στὸ Ἅγιο 
Πνεῦμα, ἐνῶ τὸ ὁμοούσιος ἀποτελεῖ τὴ βάση καὶ ὄχι τὴν αἰτία τῆς κοι-
νωνίας τῶν θείων ὑποστάσεων, οἱ ὁποῖες ἀποτελοῦν τὴν πηγὴ φα-
νερώσεως τῆς σχέσεως αὐτῆς.59 Ἀποτελεῖ κοινὸ τόπο ὅτι στὶς ἐνδο-
τριαδικὲς σχέσεις τῶν θείων ὑποστάσεων δὲν χωράει καμία χρονικὴ 
κατηγορία, καθότι ἡ ἔννοια τοῦ μετὰ ἢ τοῦ πρὶν δὲν ὑπάρχει, ἀλλὰ οὔτε 
κἂν καὶ ἡ ἔννοια τῆς τάξεως.60 Ὁ χρόνος ὡς κτιστὴ πραγματικότητα 
κινεῖται ἐκτὸς τῆς ἄχρονου καὶ ἀπαθοῦς ἐνδοτριαδικῆς ζωῆς, ἐνῶ ἡ 
διάκριση τῶν θείων ὑποστάσεων, κατὰ βάση δηλώνει τὸν τρόπο τῆς 
θείας γέννησης τοῦ Υἱοῦ ἐκ τοῦ Θεοῦ Πατρὸς καὶ τὴν ἐκπόρευση τοῦ 
Ἁγίου Πνεύματος.61

Ἡ ἑνότητα τοῦ Πατέρα, τοῦ Υἱοῦ καὶ τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, ὡς 
σχέση ἀγάπης, πραγματοποιεῖται κατὰ χάριν ἐν Ἁγίῳ Πνεύματι στὴ 
σχέση Θεοῦ καὶ ἀνθρώπου, καθιστώντας δυνατὴ τὴν οἰκείωση μὲ τὸν 
Υἱὸ καὶ τὴν ἀναγνώριση τοῦ ἀνθρώπου ὡς τέκνου τοῦ Θεοῦ Πατέρα.62 
57	 Γιαγκάζογλου, Μαθήματα Δογματικῆς Θεολογίας, 132.
58	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 445.
59	 Μητρ. Μεσσηνίας Χρυσόστομου Σαββάτου, “Ἡ θεολογικὴ ὁρολογία καὶ 
προβληματικὴ τῆς πνευματολογίας τοῦ πατριάρχου Γρηγορίου Β΄ τοῦ Κυπρίου” 
(Διδακτορικὴ διατριβή, Θεολογικὴ Σχολή, Πανεπιστήμιο Ἀθηνῶν, 1997), 87-88.
60	 Σαββάτου, “Ἡ θεολογικὴ ὁρολογία”, 187.
61	 Σαββάτου, “Ἡ θεολογικὴ ὁρολογία”, 188.
62	 Nikolaos Xionis, “The Theological Word: ‘Living according to Truth’,” Interna-



133

დიალოგი, N9(18), 2025

Ἔτσι, ὁ ἄνθρωπος, λυτρωμένος ἀπὸ τὰ κοσμικὰ δεσμὰ καὶ τὴν αὐτάρ-
κεια τοῦ ἐγώ, ζεῖ πλέον ὡς ἐνσάρκωση σχέσης μὲ τὸν Θεὸ καὶ τὸν 
συνάνθρωπο, ὡς υἱὸς ἐν Υἱῷ.63 Ἀντίθετα, γίνεται ζωντανὴ ἐνσάρκωση 
τῆς ὀντολογικῆς σχέσης μὲ τὸν Πατέρα ‒υἱὸς κατὰ χάριν, φίλος καὶ 
ἀδελφὸς τοῦ ἐνανθρωπήσαντος Υἱοῦ καὶ Λόγου τοῦ Θεοῦ.64

Ἡ τριαδολογικὴ σκέψη ποὺ ἀναδεικνύεται στὴν ὀρθόδοξη θεολο-
γία ἑστιάζει στὴ διάκριση τῶν θείων ὑποστάσεων μὲ βάση τὰ προσω-
πικά τους ἰδιώματα, θεμελιώνοντας τὴν τριαδικὴ ἑνότητα ὄχι σὲ μιὰ 
ἀφηρημένη οὐσία, ἀλλὰ στὴν πρόοδο τοῦ Υἱοῦ καὶ τοῦ Ἁγίου Πνεύμα-
τος ἐκ τοῦ Θεοῦ Πατρός, ποὺ νοεῖται ὡς πηγὴ τῆς θεότητας.65 Παρὰ 
τὴν ἀπουσία λεπτομεροῦς ἀνάλυσης, διακρίνεται καθαρὰ ἡ ἀποδοχὴ 
τῆς ὁμοουσιότητας τῶν τριῶν προσώπων καὶ τῆς μοναρχίας τοῦ Πα-
τρός, στὸ πλαίσιο μιᾶς θεολογίας ποὺ σέβεται τὴν ἑτερότητα χωρὶς νὰ 
διασπᾶ τὴν ἑνότητα.66

3. Παραδείγματα ἀπὸ τὴν ἐμπειρικὴ πραγματικότητα ποὺ 
καταδεικνύουν τὴν τριαδικότητα τοῦ Θεοῦ 

Ὁ Γεννάδιος, προκειμένου νὰ μεταγγίσει τὴ διδασκαλία τῆς Ἁγί-
ας Τριάδος στὸ ἰσλαμικὸ κοινὸ χρησιμοποιεῖ παραδείγματα ἀπὸ τὸ 
φυσικὸ περιβάλλον καὶ τὴν ἐμπειρικὴ πραγματικότητα, τρόπος, ὁ 
ὁποῖος ἐν τίνι μέτρῳ παραπέμπει σὲ ἐκεῖνον, διά τοῦ ὁποίου ὁ ἅγιος 
Σπυρίδωνας ὑπέδειξε τὴν Τριαδικότητα. Ἐπὶ παραδείγματι, ἐπιση-
μαίνει ἐμφατικὰ ὅτι ἡ χριστιανικὴ πεποίθηση ἀποδέχεται ὅτι ἀπὸ τὴ 
θεία φύση προέρχονται ὁ Λόγος καὶ τὸ Πνεῦμα, ὅπως κατὰ ἀνάλογο 

tional Journal of Orthodox Theology 5, no. 1 (2014): 85-108, ἰδίως 107-108.
63	 Xionis, “The Theological Word,” 107-108.
64	 Xionis, “The Theological Word,” 107-108.
65	 Μαρίνας Κολοβοπούλου, “Ἡ δημιουργία τοῦ κόσμου στὸ ἔργο τοῦ Ἰωάννη 
Φιλοπόνου de opificio mundi καὶ ἡ σ’ αὐτὸ ἐπίδραση τῆς Ἑξαημέρου τοῦ Μ. 
Βασιλείου” (Διδακτορικὴ διατριβή, Θεολογικὴ Σχολή, Πανεπιστήμιο Ἀθηνῶν, 
2004), 210-212.
66	 Κολοβοπούλου, “Ἡ δημιουργία τοῦ κόσμου”, 210-212.



134

Filotheos-Fotios Maroudas

τρόπο ἀπὸ τὸ στοιχεῖο τῆς φωτιᾶς προέρχονται τὸ φῶς καὶ ἡ θερ-
μότητα.67 Ὅπως ἡ φωτιὰ ἔχει πάντα φῶς καὶ θερμότητα, ἀκόμη καὶ 
ἂν δὲν ὑπάρχει κάτι νὰ φωτίζει ἢ νὰ θερμαίνει, ἔτσι καὶ πρὶν τὴ δη-
μιουργία τοῦ κόσμου, ὁ Λόγος καὶ τὸ Πνεῦμα ὑπῆρχαν ὡς ἐνέργειαι 

τοῦ Θεοῦ φυσικαί, ἐπειδὴ ὁ Θεὸς εἶναι Νοῦς.68 Τὸ γεγονὸς βέβαια 
ὅτι ὁ Πατριάρχης ἀποκαλεῖ τὶς θεῖες ὑποστάσεις ὡς θεῖες ἐνέργειες, 
προκαλεῖ σύγχυση, καθότι ἐξ ἐπόψεως ὀρθοδόξου Τριαδολογίας, οἱ 
θεῖες ἐνέργειες εἶναι κοινὲς καὶ γιὰ τὶς τρεῖς θεῖες ὑποστάσεις, ἐνῶ 
ἄλλο οἱ θεῖες ὑποστάσεις, οἱ ὁποῖες εἶναι τρεῖς, καὶ ἄλλο οἱ θεῖες ἐνέρ-
γειες, οἱ ὁποῖες εἶναι περισσότερες.69 Κατὰ συνέπεια, στὴν προκειμέ-
νη περίπτωση, παρατηρεῖται δογματικὴ ἀνακρίβεια.

Κατὰ ἀνάλογο τρόπο, ὁ Γεννάδιος, μὲ ἰδιαίτερη δεξιοτεχνία, ἀντλεῖ 
ἐπιχειρήματα ἀπὸ τὴν ἐμπειρικὴ πραγματικότητα, χρησιμοποιώντας 
καὶ τὸ παράδειγμα τοῦ ἀνθρώπου. Ὅπως στὴν ἀνθρώπινη ψυχὴ70 ὁ 
νοῦς, ὁ ἐνδιάθετος λόγος καὶ ἡ θέληση ἔχουν μία, ἴδια οὐσία (νοῦς καὶ 

λόγος νοητὸς καὶ θέλησις νοητή), ἔτσι καὶ οἱ τρεῖς θεῖες ὑποστάσεις 
–Νοῦς, Λόγος καὶ Πνεῦμα– εἶναι μία ὕπαρξη, ἕνας Θεός, ἑνωμένα ἀδι-
αίρετα στὴ θεία οὐσία: «ταῦτα τὰ τρία εἰσὶ μία ψυχὴ κατὰ τὴν οὐσίαν».71 

67	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 454.
68	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 454.
69	 Πρβλ. Νικόλαου Ξιώνη, Οὐσία καὶ ἐνέργειες τοῦ Θεοῦ κατὰ τὸν ἅγιο Γρηγόριο 
Νύσσης (Ἀθήνα: Γρηγόρης, 1999).
70	 Οἱ τελειότητες τῆς ψυχῆς ἀποδίδονται στὸν Θεὸ ὄχι κατ’ ἐπίνοια, ἀλλὰ 
πραγματικὰ ἐκπροσωποῦν ἀλήθειες τοῦ Θεοῦ, ὅπως ἀληθινὲς εἶναι οἱ ὑποστατικὲς 
διακρίσεις τῆς Τριάδος καὶ ταυτοχρόνως ἀληθινὴ ἡ ἑνότητα τῆς μονάδος. Δὲν 
ἀποδίδονται στὸν Θεὸ ὡς κάτι πρόσθετο, ἀλλὰ ὡς κάτι ποὺ ἀληθινὰ ἐνυπάρχει 
στὴν οὐσία τοῦ Θεοῦ, ὡστόσο δὲν ἀποδίδονται στὴν οὐσία του, ἡ ὁποία εἶναι 
ἀπολύτως ὑπερούσια, ἀλλὰ “περὶ τῆς οὐσίας” .Ἑπομένως διακρίνονται ἀπὸ τὴν 
οὐσία, ἀλλὰ καὶ μεταξύ τους. Ἡ διάκριση αὐτὴ πάντως δὲν εἶναι πραγματικὴ μὲ 
τὸν τρόπο ποὺ λέμε ὅτι εἶναι πραγματικὴ ἡ οὐσία ἢ οἱ ὑποστάσεις τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ 
μὲ ἕνα λεπτότερο τρόπο, ποὺ δὲν εἶναι μόνο κατ’ ἐπίνοια, καθὼς διαφορετικὰ ἡ 
θεολογία αὐτὴ θὰ ἦταν περιττή. Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, 
vol. III, 233.
71	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 454. 



135

დიალოგი, N9(18), 2025

Ἔτσι, χρησιμοποιεῖ καὶ εἰδικότερα τὸ παράδειγμα τῆς μιᾶς ἀνθρώ-
πινης ψυχῆς, στὴν ὁποία ὁ νοῦς, τὸ νοητὸ καὶ τὸ ἀγαθὸ συνδέονται 
μὲ τὴν Ἁγία Τριάδα: ὁ Νοῦς ἀντιστοιχεῖ στὸν Πατέρα, τὸ νοητὸ στὸν 
Υἱὸ καὶ τὸ ἀγαθὸ στὸ Ἅγιο Πνεῦμα. Αὐτὸ παραλληλίζεται μὲ τὴν ψυχὴ 
τοῦ ἀνθρώπου, ἡ ὁποία, σύμφωνα μὲ τὴ Γραφὴ τοῦ Μωυσῆ, δημιουρ-
γήθηκε κατ’ εἰκόνα καὶ καθ’ ὁμοίωσιν Θεοῦ.72 Στὴν ἀνθρώπινη ψυχή, 
ὁ νοῦς, ὁ λόγος (ὡς ἐνδιάθετο διανόημα) καὶ ἡ νοερὴ θέληση, ποὺ 
ἐκφράζεται ὡς ἀμφίδρομη κίνηση τοῦ νοῦ πρὸς τὸ ἀγαθὸ καὶ ἀπὸ τὸ 
ἀγαθό, ἀπεικονίζουν αὐτὴ τὴ θεία ὁμοιότητα.73 

Ὁ Γεννάδιος ἐπισημαίνει τὴν οὐσιαστικὴ διαφορὰ ἀνάμεσα στὴν 
τριαδικὴ θεότητα καὶ στὴν ἀνθρώπινη φύση. Στὸν Θεό, ὁ Λόγος καὶ 
τὸ Πνεῦμα ὑπάρχουν τέλεια μέσα στὴ θεία οὐσία, ὅπως ἁρμόζει στὴ 
θεότητά του καὶ εἶναι πιὸ διακριτὰ ἀπὸ ὅ,τι στὸν ἄνθρωπο.74 Αὐτὰ δη-
λώνουν πρόσωπα καὶ ὑποστάσεις, δηλαδὴ ἰδιότητες ποὺ ὑφίστανται 
ὑποστατικά (ἰδιότητες ὑφεστηκυῖαι).75 Παρόλα αὐτά, ὡς πρὸς τὴ φύση, 
παραμένουν ἕνα, καθὼς ἡ προσωπικὴ καὶ ἀτομικὴ διάκριση τῶν ἰδι-
οτήτων δὲν ἀναιρεῖ τὴν ἑνότητα τῆς φύσεως κατὰ τὸ εἶδος.76 Αὐτὴ ἡ 
θεμελιώδης ἑνότητα τῆς φύσεως ἰσχύει ὄχι μόνο στὴ θεία οὐσία, ἀλλὰ 
ἀπαντᾶται, σὲ μικρότερη κλίμακα, ἀκόμα καὶ στὰ δημιουργήματα.

Ἐπίλογος 

Ἡ ἀνάλυση τοῦ ἔργου τοῦ Γενναδίου Σχολαρίου ἀποκαλύπτει μιὰ 
ἰδιαίτερα προσεκτικὴ καὶ συστηματικὴ θεολογικὴ προσέγγιση στὸν 
διάλογο μεταξὺ Χριστιανισμοῦ καὶ Ἰσλάμ, βασισμένη στὴν ἐπιδίωξη 
γόνιμης ἐπικοινωνίας καὶ κατανόησης. Μὲ σαφήνεια καὶ νηφαλιότη-
τα, ὁ Γεννάδιος ἐπεδίωξε νὰ παρουσιάσει τὶς θεμελιώδεις δογματικὲς 
72	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 446. Πρβλ. Γεν. 1:26-27.
73	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 446. 
74	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 446. 
75	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 446.
76	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 446.



136

Filotheos-Fotios Maroudas

ἀλήθειες τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, ἑστιάζοντας κυρίως στὴ Νικαιικὴ 
διδασκαλία περὶ Ἁγίας Τριάδος, σὲ ἕνα κόσμο, στὸν ὁποῖο ὁ μονο-
θεϊσμὸς ἀποτελοῦσε κοινὴ βάση ἀλλὰ καὶ σημεῖο διαφωνίας μεταξὺ 
Χριστιανισμοῦ καὶ Ἰσλάμ. 

Κεντρικὸ σημεῖο ἀναφορᾶς στὸ ἔργο του ἀποτελεῖ ἡ ἀπόπειρα 
ἀπόδειξης ὅτι ἡ τριαδικότητα τοῦ Θεοῦ δὲν ἀναιρεῖ τὴ θεία ἑνότητα. 
Μὲ ἐπιχειρήματα ἀπὸ τὴν ἐμπειρικὴ φυσικὴ πραγματικότητα καὶ τὴν 
ἀνθρώπινη φύση, ὁ Γεννάδιος ἐπεδίωξε νὰ καταστήσει κατανοητὴ τὴ 
θεολογικὴ διδασκαλία τῆς Ἐκκλησίας σὲ ἕνα ὑπέρτερο –ὑπὸ ὅρους 
ἰσχύουσας Σαρίας ἐντὸς μουσουλμανικοῦ Κράτους– μουσουλμανικὸ 
ἀκροατήριο. Χρησιμοποιώντας παραδείγματα ὅπως τὴ φωτιά, τὸ φῶς 
καὶ τὴ θερμότητα ἢ τὸν ἀνθρώπινο νοῦ, τὸν λόγο καὶ τὴ θέληση προ-
σπάθησε νὰ ἀναδείξει ὅτι οἱ θεῖες ὑποστάσεις εἶναι διακριτές, ἀλλὰ 
ταυτόχρονα ἑνωμένες σὲ μία ἀδιαίρετη οὐσία. 

Ἰδιαίτερη σημασία ἔχει ἡ ὁμολογιακὴ ἑρμηνεία τοῦ μονοθεϊσμοῦ 
ὡς ἀκρογωνιαίου λίθου τῆς χριστιανικῆς πίστεως, ποὺ δὲν ἀντιτίθεται 
ἀλλὰ ἐναρμονίζεται μὲ τὴν τριαδολογικὴ διδασκαλία. Ὁ Γεννάδιος πα-
ρουσιάζει τὸν Θεὸ ὡς Πατέρα, Υἱὸ καὶ Ἅγιο Πνεῦμα, μὲ μία γλῶσσα 
προσιτή, ἀποφεύγοντας τὶς ὑπερβολικὰ λεπτὲς δογματικὲς ἀναφορές, 
ἐνῶ κάνει χρήση τῆς ἰσλαμικῆς ὁρολογίας περὶ ἰδιοτήτων, μὲ σκοπὸ 
τὴν κατανόηση ἀπὸ τὸ μουσουλμανικὸ κοινό, ἀφοῦ ἄλλωστε αὐτὸς 
εἶναι ὁ κύριος ἀποδέκτης τῶν ἐπιχειρημάτων του.

Ἡ συμβολὴ τοῦ Γενναδίου στὴ διαμόρφωση μιᾶς διαλεκτικῆς θεο-
λογίας καταδεικνύει τὴ σημασία τῆς ὑπέρβασης τοῦ πολεμικοῦ λόγου 
ποὺ χαρακτήριζε τὴν προγενέστερη Βυζαντινὴ περίοδο. Ἀντὶ τῆς σύ-
γκρουσης, προκρίνεται ἡ ἀλληλοκατανόηση, μὲ γνώμονα τὸν σεβα-
σμὸ καὶ τὴν ἀναζήτηση κοινῶν ἀξιῶν. Ἡ νηφάλια ἐπιχειρηματολογία 
καὶ ἡ διπλωματική του εὐελιξία ἀποτελοῦν πρότυπο γιὰ τὸν σύγχρονο 
διαθρησκειακὸ διάλογο, ἀναδεικνύοντας τὴ δυνατότητα προσέγγισης 
ἀκόμα καὶ σὲ περιόδους πολιτικῶν καὶ θρησκευτικῶν ἐντάσεων καὶ 



137

დიალოგი, N9(18), 2025

ἀναταραχῶν. Δὲν πρέπει νὰ παραβλέπουμε ὅτι ὁ μετριοπαθὴς λόγος 
τοῦ Γενναδίου ἦταν καὶ ἐπιβλητέος, δεδομένης τῆς δύσκολης θέσης 
ὑποτέλειας, στὴν ὁποία βρισκόταν. Ἡ Ἅλωση τῆς Κωνσταντινουπό-
λεως ἦταν νωπή, καὶ ὁ ἴδιος, ὡς ἐκπρόσωπος τῶν ὀρθοδόξων χρι-
στιανῶν ὑπὸ ἰσλαμικὴ κυριαρχία, ἔπρεπε νὰ διαχειριστεῖ τὴν κατά-
σταση μὲ διπλωματία, μιὰ συνηθισμένη πρακτικὴ γιὰ τὶς χριστιανικὲς 
μειονότητες τῆς ἐποχῆς ἐκείνης. Ὅλως ἀντιθέτως οἱ προγενέστεροι 
βυζαντινοὶ συγγραφεῖς, ζῶντας σὲ ἀσφαλεῖς συνθῆκες τῆς χριστιανι-
κῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας καὶ ὄχι ὑπὸ ἰσλαμικὸ ἔδαφος, δὲν ἀντι-
μετώπιζαν τὶς ἴδιες πιέσεις καὶ περιορισμούς, γι’ αὐτὸ καὶ ὁ ἐλεύθερος 
λόγος τους ἦταν ἰδιαίτερα καυστικὸς καὶ ἐπικριτικός. 

Συμπερασματικά, ὁ Γεννάδιος Σχολάριος προσφέρει ἕνα πρότυ-
πο ἀμιγῶς θεολογικοῦ διαλόγου ποὺ παραμένει διαχρονικὰ ἐπίκαιρο. 
Τὸ ἔργο του καταδεικνύει ὅτι ἡ συνάντηση τοῦ Χριστιανισμοῦ μὲ τὶς 
ἄλλες θρησκεῖες δύναται νὰ ἐμπλουτίσει καὶ νὰ ἐμβαθύνει τὴν κατανό-
ηση, χωρὶς νὰ θέτει σὲ κίνδυνο τὶς θεμελιώδεις ἀρχὲς τῆς πίστεως. Στὴ 
σύγχρονη ἐποχὴ τῆς πολυπολιτισμικότητας, ἡ θεολογική του μέθοδος 
ἀναδεικνύεται ὡς ἐργαλεῖο ὄχι μόνο γιὰ τὴ γεφύρωση διαφορῶν, ἀλλὰ 
καὶ γιὰ τὴν ἐνίσχυση τῆς εἰρηνικῆς συνύπαρξης, βασισμένης στὸν 
ἀμοιβαῖο σεβασμὸ καὶ τὴν ἀλληλοκατανόηση. 

Ὁ θρησκευτικὸς πλουραλισμός, ἂν καὶ ἀναπόφευκτος στὶς σύγ-
χρονες πολιτισμικὰ ἑτερόκλητες κοινωνίες, ἐξακολουθεῖ νὰ ἀποτελεῖ 
πρόκληση γιὰ τὴν ὀρθόδοξη θεολογικὴ σκέψη τοῦ σήμερα. Ἡ ἀνάλυ-
ση τοῦ ἔργου τοῦ Γενναδίου ὑπογραμμίζει τὴν ἀνάγκη μιᾶς ἰσορροπη-
μένης προσέγγισης, ἡ ὁποία δὲν ὑπονομεύει τὴν ἀλήθεια τῆς πίστεως, 
ἀλλὰ ἀναζητεῖ κοινὰ σημεῖα ἐπαφῆς ποὺ μποροῦν νὰ λειτουργήσουν 
ὡς γέφυρες ἐπικοινωνίας. Σὲ μιὰ ἐποχὴ ὅπου οἱ θρησκευτικὲς δια-
φορὲς συχνὰ χρησιμοποιοῦνται ὡς ἀφορμὲς σύγκρουσης, ἡ θεολογι-
κὴ αὐτὴ μεθοδολογία προσφέρει ἕνα διαχρονικὸ παράδειγμα ἐποικο-
δομητικοῦ διαλόγου.



138

Filotheos-Fotios Maroudas

Εἶναι κρίσιμο γιὰ τὴν ὅπου γῆς σύγχρονη Ὀρθοδοξία νὰ ἐμπνέε-
ται ἀπὸ τὴν πραότητα καὶ τὴν σοφία τοῦ Γενναδίου, υἱοθετώντας πα-
ρόμοιες πρακτικὲς σὲ ἕνα κόσμο ποὺ καλεῖται νὰ ἀντιμετωπίσει τόσο 
τὶς θεολογικὲς ὅσο καὶ τὶς πολιτισμικὲς προκλήσεις τῆς θρησκευτικῆς 
ποικιλομορφίας, ἐντὸς ὁλοένα καὶ μεταβαλλόμενης σύνθεσης τῶν κοι-
νωνικῶν συνόλων. Ὁ διάλογος, ὅταν βασίζεται στὸν ἀλληλοσεβασμὸ 
καὶ τὴ βαθιὰ κατανόηση τῶν διαφορῶν, δύναται νὰ μετατραπεῖ ἀπὸ 
πηγὴ ἐντάσεων σὲ μέσο συμφιλίωσης καὶ εἰρηνικῆς συνύπαρξης, συμ-
βάλλοντας ἔτσι στὴν οἰκοδόμηση μιᾶς κοινωνίας θεμελιωμένης στὴν 
ἀλληλοκατανόηση καὶ στὸν σεβασμό. 



139

დიალოგი, N9(18), 2025

THE TEACHING ON THE ONE GOD ACCORDING  
TO THE DOCTRINE OF THE FIRST ECUMENICAL COUNCIL  

OF NICAEA BY ST GENNADIOS SCHOLARIOS, WITHIN  
THE FRAMEWORK OF DĀR AL-TAWḤĪD. A CONTRIBUTION  

TO THE THEOLOGY OF ISLAMIC-CHRISTIAN DIALOGUE

Filotheos-Fotios Maroudas*

Abstract

This paper examines the approach of Gennadios Scholarios, Pa-
triarch of Constantinople, to the doctrine of the one God—a dogma ar-
ticulated by the First Ecumenical Council at Nicaea in 325 AD. Despite 
the apparent contradiction between monotheism and Trinitarianism 
from an Islamic perspective, Scholarios sought to develop a theological 
dialogue with Islam, striving to explain the unique doctrinal position of 
the Church, which had become a vassal community under Sultan and 
Caliph Mehmed II (1432–1481), the Conqueror.

The study focuses on this first official attempt at theological en-
gagement between Christianity and Islam, highlighting Scholarios’s 
effort to present his positions without the polemical tone that often 
marked earlier exchanges. It underscores the need for a more con-
structive and mutually attentive theological approach to dialogue be-
tween the two religions. Finally, it examines Scholarios’s role as a 
mediator between the Orthodox Church and Islam, and his attempt to 
foster a dialogue essential for understanding and bridging their theo-
logical differences.

Keywords :  Gennadios Scholarios, the doctrine of the one God, 
theological dialogue, Trinitarianism, Monotheism, Ottoman rule, Millet.

*	 Université Orthodoxe du Congo, https://orcid.org/0000-0003-2583-0089



140

Petros A. Panagiotopoulos

ΚΑΙΝΟΦΑΝΕΙΣ ΠΡΟΚΛΗΣΕΙΣ  ΚΑΙ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ 
ΘΕΟΛΟΓΙΑ: ΠΡΟΦΑΝΗΣ ΑΜΗΧΑΝΙΑ  

ΚΑΙ ΕΜΦΑΝΕΙΣ ΑΠΑΝΤΗΣΕΙΣ* 

Petros A. Panagiotopoulos**

Στὴν ἄλλη πλευρὰ τοῦ Ἀτλαντικοῦ, ἡ Ἀλίσια καὶ ὁ Τζέιμς ἔχουν 

καταχωρισθεῖ ὡς ζῶντες δωρητὲς νεφροῦ. Καθένας τους πρόκειται 

νὰ δώσει ἕνα νεφρό του σὲ ἕνα γνωστό του παιδὶ ποὺ χρειάζεται με-

ταμόσχευση. Ἔχουν ἤδη ἔλθει σὲ συνεννόηση μὲ ὀνομαστὲς κλινικές, 

ποὺ θὰ τοὺς παράσχουν ὑψηλοῦ ἐπιπέδου ἰατρικὲς ὑπηρεσίες ποὺ 

θὰ ἐλαχιστοποιήσουν τοὺς κινδύνους τῆς ἐπέμβασης. Ἀπολαμβά-

νουν, ἔτσι, τὴν κοινωνικὴ ἀναγνώριση, καθὼς θὰ σώσουν ἀπὸ μία ἀν-

θρώπινη ζωὴ καὶ θὰ μειώσουν τὶς ταλαιπωρίες της. Λίγο πολὺ λοιπὸν 

αἰσθάνονται ὡς ἥρωες, ἀφοῦ θὰ σώσουν κάποιον ὑποβαλλόμενοι σὲ 

ταλαιπωρία καὶ ρίσκα.

Ἀνάμεσά τους,  ὅμως, ὑπάρχει μία ἀξιοσημείωτη διαφορά. Ἐνῶ ὁ 

Τζέιμς προβαίνει στὴν πράξη του ἀφιλοκερδῶς, ἡ Ἀλίσια ζήτησε ἀπὸ 

τὴν οἰκογένεια τοῦ ἀσθενοῦς παιδιοῦ μιὰ σημαντικὴ ἀμοιβή, ἡ ὁποία 

τῆς κατεβλήθη εὐχαρίστως. Τὰ ἠθικὰ ἀντανακλαστικὰ τῶν ἀκροατῶν 

τῆς περίπτωσης στὸ σημεῖο αὐτὸ ἐνεργοποιοῦνται καὶ ἐπισημαίνουν 

τὸ ἠθικὸ ἔλλειμμα τῆς συγκεκριμένης δωρεᾶς. Ἐξάλλου, οἱ σχετικὲς 

δικαιϊκὲς προβλέψεις ἀποτρέπουν αὐτοῦ τοῦ εἴδους τὶς συναλλαγὲς 

* Τὸ παρὸν ἀποτελεῖ ἐκτεταμένη μορφὴ Εἰσήγησης ποὺ πραγματοποιήθηκε 
στὶς 7/9/2019, κατὰ τὶς ἐργασίες τῆς 3ης Πανελλήνιας Θεολογικῆς Συνάντησης 
τοῦ Θεολογικοῦ Συνδέσμου “ΚΑΙΡΟΣ – γιὰ τὴν ἀναβάθμιση τῆς θρησκευτικῆς 
ἐκπαίδευσης”, μὲ θέμα: “Ἡ Ὀρθόδοξη Θεολογία μεταξὺ κριτικῆς σκέψης καὶ 
ἀνορθολογισμοῦ”, ποὺ διοργάνωσε στὴν Ἀθήνα (6-8 Σεπτεμβρίου 2019). 
**	 Aristotle University of Thessaloniki, https://orcid.org/0000-0001-7006-1499



141

დიალოგი, N9(18), 2025

γιὰ νὰ ἐμποδίσουν τὴν ἐμπορευματοποίηση –ἤ, ἐν πάσῃ περιπτώ-
σει, φροντίζουν ὥστε οἱ ἐνδεχόμενες ἀμοιβὲς νὰ ἔχουν ρυθμιστεῖ καὶ 
προσδιοριστεῖ ἐκ τῶν προτέρων. Ὡστόσο, τίθεται ἐν προκειμένῳ ὁ 
ἀντίλογος: τὰ παιδιὰ θὰ ὠφεληθοῦν τὸ ἴδιο, ἐνῶ σὲ μιὰ σειρὰ ἐπαγ-
γελμάτων, ὅπως ἀστυνομικοί, πυροσβέστες, διασῶστες καὶ ἄλλοι, 
ἀμείβονται ἀκριβῶς γιὰ νὰ διακινδυνεύουν τὴ ζωή τους χάριν τῆς 
ἀσφάλειας καὶ τῆς ζωῆς τῶν ἄλλων.1 Προτοῦ ὑπεισέλθουμε στὰ ἑκα-
τέρωθεν ἐπιχειρήματα (ὅπως στὸ ἠθικὸ στάτους τῶν ἐπαγγελμάτων 
ἢ τὸν ἀριθμὸ τῶν ἀνθρώπων ποὺ πεθαίνουν ὅσο βρίσκονται στὴ λί-
στα ἀναμονῆς μεταμόσχευσης εἴτε βγαίνουν ἀπὸ αὐτὴν λόγῳ ἐπιδεί-
νωσης τῆς κατάστασής τους), ἂς περάσουμε σὲ μία ἄλλη περίπτωση.

Στὴ Γαλλία μιὰ κυρία ἔμεινε ἔγκυος ἀπὸ σπέρμα τοῦ ἀδελφοῦ 
της, ὥστε νὰ μὴν ἀποκτήσει δικαιώματα στὴν (πολὺ) μεγάλη περιου-
σία τους κανένας ἄλλος. Τὸ μόνο ποὺ χρειάστηκε ἦταν νὰ ταξιδέψουν 
ἕως τὴν Καλιφόρνια, ὥστε νὰ βροῦν τὴ δότρια τοῦ ὠαρίου, ἡ ὁποία 
ἦταν ἕνα νεαρὸ κορίτσι, ποὺ προφανῶς ἀμείφθηκε ἱκανοποιητικὰ καὶ 
ἀποποιήθηκε κάθε ἄλλου δικαιώματος.2

Αὐτὰ εἶναι δύο ἀπὸ τὰ πολλὰ παραδείγματα ποὺ μποροῦν σχε-
τικὰ εὔκολα νὰ σταχυολογηθοῦν γιὰ τὸ νέο τοπίο ποὺ διαμορφώνε-
ται ἀπὸ τὴν ἀνάπτυξη τῶν βιοϊατρικῶν (καὶ ὄχι μόνο) τεχνολογιῶν 
στὴ ζωή μας. Ζητήματα ποὺ σχετίζονται μὲ τὴ γέννηση, τὴ νόσο, τὸν 
θάνατο, ἀλλὰ καὶ σημαντικὲς ἐπιλογὲς τοῦ ἀνθρώπινου βίου ἐπανα-
τίθενται μὲ νέους ὅρους, ἐντελῶς διαφορετικοὺς κάποτε ἀπὸ αὐτοὺς 
ποὺ εἶχε συνηθίσει ἡ ἀνθρωπότητα γιὰ χιλιετίες ὁλόκληρες. Κοντὰ 

1	 Βλ. Mark Cherry, “It is morally acceptable to buy and sell organs for human trans-
plantation: moral puzzles and policy failures,” στὸ Contemporary debates in Bioeth-
ics, eds. Arthur Caplan – Robert Arp (Chichester: Wiley Blackwell, 2014), 47-8. 
2	 Βλ. Adnan Mroueh, “Ethics in assistant reproductive technology,” στὸ Bioethics. 
Need for a paradigm shift?, ed. Deacon Porphyrios (Fadi) Georgi (Amchit: St 
John of Damascus Institute of Theology / University of Balammand – Academy of 
Hofgeismar, 2012), 58.



142

Petros A. Panagiotopoulos

σὲ αὐτά, προκλήσεις νέες ποὺ ἀναδιατάσσουν τὶς παραδεδομένες 
ἀνθρωπολογικὲς ἔννοιες, ὅπως αὐτὰ τοῦ μετα-ανθρώπου ἢ τῆς γενι-
κευμένης εἰσόδου τῶν μηχανῶν στὴ ζωή μας. Ζητήματα ποὺ σηματο-
δοτοῦν, μὲ ἄλλα λόγια, τὴ συνάντηση τῆς χριστιανικῆς θεολογίας μὲ 
τὴ μεταχριστιανικὴ ἐποχὴ καὶ μὲ τὸν πιὸ ἐπιτακτικὸ τρόπο μάλιστα.3

Στὰ ἐρωτήματα  αὐτὰ θὰ κληθεῖ νὰ ἀπαντήσει λοιπὸν ἡ κοινωνία 
μας ἀργὰ ἢ γρήγορα. Καὶ μάλιστα, ὁ ρυθμὸς τῶν ἐξελίξεων εἶναι τέ-
τοιος, ποὺ οἱ ἀπαντήσεις θὰ πρέπει δυστυχῶς νὰ δίνονται, προτοῦ 
νὰ ὑπάρχει ὁ ἀπαιτούμενος χρόνος γιὰ τὴ συνειδητοποίηση τοῦ με-
γέθους τῶν ἐρωτημάτων, ἀλλὰ οὔτε καὶ ἡ ἀναγκαία περίοδος γιὰ τὴν 
ὡρίμανση τοῦ σχετικοῦ προβληματισμοῦ. Τὸ ἴδιο βέβαια ἰσχύει καὶ τὴ 
συνάντηση τῆς Ἐκκλησίας μὲ τὶς συγκεκριμένες προκλήσεις, ὥστε νὰ 
προσδιοριστεῖ ἡ στάση της καὶ νὰ ἀπαντηθοῦν οἱ ἀνησυχίες τοῦ ποι-
μνίου. Κάτι ποὺ βέβαια ἰσοδυναμεῖ μὲ εὐθύνες γιὰ τὴ θεολογία της καὶ 
προϋποθέτει ἐγρήγορση, ἐνημέρωση, μελέτη καὶ διάλογο, στοιχεῖα 
ποὺ μᾶλλον τελοῦν δυστυχῶς ἐν ἀνεπαρκείᾳ στὶς μέρες μας.

Ἡ τυπολογία τῶν ἀπαντήσεων ἀπέναντι στὶς νέες προκλήσεις 
καταγράφει τρεῖς τουλάχιστον στάσεις. Τὴν πρώτη θὰ μπορούσαμε 
ἐν συντομίᾳ νὰ τὴν καλέσουμε ὡς μία ἀπάρνηση τοῦ κόσμου. Κατ’ 
αὐτήν, ἡ σύγχρονη σκέψη ἀφορμᾶται ἀπὸ ἐντελῶς ἀντιχριστιανικὲς 
ἀντιλήψεις καὶ ἀρχὲς καὶ ἀντιστρατεύεται πλήρως τὸ Εὐαγγέλιο. Στὶς 
σύγχρονες πολιτισμικὲς συνθῆκες, ἡ χριστιανικὴ πρόταση θεωρεῖται 
ὡς ἀντικουλτούρα καὶ θὰ ὁδηγηθεῖ στὴν περιθωριοποίηση.4 Αὐτὸ εἶ-
ναι ἕνα τίμημα ποὺ ὀφείλει νὰ τὸ δεχθεῖ, γιὰ νὰ διατηρήσει ἀνόθευτο 
τὸν χαρακτήρα τοῦ μηνύματός της. Παράλληλα, καὶ γιὰ νὰ ἀντεπε-
ξέλθει σὲ αὐτὸν τὸν πολιτισμικὸ πόλεμο (culture war) θὰ χρειαστεῖ 

3	 Βλ. Edmund Pellegrino, John Collins Harvey, and Kevin FitzGerald, “Must the 
Church be mute lest its truths be distorted? A response to Engelhardt,” Christian 
Bioethics 8, no. 1 (2002): 46.
4	 Bλ. Pellegrino, Harvey, and FitzGerald, “The Church,” 44.



143

დიალოგი, N9(18), 2025

νὰ ἐνεργοποιηθεῖ, ὥστε νὰ δημιουργήσει τοὺς δικούς της φορεῖς καὶ 

τὰ δικά της ἱδρύματα, ὥστε νὰ ἀπεξαρτηθεῖ ἀπὸ κάθε ὑποχρέωση 

στὶς καλούμενες “δαιμονικὲς δυνάμεις” αὐτοῦ τοῦ κόσμου, λ.χ. νο-

σοκομεῖα καὶ κλινικές, στὰ ὁποῖα δὲν θὰ γίνονται ἐκτρώσεις οὔτε θὰ 

παρέχεται δυνατότητα γιὰ εὐθανασία.5 Ὅσον ἀφορᾶ τὴν ὀρθόδοξη 

στάση στὸ πλαίσιο αὐτό, καταδικάζονται ἐπίσης καὶ οἱ τοποθετήσεις 

καὶ πρακτικὲς τῶν λοιπῶν χριστιανικῶν ὁμολογιῶν ὅτι εἶναι προ-

βληματικὲς ἢ ὅτι προδίδουν ἐξίσου τὸ εὐαγγελικὸ μήνυμα.6 Ἀξίζει 

νὰ ἀναφερθεῖ ὡστόσο, ὅτι αὐτὴ ἡ πρακτικὴ δὲν εἶναι πάντοτε εὐχε-

ρής, ὅπως ἀποδεικνύει ἡ ἐμπειρία τῶν σχετικῶν ρωμαιοκαθολικῶν 

ἱδρυμάτων, τὰ ὁποῖα γιὰ νὰ λειτουργήσουν, ὀφείλουν νὰ συμμορ-

φωθοῦν ἀπόλυτα μὲ τοὺς ἐκκοσμικευμένους κανόνες τοῦ κράτους 

στὸ ὁποῖο ἀνήκουν.7

Ἡ δεύτερη τοποθέτηση  κινεῖται στὴ γραμμὴ τῆς συγκατάθεσης 

στὸ πνεῦμα τῶν ἀλλαγῶν ποὺ συντελοῦνται. Σύμφωνα μὲ αὐτήν, ἡ 

χριστιανικὴ σκέψη ὀφείλει νὰ ἀποδέχεται τὶς περισσότερες, ἂν ὄχι 

ὅλες, τὶς ἀλλαγὲς ποὺ προσφέρει ἡ σύγχρονη ἐπιστήμη, ἐφόσον ἔτσι 

(ὑποτίθεται πὼς) ἐξυπηρετεῖται τὸ ἀνθρώπινο συμφέρον. Στὴν πιὸ 

φιλελεύθερη, ἂς ποῦμε, αὐτὴν περίπτωση, δὲν προκύπτουν ἰδιαίτε-

ρες διαφωνίες καὶ συγκρούσεις μὲ τὴ θύραθεν λογικὴ καὶ πράξη, δη-

μιουργεῖται ὡστόσο ἀσυμφωνία μὲ τὸ πνεῦμα τῆς παράδοσης καὶ 

5	 Βλ. Mark J. Cherry, “Foundations of the culture wars: compassion, love, and 
human dignity,” Christian Bioethics 7, no. 3 (2001): 299-316; Jack Freer, and Ste-
phen Wear, “Culture wars in New York state: ongoing political resistance by reli-
gious groups to the family health care decisions act,” Christian Bioethics 8, no. 1 
(2002): 9-24; Aaron E. Hinkley, “Christianity, the Culture Wars, and Bioethics: Cur-
rent Debates and Controversies in the Christian Approach to Bioethics,” Christian 
Bioethics 12, no. 3 (2006): 229-235.
6	 Βλ. Pellegrino, Harvey, and FitzGerald, “The Church,” 43.
7	 Βλ. Pellegrino, Harvey, and FitzGerald, “The Church,” 43-4; H. Tristram Engel-
hardt, Jr., “Orthodox Christian Bioethics: Some foundational differences from West-
ern Christian Bioethics», Studies in Christian Ethics 24, no. 4 (2011): 488, 490-2. 



144

Petros A. Panagiotopoulos

ἑπομένως ἐκδηλώνεται δυσκολία ἀποδοχῆς της ἀπὸ τὸ ἐκκλησιαστι-
κὸ πλήρωμα. 

Ἐνδιάμεσα ἀπὸ τὶς δύο αὐτὲς “καθαρὲς” θεωρήσεις, χωράει 
(κάπως στενὰ εἶναι ἡ ἀλήθεια) μιὰ τρίτη στάση, ἡ ὁποία ἀναζητᾶ νὰ 
ἀνταποκριθεῖ στὶς σύγχρονες ἀνθρώπινες ἀνάγκες καὶ μαζὶ νὰ ὀρ-
θοτομήσει τὴν ἀλήθεια. Νὰ προτείνει καὶ νὰ ἀναζητήσει δηλαδὴ τοὺς 
τρόπους μὲ τοὺς ὁποίους τὸ ἀνθρώπινο πρόσωπο θὰ ὠφεληθεῖ 
πραγματικὰ μέσα στὸν καταιγισμὸ τῶν ἐξελίξεων ποὺ προσφέρει ἡ 
σύγχρονη τεχνολογία καὶ δὲν ἀπωλέσει τὴν οὐσία του. 

Ἡ συνάντηση τῆς θεολογίας μὲ τὴ σύγχρονη θετικὴ σκέψη συντε-
λεῖται πλέον σὲ πεδία διαφορετικὰ ἀπὸ τὰ μέχρι τώρα γνωστά. Μπο-
ρεῖ νὰ ἐξέλιπε πλέον τὸ πνεῦμα τῆς εὐθείας ἀντιπαράθεσης μεταξὺ 
τῆς χριστιανικῆς διδασκαλίας καὶ τῶν ἐπιστημονικῶν προτάσεων, 
ποὺ εἶχε ἐκδηλωθεῖ κατὰ τὶς περασμένες δεκαετίες καὶ οἱ τόνοι ἀπὸ 
τὶς σχετικὲς διαμάχες νὰ ἔχουν πέσει αἰσθητά, ὡστόσο, ὁ διάλογος 
ἀνάμεσά τους λαμβάνει μιὰ ἀνισομερῆ τροπή, καθὼς αὐτὸ ποὺ λέγε-
ται ἐπιστημονικὴ ἔρευνα θεωρεῖται ὡς κάτι δεδομένο καὶ “ἀνέγγιχτο”. 
Ὅ,τι καὶ νὰ συμβεῖ, εἶναι ἀδιανόητο πὼς θὰ σταματήσει. Ἐν εἴδει πε-
πρωμένου, θὰ διαγράψει τὴν πορεία της καὶ ἡ ἀνθρώπινη συνείδηση 
μοιάζει ἀδύνατη νὰ μπορεῖ νὰ σταματήσει τὰ προϊόντα της. Καὶ αὐτὴ 
ἡ ἰδιάζουσα «μοιρολατρία» φέρει πλέον ἕναν καθαρὰ χρηστικὸ χα-
ρακτήρα παρὰ γνωσιολογικό. Κάποτε, δηλαδή, ἐρευνούσαμε κυρίως 
γιὰ νὰ μάθουμε τὰ μυστικὰ τῆς φύσης. Σήμερα ἐρευνοῦμε γιὰ νὰ μπο-
ρέσουμε νὰ παρέμβουμε σ’ αὐτήν. Ἀναπόφευκτα, αὐτὴ ἡ μετάλλαξη 
σημαίνει βέβαια καὶ τὴν ἰσχυροποίηση τοῦ οἰκονομικοῦ παράγοντα 
στὶς ἀντίστοιχες διαδικασίες. Ἡ φροντίδα γιὰ τὸν ἄνθρωπο σημαίνει 
κόστος καὶ ἡ παραδοχὴ αὐτὴ συνεπάγεται “ἐξορθολογισμοὺς” τῶν δι-
αδικασιῶν, μέσα στοὺς ὁποίους οἱ ἀνθρωπιστικὲς εὐαισθησίες μοιά-
ζουν ἀσύμβατες, γραφικὲς καὶ ἐν τέλει περιττές.



145

დიალოგი, N9(18), 2025

Ἡ  θεολογικὴ σκέψη πρέπει νὰ ἀντιπαλέψει πολλοὺς ἀπὸ τοὺς 
δικούς της «δαίμονες» γιὰ νὰ παραμείνει θαλερὴ σὲ αὐτὸ τὸ ἄνυδρο 
τοπίο. Πρῶτα πρῶτα νὰ ἀπαλλαγεῖ ἀπὸ τὸν πειρασμὸ νὰ εἶναι μόνο 
σκέψη. Περιττεύει μᾶλλον νὰ ἀναδείξουμε ἐδῶ τὴ σημασία τῆς πρά-
ξης καὶ νὰ ὑπενθυμίσουμε ὅτι στὴν παροῦσα φάση τῆς ὕστερης νε-
ωτερικότητας (ἢ μετανεωτερικότητας ἢ δεύτερης νεωτερικότητας), ἡ 
ἀπόφανση καθεαυτὴ ἔχει μικρὴ σημασία μπροστὰ στὴ συνολικὴ πα-
ρουσία τοῦ ὑποκειμένου τοῦ λόγου. Ἀκόμη μικρότερη σημασία ἔχουν 
οἱ θεωρητικολογίες: στὸ σκηνικὸ ποὺ διαμορφώνεται, λ.χ., καὶ μὲ 
βάση τὶς ποικίλες παρεμβάσεις στὸ ἀνθρώπινο σῶμα, ἀναγνωρίζεται 
ὡς ἀπαραίτητη ἀπὸ πολλὲς πλευρὲς ἡ συζήτηση γιὰ τὸν ὁρισμὸ τῆς 
ἀνθρώπινης φύσης. Στὸ ἀνθρωπολογικὸ αὐτὸ ἐρώτημα ἐπιχειροῦν 
νὰ ἀπαντήσουν πολλοὶ ἄλλοι: φιλόσοφοι, βιοηθικιστές, βιολόγοι κ.λπ. 
Ἡ συμβολὴ τῶν θεολόγων ὀφείλει συνεπῶς νὰ εἶναι τέτοια, ὥστε νὰ 
ἀνταποκρίνεται στὶς ἀπαιτήσεις τοῦ διαλόγου, λαμβάνοντας ὑπόψη 
τὰ σημερινὰ δεδομένα γιὰ τὴν ἀνθρώπινη οὐσία καὶ ἀποφεύγοντας 
τὶς γνωστὲς ἀτέρμονες ἐπαναλήψεις. 

Αὐτονόητη εἶναι ἀκόμα ἡ γλωσσικὴ / ἐννοιολογικὴ προσαρμο-
γὴ στὸ περιεχόμενο τῆς προαναφερθείσας συζήτησης. Σὲ αὐτὴ κε-
ντρικὸ καὶ βαρύνοντα ρόλο, δίκην «ἱερότητας», παίζουν ὅροι ἐν πολ-
λοῖς ἄγνωστοι ἢ καὶ ἀχρησιμοποίητοι στὰ καθημερινὰ ἐκκλησιαστι-
κὰ πεδία: ἀνθρώπινα δικαιώματα, ἀξιοπρέπεια, ποιότητα ζωῆς κ.ἄ. 
Ἀσφαλῶς καὶ ἐκτὸς ἀπὸ τὴν ἀποφυγὴ τῆς περὶ τῶν ὅρων σκιαμαχίας, 
ὀφείλουμε νὰ ἀναπτύξουμε εὐφυῶς κάθε ποιμαντικὴ δεοντολογία, 
διατηρώντας λειτουργικοὺς τοὺς κώδικες ἐπικοινωνίας καὶ νὰ προ-
σεγγίσουμε αὐτὲς τὶς κεντρικὲς ἔννοιες κατάλληλα, καθὼς καὶ νὰ τὶς 
ἀναδείξουμε μέσα ἀπὸ τὴ δυναμικὴ τῆς χριστιανικῆς διδασκαλίας. 

Μιὰ ἄλλη πτυχὴ ἀφορᾶ τὴν “ὀχύρωση” γύρω ἀπὸ τοὺς κανόνες 
καὶ τὸ γράμμα τῆς παράδοσης. Πολὺ συχνά, δηλαδή, μᾶς ἐνδιαφέρει 



146

Petros A. Panagiotopoulos

περισσότερο ἡ τήρηση τῶν κειμένων διατάξεων, παρὰ ἡ ἀνακούφιση 
τοῦ συγκεκριμένου συνανθρώπου. Αὐτὸ δὲν σημαίνει βέβαια κατάλυ-
ση κάθε καθιερωμένου στηρίγματος ποὺ μᾶς προσφέρει ἡ παράδοση, 
ἀλλὰ τὴ δημιουργικὴ θεώρησή του στὸ φῶς τῶν νέων ἐξελίξεων, κάτι 
ἀμιγῶς παραδοσιακό. Εἶναι χαρακτηριστικὴ λ.χ. ἡ τολμηρὴ στάση τοῦ 
Μ. Βασιλείου, ὁ ὁποῖος εἶχε τὸ θάρρος νὰ διαφοροποιηθεῖ ἀπὸ μία 
θέση καὶ αὐτῆς τῆς ἴδιας τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, στὴν ὁποία διακρίνε-
ται τὸ διαμορφωμένο ἀπὸ τὸ μὴ διαμορφωμένο ἔμβρυο, στηριζόμενος 
ἀκριβῶς στὴν ἀδυναμία ἀκριβολόγου ἀπόφανσης.8

Τὸ  ἐρώτημα λοιπὸν ποὺ ἀπὸ ποικίλες πλευρὲς τίθεται σήμερα 
εἶναι, ἂν ὁ (καὶ ἠθικὸς) σχετικισμὸς θὰ ἀντιμετωπιστεῖ ὡς ἀποδιοπο-
μπαῖος πειρασμὸς ἢ ὡς πρόκληση. Ὅπως ἀναφέραμε καὶ προηγου-
μένως, ἡ ἀπάντηση στὴν κακὴ ἐπιστήμη, δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι ἡ μὴ ἐπι-
στήμη, ἀλλὰ ἡ καλὴ ἐπιστήμη. Καὶ σὲ αὐτὸ ἔχει νὰ συνεισφέρει πολλὰ 
ἡ ὀρθόδοξη θεολογία. Ὄχι μὲ ἰουδαϊκὲς προσφυγὲς σὲ κανόνες καὶ 
ἀποφάνσεις ἄλλων ἐποχῶν καὶ περιστάσεων οὔτε καὶ σὲ γενικόλο-
γες ἀναφορὲς στὴ διδασκαλία τῆς παράδοσής της, ποὺ ἀδυνατοῦν 
νὰ κομίσουν ἁπτὲς προτάσεις ζωῆς στὰ σύγχρονα προβλήματα –

8	 Βλ. Ἔξ. 21, 22-23: “ἐὰν δὲ μάχωνται δύο ἄνδρες καὶ πατάξωσι γυναῖκα ἐν γα-
στρὶ ἔχουσαν καὶ ἐξέλθῃ τὸ παιδίον αὐτῆς μὴ ἐξεικονισμένον, ἐπιζήμιον ζημιω-
θήσεται· καθότι ἂν ἐπιβάλῃ ὁ ἀνὴρ τῆς γυναικός, δώσει μετὰ ἀξιώματος· ἐὰν δὲ 
ἐξεικονισμένον ᾖ, δώσει ψυχὴν ἀντὶ ψυχῆς”. Βασιλείου Καισαρείας, Ἐπιστολὴ 188, 
Κανονικὴ Α΄. Ἀμφιλοχίῳ περὶ κανόνων, 2, (α΄ Κανών), PG 32, 672Α: “Ἀκριβολο-
γία δὲ ἐκμεμορφωμένου καὶ ἀνεξεικονίστου παρ’ ἡμῖν οὐκ ἔστιν”. Ὁ σχολιασμὸς 
ποὺ δίνεται στὸ Πηδάλιο, πάντως, γιὰ τὸν σχετικὸ Κανόνα (2ος τοῦ Μ. Βασιλεί-
ου) ἑρμηνεύει τὴ μὴ διαφοροποίηση τοῦ ἐμβρύου (σὲ διαμορφωμένο καὶ μὴ) στὴ 
νομοτελειακὴ δυναμικὴ προοπτικὴ ποὺ ἔχει ἔτσι κι ἀλλιῶς νὰ ἐξελιχθεῖ σὲ πλήρη 
ἄνθρωπο: “Ὁ δὲ Μέγας Βασίλειος λέγει, ὅτι ἡ παρατήρησις αὕτη δὲν θεωρεῖται 
τώρα εἰς ἡμᾶς, καθ’ ὅτι καὶ ὁ τὸ ἀτελές, καὶ ἀμόρφωτον ἔμβρυον θανατώσας, φο-
νεύς ἐστιν. Ἐπειδὴ τοῦτο, ἂν καὶ τότε δὲν ἦτον τέλειος ἄνθρωπος, ἔμελλεν ὅμως 
ἀναγκαίως κατὰ τὴν ἀπαραίτητον ἀκολουθίαν τῶν νόμων τῆς φύσεως, νὰ τελειω-
θῇ,” Ἀγαπίου ἱερομονάχου καὶ Νικοδήμου Μοναχοῦ, Πηδάλιον τῆς νοητῆς νηὸς 
τῆς μιᾶς, ἁγίας, καθολικῆς καί ἀποστολικῆς τῶν Ὀρθοδόξων Ἐκκλησίας (Ἀθήνα: 
Τυπογραφία Κωνσταντίνου Γκαρπολᾶ, 1841, 2η ἔκδ.), 351.



147

დიალოგი, N9(18), 2025

ἀλλά, ἀντίθετα, μὲ τὴ διεύρυνση τῶν ὁριζόντων τῆς συζήτησης, πρὸς 
τὶς πλευρὲς ἐκεῖνες τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης, ποὺ κατεξοχὴν ἡ ἴδια 
θεᾶται στὴν πληρότητή τους καὶ μὲ τὴ μέριμνα γιὰ σύνολες τὶς ἀνθρώ-
πινες διαστάσεις. Χαρακτηριστικὴ ἐδῶ εἶναι ἡ θεολογία τοῦ πόνου, ἡ 
ὁποία ἔτσι καὶ καταφέρει νὰ ἀποφύγει τὸν πειρασμὸ τοῦ διδακτικοῦ 
βερμπαλισμοῦ, μπορεῖ νὰ προσφέρει στὸν ἄνθρωπο ποὺ ὑποφέρει 
ἀπεριόριστες προοπτικὲς ἀντιμετώπισης τῆς κατάστασής του. Ἀνα-
γνωρίζεται, δηλαδή, ὅτι ἡ κεντρικὴ φροντίδα τῆς ἀντιμετώπισης τοῦ 
πόνου ἀνήκει στὴν ἰατρικὴ ἐπιστήμη, παρέχονται ὡστόσο παράλληλα 
καὶ περαιτέρω θεωρήσεις, ποὺ ἐνισχύουν τὸ φρόνημα τοῦ νοσοῦντος 
προσώπου καὶ τοῦ δίνουν τὴν εὐκαιρία νὰ γνωρίσει πολύτιμα βιώματα 
κατὰ τὴ  δοκιμασία του.9

Μὲ αὐτὸ τὸ πνεῦμα, ὁ ἐκκλησιαστικὸς λόγος προσελκύει ἐπίσης 
καὶ ἀνθρώπους ποὺ εἰλικρινὰ ἀνησυχοῦν γιὰ τὴν πορεία τοῦ ἀνθρώ-
πινου γένους στὸν πλανήτη καὶ ἀποζητοῦν μὲ καλὴ προαίρεση τὴν 
παραμυθητικὴ προοπτικὴ ποὺ θὰ ἀπαντήσει συνολικὰ στὶς ἀγωνίες 
του. Γιατὶ εἶναι ἀλήθεια, πὼς ἕνα κρίσιμο σημεῖο στὶς ἀνθρώπινες 
ἀναζητήσεις εἶναι πὼς ἀδυνατοῦν νὰ βροῦν τὸν τρόπο ταυτόχρονης 
ἐπίτευξης τῶν βασικῶν ἀνθρώπινων ἀξιῶν, λ.χ. τῆς ἐλευθερίας καὶ 
τῆς ἰσότητας10 –καὶ πιστεύουμε πὼς ἡ ἐφαρμογὴ τοῦ Εὐαγγελίου συ-

9	 Βλ. Walker Percy, Lost in the Cosmos: The last self-help book (New York: 
Farrar Straus & Giroux, 1983); Derek S. Jeffreys, “Euthanasia and John Paul 
II’s ‘silent language of profound sharing of affection’: Why Christians should care 
about Peter Singer,” Christian Bioethics 7, no. 3 (2001): 367; Cherry, “Founda-
tions,” 305; Raymond De Vries, “Good without God: Bioethics and the sacred», 
Society 52, no. 5 (2015): 439-41; Μοναχοῦ Μωυσῆ (Ἁγιορείτη), Ὁ ἅγιος πόνος. 
Μαθητεία στὴν ἐπίσκεψη τοῦ πόνου στὴ ζωή μας (Ἀθήνα: Κέντρο Βιοϊατρικῆς 
Ἠθικῆς & Δεοντολογίας, 2005); Paul Brand καὶ Philip Yancey, Πόνος, ἕνα δῶρο 
ποὺ κανένας δὲν θέλει, μετάφρ. Ἀντώνιος Παπαγιάννης (Θεσσαλονίκη: Univer-
sity Studio Press, 2007); Γεώργιου Μαντζαρίδη, Χριστιανικὴ Ἠθική, τόμ. ΙΙ (Ἅγιο 
Ὄρος: Ι.Μ.Μ. Βατοπαιδίου, 2015, 3η ἔκδ.), 631-40.
10	 Μάλιστα   ὁ κύριος εἰσηγητὴς αὐτῆς τῆς ἀντίληψης, φιλόσοφος Isaiah Berlin 
(1909-1997), θεωρεῖ τὴ διαφθορὰ τῆς θρησκείας ὡς βασικὰ ὑπεύθυνο παράγοντα 



148

Petros A. Panagiotopoulos

νιστᾶ ἀκριβῶς τὸ πεδίο αὐτῆς τῆς συμφιλίωσης, τὸν κοινὸ τόπο ποὺ 

μπορεῖ νὰ τὶς συστεγάσει ἁρμονικὰ. Μὲ τὴν ὑποσημείωση, βέβαια, ὅτι 

αὐτὴ ἡ προσέγγιση δὲν μπορεῖ νὰ γίνει μὲ ὅρους ἐξουσίας (ἔστω καὶ 

πνευματικῆς), ἀλλὰ “ἀπὸ τὰ κάτω”, μὲ ὅρους αὐθεντικὰ βιβλικούς, δη-

λαδὴ σταυρικούς.11 

Τελικὲς / ἕτοιμες / βολικὲς  ἀπαντήσεις μᾶλλον δὲν ὑπάρχουν. Ἡ 

κάθετη ἀντίδραση καὶ ὁ ἀντιδιαμετρικός της πλήρης συσχηματισμὸς 

μὲ αὐτὸ ποὺ ἀποκαλεῖται ἐντὸς τῶν τειχῶν “κοσμικὴ λογικὴ” ἴσως νὰ 

ἀποτελοῦν περισσότερο ἀσφαλεῖς προορισμοὺς παρὰ προϊόντα συ-

γκεκριμένων ἐπιλογῶν. Οἱ συνεπεῖς καὶ οὐσιαστικὲς ἀπαντήσεις προ-

έρχονται σπανιότερα ἀπὸ ἀσφαλεῖς διακηρύξεις, ἀλλὰ κυρίως μέσα 

ἀπὸ πράξεις σχοινοβασίας, ρίσκων, ἐνδεχομένως θυσίας, καθὼς 

καὶ ἐκείνης τῆς φιλαδελφίας ποὺ ἐνίοτε ἐπιστρέφει ὡς μπούμερανγκ 

ἀγνωμοσύνης. Ἡ μέριμνα γιὰ τὸν πάσχοντα ἀδελφό, ἡ ἀναγνώριση 

τοῦ πόνου του, ἡ ἀπεμπόληση τοῦ πειρασμοῦ τοῦ κατεξουσιασμοῦ 

του καὶ ἡ ἀναγνώριση τοῦ Σαββάτου πὼς ἔγινε γιὰ τὸν ἄνθρωπο καὶ 

ὄχι ἀντίθετα, ἀποτελοῦν τὰ προφανῆ ἐχέγγυα ὅτι ἡ ἀποστολὴ τῆς Ἐκ-

κλησίας δὲν εἶναι “ἐκ τοῦ κόσμου τούτου”. Γιατὶ καὶ ἐδῶ ἰσχύει τὸ πα-

ράδοξο γιὰ τὴν ἐγκόσμια λογική (ἀνάλογο τοῦ ὅτι “ὅποιος θέλει νὰ 

σώσει τὴν ψυχή του, πρέπει νὰ τὴ χάσει”): Ἡ μεγάλη ἀγάπη γιὰ τὸν 

γιὰ τὸ  συγκεκριμένο γεγονός, βλ. Isaiah Berlin, “Two Concepts of Liberty,” στὸ 
Four essays on liberty (Oxford: Oxford University Press, 1969), 118-72; Ὁ ἴδιος, 
“Introduction,” στὸ Philosophy in an Age of Pluralism, ed. James Tully (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1994); John Robertson, “The case for the Enlighten-
ment: A comparative approach,” στὸ Isaiah Berlin’s Counter-Enlightenment, eds. 
Joseph Mali and Robert Wokler (Philadelphia: American Philosophical Society, 
2003), 79-80; Neil Burtonwood, Cultural diversity, liberal pluralism and schools: 
Isaiah Berlin and education (Abingdon: Routledge, 2006).
11	 Βλ. Dietrich Bonhoeffer, Letters and papers from prison: The enlarged edition, 
ed. Eberhard Bethge (New York: Macmillan, 1972), 17; Heinrich Bedford-Strohm, 
“Justice and long-term care: A theological ethical perspective,” Christian Bioethics 
13, no. 3 (2007): 274.



149

დიალოგი, N9(18), 2025

ἄνθρωπο καὶ τὸν κόσμο του φανερώνει ὅτι ἡ ἀφετηρία της δὲν ἔγκειται 

σὲ αὐτὸν τὸν κόσμο.

Τὸ γεγονὸς λοιπόν, ὅτι δὲν θὰ ἀκολουθήσει ἀσφαλεῖς “συνταγὲς” 

μπορεῖ νὰ συνιστᾶ διαρκῆ δοκιμασία, ἀλλὰ καὶ τὸ θάρρος της νὰ ἀγνο-

ήσει τὰ “κελύφη” ποὺ κουβαλᾶ γιὰ νὰ διασώσει τὸν πολύτιμο θησαυρὸ 

τοῦ περιεχομένου της,12  θὰ μαρτυρᾶ ἐπίσης τὴν πιστότητα στὸν λόγο 

καὶ τὸ ὑπόδειγμα τοῦ ἱδρυτῆ της.

12	 Πρβλ. γιὰ τὴ σημασία τῶν θρησκευτικῶν τελετῶν ἔναντι τῆς ἀπόδοσης δικαι-
οσύνης καὶ γενικότερα τοῦ ἀληθοῦς περιεχομένου τῆς πίστεως: “μεμίσηκα, ἀπῶ-
σμαι ἑορτὰς ὑμῶν καὶ οὐ μὴ ὀσφρανθῶ θυσίας ἐν ταῖς πανηγύρεσιν ὑμῶν· διότι 
ἐὰν ἐνέγκητέ μοι ὁλοκαυτώματα καὶ θυσίας ὑμῶν, οὐ προσδέξομαι αὐτά, καὶ σω-
τηρίου ἐπιφανείας ὑμῶν οὐκ ἐπιβλέψομαι. μετάστησον ἀπ᾿ ἐμοῦ ἦχον ᾠδῶν σου, 
καὶ ψαλμὸν ὀργάνων σου οὐκ ἀκούσομαι· καὶ κυλισθήσεται ὡς ὕδωρ κρίμα καὶ δι-
καιοσύνη ὡς χειμάρρους ἄβατος. μὴ σφάγια καὶ θυσίας προσηνέγκατέ μοι”, Ἀμὼς 
5, 21-5.



150

Petros A. Panagiotopoulos

NOVEL CHALLENGES AND CHRISTIAN THEOLOGY: 
OBVIOUS PERPLEXITY AND HIDDEN ANSWERS

Petros A. Panagiotopoulos*

Abstract 

The text initially presents two cases, the first of which refers to the 
case of kidney donation, where the donor accepted payment for her 
donation, raising ethical concerns about commodifying the body. The 
second one involves a woman using her brother’s sperm and a paid 
egg donor to secure family inheritance rights. These examples illustrate 
how new biotechnologies redefine issues of birth, disease, and death, 
challenging long-held beliefs. Society—and the Church—must respond 
rapidly despite limited time for reflection. Three main attitudes emerge: 
rejecting modern changes, fully embracing them, or seeking a balanced 
path that safeguards human dignity. Theological thought must confront 
its own limitations to remain relevant amid modern challenges. It must 
move beyond abstract theory and adapt its language to contemporary 
discussions of human nature, dignity, rights, and bioethical dilemmas. 
Tradition should not become rigid legalism but be creatively reinterpret-
ed in light of new realities, as exemplified by early Christian thinkers. Or-
thodox theology is called to offer “good science,” broadening dialogue 
and addressing all dimensions of human existence, especially suffering. 
The Church must respond humbly and non-authoritatively, prioritizing 
compassion over rules. Though no easy answers exist, its mission is 
preserved by courage, authenticity, and self-giving love.

Keywords: Bioethics, human dignity, theological response, tech
nological advancement, ethical challenges.

*	 Aristotle University of Thessaloniki, https://orcid.org/0000-0001-7006-1499



151

დიალოგი, N9(18), 2025

DIE TEILNAHME UND DIE ROLLE  
DES BISCHOFS VON ROM BEIM ERSTEN 
ÖKUMENISCHEN KONZIL (325 N. CHR.)

Spyridon P. Panagopoulos*

1. Einführende und historische Anmerkungen

Nach den erfolglosen Bemühungen des Bischofs von Córdoba, 

Ossius (300–357), sowie den „in taube Ohren fallenden“ Ermahnun-

gen des Kaisers zur Wahrung von Frieden und Einheit im Reich, 

entschied Konstantin I. (324–337) die Einberufung des ersten öku-

menischen Konzils.1 Anlass für die Einberufung des Konzils war die 

Häresie des Arianismus und damit einhergehend ein altes Problem, 

nämlich die Feier von Ostern.2 Das Konzil wurde im Mai 325 in Nizäa 

einberufen.3 Neben Kaiser Konstantin nahmen auch Alexander von 

Alexandria, Eustathios von Antiochia, Makarios von Jerusalem, da-

mals Diakon Athanasius, Cäcilian von Karthago und weitere teil. Der 

Tradition zufolge nahmen 318 Bischöfe am Konzil teil.4 Der Papst war 

* 	 Unabhängiger Forscher für Byzantinistik und Patristik, Patras (Griechenland). 
https://orcid.org/0000-0002-2857-4271
1	 Edward Watkin, The Church in Council (London 1960), S. 28-9; Karl Bihlmeyer, 
Das christliche Altertum. Zweite Periode (313-692), Kirchengeschichte, B.1 (Pa-
derborn, 1958), S. 254; Vlasios Pheidas, Ἡ Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνοδος (Athen, 1974), 
S. 100.
2	 Maurice Wiles, Archetypal Heresy Arianism through the centuries (New York, 
2004), S. 1; Bihlmeyer, Das christliche Altertum, B. 1, S. 25. 
3	 Pheidas, Η Α΄ Οικουμενική Σύνοδος, S. 22, 100; Ders. Ἡ Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνο-
δος. Προβλήματα περὶ τὴν σύγκλησιν, τὴν συγκρότησιν καὶ τὴν λειτουργίαν τῆς Συ-
νόδου (Athen 1974), S. 28; Harold Drake, Constantine and the Bishops (Baltimore, 
2000), S. 251; Bihlmeyer, Das christliche Altertum, B. 1, S. 254; Richard Hanson, 
The Search for the Christian Doctrine of God (London, 1988), S. 152. 
4	 Watkin, The Church in Council, S. 28-29; Prodromos Akanthopoulos, Κώδικας 



152

Spyridon P. Panagopoulos

nicht anwesend, wurde jedoch durch die beiden Priester der Kirche 
von Rom, Viton und Vincent, sowie durch den spanischen Bischof 
Ossius vertreten. Starke Indizien deuten darauf hin, dass Ossius den 
Vorsitz beim ersten ökumenischen Konzil innehatte.5

Zu den Beschlüssen des Konzils gehörten selbstverständlich die 
Verurteilung der arianischen Häresie und ihrer Vertreter sowie die Be-
kräftigung der orthodoxen Lehre, wie sie in einem ersten Glaubens-
bekenntnis formuliert wurde. Darüber hinaus wurden weitere kirchen-
rechtliche Entscheidungen getroffen, die in den 20 kirchlichen Kano-
nes festgehalten sind, darunter die Festlegung des Datums für das 
Osterfest sowie die Bestätigung des Metropolitansystems.6

Um die Stellung der Kirche von Rom bei der Einberufung und den 
Arbeiten des Konzils zu untersuchen, da die Protokolle der Synode 
nicht überliefert sind, werden wir versuchen, uns den Quellen zuzu-
wenden, die sich auf die Persönlichkeit sowie auf die entsprechenden 
Handlungen und Maßnahmen von Papst Silvester von Rom beziehen. 
Die Theorie, dass das Konzil von dem Papst selbst einberufen wurde, 
die Frage seiner Vertreter sowie der Bischöfe und Kleriker, die seiner 
Jurisdiktion unterstanden und am Konzil teilnahmen, ebenso wie die 
Positionen der Kirche von Rom – und damit auch die des römischen 
Bischofs – zu den beiden zentralen Themen, die das Konzil von Ni-

Ἱερῶν Κανόνων καὶ Ἐκκλησιαστικῆς Νομοθεσίας τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος 
(Thessaloniki, 2009), S. 63; William Harmless, Desert Christians An introduction 
to the Literature of Early Monasticism (Oxford, 2004), S. 28-29; Bihlmeyer, Das 
christliche Altertum, B. 1, S. 254.
5	 Henry Chadwick, The Early Church (New York, 1967), S. 130; Watkin, The Church 
in Council, S. 28-29; Orazio Marucchi, Il pontificato del papa Damaso e la storia della 
sua famiglia: Secondo larecenti scoperte archeologische (Roma, 1905), S. 21. 
6	 Jane E. Merdinger, Rome and the African Church in the Time of Augustine 
(London, 2004), S. 23; Alexander Schmemann, The idea of primacy in Orthodox 
Ecclesiology, the primacy of Peter (Aylesbury, 1963), S. 47; John Neale Mason, A 
History of the Holy Eastern Church: The Patriarchate of Alexandria (New Jersey, 
2008), S. 129, 148.



153

დიალოგი, N9(18), 2025

zäa beschäftigten, stehen im Fokus unserer Untersuchung. Bevor wir 
zur Untersuchung der Anwesenheit und der Rolle des Bischofs von 
Rom beim Ersten Ökumenischen Konzil übergehen, halten wir es für 
notwendig, auf die Rolle der Kirche von Rom bei den vornizänischen 
Synoden einzugehen.7

2. Die Rolle der Kirche von Rom  
in den vornizänischen Konzilien

Die Kirche bewahrte die apostolische Tradition, theologische Pro-
bleme durch die Einberufung von Synoden zu behandeln. Anfangs 
waren diese Probleme örtlich begrenzt. Die apostolische, ältere Kir-
che der Hauptstadt des Reiches versuchte daher, sie durch die Einbe-
rufung lokaler Synoden zu lösen.8 Es sind die “alten Bräucheˮ (ἀρχαῖα 

ἔθη), auf die im 6. Kanon des Ersten Ökumenischen Konzils Bezug 
genommen wird und die in konziliarer Form die Tradition hinsichtlich 
der administrativen und kirchlichen Grenzen bestätigen, welche in den 
ersten drei Jahrhunderten die Organisation und Verwaltung der Kirche 
bestimmten: “Τὰ ἀρχαῖα ἔθη κρατείτω, τὰ ἐν Αἰγύπτῳ, καὶ Λιβύῃ καὶ 
Πενταπόλει, ὥστε τὸν ἐν Ἀλεξανδρείᾳ ἐπίσκοπον πάντων τούτων ἔχειν 
τὴν ἐξουσίαν· ἐπειδὴ καὶ τῷ ἐν Ῥώμῃ ἐπισκόπῳ τοῦτο σύνηθές ἐστιν. 
Ὁμοίως δὲ καὶ κατὰ τὴν Ἀντιόχειαν, καὶ ἐν ταῖς ἄλλαις ἐπαρχίαις, τὰ 
πρεσβεῖα σῴζεσθαι ταῖς ἐκκλησίαις. Καθόλου δὲ πρόδηλον ἐκεῖνο· ὅτι, 
εἴ τις χωρὶς γνώμης τοῦ μητροπολίτου γένοιτο ἐπίσκοπος, τὸν τοιοῦτον 
ἡ μεγάλη σύνοδος ὥρισε μὴ δεῖν εἶναι ἐπίσκοπον. Ἐὰν μέντοι τῇ κοινῇ 
πάντων ψήφῳ, εὐλόγῳ οὔσῃ, καὶ κατὰ κανόνα ἐκκλησιαστικόν, δύο, 

7	 Siehe Uta Heil, Jan Heiner (Hrsg.), Nizäa – Das Erste Konzil Historische, The-
ologische Und Ökumenische Perspektiven (Freiburg, 2025), insbesondere die Ka-
pitel von Christoph Markschies und Hartmut Leppin. 
8	 Vlasios Pheidas, Ὁ Θεσμὸς τῆς Πενταρχίας τῶν Πατριαρχῶν, B. 1 (Athen, 
1977), S. 35, 39-40. 



154

Spyridon P. Panagopoulos

ἢ τρεῖς δι᾿ οἰκείαν φιλονεικίαν ἀντιλέγωσι, κρατείτω ἡ τῶν πλειόνων 
ψῆφοςˮ.9 Es ist bemerkenswert, dass die Kirche von Rom in der vor-
konziliaren Zeit als Metropole und folglich ihr Bischof eine übergeord-
nete administrative Autorität über ganz Italien, Sizilien, Sardinien und 
Korsika ausübte.10

Anschließend kam es im Jahr 196 auf Initiative des Bischofs von 
Rom, Viktor (189–199), zur gleichzeitigen Einberufung mehrerer lo-
kaler Synoden mit dem Ziel, den langjährigen Streit über die gemein-
same Feier des Osterfestes zwischen den Kirchen Roms und Klein-
asiens beizulegen. In diesen Ereignissen spielte Papst Victor bereits 
in den ersten Jahren seiner Wahl eine führende Rolle. Er schlug die 
gleichzeitige Einberufung lokaler Synoden vor, die das Thema der ge-
meinsamen Feier des Osterfestes untersuchen und eine Koordinie-
rung aller Positionen anstreben sollten, um eine Einigung zu erzie-
len.11 Die Entscheidung laut Eusebius lautete: “[…] ὡς ἂν μηδ’ ἐν ἄλλῃ 
ποτὲ τῆς κυριακῆς ἡμέρᾳ τὸ τῆς ἐκ νεκρῶν ἀναστάσεως ἐπιτελοῖτο 
τοῦ Κυρίου μυστήριον, καὶ ὅπως ἐν ταύτῃ μόνῃ τῶν κατὰ τὸ Πάσχα 
νηστειῶν φυλαττοίμεθα τὰς ἐπιλύσεις”,12 völlig entgegengesetzt zur 
johanneischen Tradition der Kirche Kleinasiens, vertreten durch den 
Bischof von Ephesus, Polykrates (190–196), der vertrat, dass der Os-
terfeiertag festgelegt sei und am 14. des Monats Nisan gefeiert werde: 
“[…] τῆς Ἀσίας ἁπάσης αἳ παροικίαι ὡς ἐκ παραδόσεως ἀρχαιοτέρας 
σελήνης τὴν τεσσαρεσκαιδεκάτην ὤοντο δεῖν ἐπὶ τῆς τοῦ σωτηρίου 

9	 Akanthopoulos, Κώδικας Ἱερῶν Κανόνων, S. 54.
10	 Frederick W. Puller, The primitive saints and the see of Rome (London, 1914), 
S. 8; Pheidas, Ὁ Θεσμὸς τῆς Πενταρχίας τῶν Πατριαρχῶν, B. 1, S. 39. 
11	 Konstantinos Metallidis, Ἡ ἰωάννεια παράδοση τῆς ἑορτῆς τοῦ Πάσχα καὶ ἡ 
ἐπίλυση τῆς ἔριδος ποὺ προκάλεσε στὴν Ἐκκλησία ἀπὸ τὴν Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνοδο 
(Thessaloniki, 2020), S. 5-6; Vincent Twomey, Apostolikos Thronos (Westfalen, 
1982), S. 98-99. 
12	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.23.2: (“[…] dass das Geheimnis der Auferste-
hung des Herrn an keinem anderen Tage als am Sonntage gefeiert werden dürfe 
und dass wir erst an diesem Tage das österliche Fasten beenden dürfenˮ).



155

დიალოგი, N9(18), 2025

Πάσχα ἑορτῆς παραφυλάττειν”.13 Aus diesem Grund antwortete die 
Synode von Kleinasien dem Bischof von Rom in einem Schreiben: 
“ἡμεῖς οὖν ἀραδιούργητον ἄγομεν τὴν ἡμέραν, μήτε προστιθέντες, 
μήτε ἀφαιρούμενοι”.14 Auf die entschiedene Reaktion der Kleinasier 
verhielt sich Papst Viktor streng, brach die kirchliche Gemeinschaft 
mit den Kirchen Kleinasiens ab und ermahnte auch andere Kirchen 
und lokale Synoden, ebenso zu handeln.

Vor dem Ersten Konzil von Nizäa im Jahr 325 gab es zahlreiche 
lokale Synoden.15 In einigen von ihnen spielte die Kirche von Rom 
eine entscheidende Rolle. Die bedeutendsten sind jene in Phrygien 
im Jahr 160, die laut Eusebius von Caesarea der Häresie des Mon-
tanus16 begegneten – einer Häresie, die sich weitläufig in westlichen 
Regionen wie Rom, Nordafrika und Südfrankreich ausbreitete. Ab 
dem Jahr 220 finden in Nordafrika und Kleinasien Synoden statt, die 
sich mit der Gültigkeit der Taufe von Häretikern befassen. Die be-
kannteste Synode ist die von Karthago im Jahr 255. Sie wurde vom 
heiligen Cyprian (210–258) einberufen und geleitet. Auf der Synode, 
an der zahlreiche afrikanische Bischöfe teilnahmen, wurde beschlos-
sen, dass niemand außerhalb der Kirche getauft werden kann. Au-

13	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.23.1 (“Während nämlich die Gemeinden von 
ganz Asien auf Grund sehr alter Überlieferung glaubten, man müsse den 14. Tag 
des Mondes, […], als Fest des Erlösungspascha feiern und auf jeden Fall an die-
sem Tage […]”).
14	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.24.2 (“Unverfälscht begehen wir den Tag; wir 
tun nichts dazu und nichts hinweg”).
15	 Ioannis Panagopoulos, Περὶ τῶν Οἰκουμενικῶν Συνόδων καὶ τῶν ἐπὶ τῆς 
ἐποχῆς τῶν σχέσεων Ἐκκλησίας καὶ Πολιτείας (Athen, 1939), S. 40-41.
16	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.16.10: “[…] τῶν γὰρ κατὰ τὴν Ἀσίαν πιστῶν 
πολλάκις καὶ πολλαχῇ τῆς Ἀσίας εἰς τοῦτο συνελθόντων καὶ τοὺς προσφάτους 
λόγους ἐξετασάντων καὶ βεβήλους ἀποφηνάντων καὶ ἀποδοκιμασάντων τὴν 
αἵρεσιν, οὕτω δὴ τῆς τε ἐκκλησίας ἐξεώσθησαν καὶ τῆς κοινωνίας εἴρχθησαν” (“[…] 
so kamen die Gläubigen Asiens wiederholt an verschiedenen Orten zusammen, 
prüften die neue Lehre, erkannten ihre Gemeinheit und verurteilten die Sekte, 
worauf diese Leute aus der Kirche hinausgeworfen und aus der Gemeinschaft 
ausgeschlossen wurden”).



156

Spyridon P. Panagopoulos

ßerdem wurde entschieden, dass Häretiker, die ihre Irrtümer ablegen 
und die wahre Kirche anerkennen, erneut getauft werden müssen.17 
Eine Auffassung, die auf Widerstand des Papstes von Rom, Stephan 
(254–257), und seines örtlichen Synods stieß, die behaupteten, dass 
die Taufe der Häretiker nicht doppelt gespendet werden dürfe, da ihre 
Taufe genauso gültig sei wie die der Kirche.

Im August des Jahres 314 wurde in Arles auf Initiative von Kaiser 
Konstantin dem Großen (324–337) ein lokales Konzil einberufen, um 
der donatistischen Häresie zu begegnen,18 einer Häresie, die Papst 
Silvester (314–335) energisch bekämpfte.19 An dem Konzil nahm eine 
große Zahl westlicher Bischöfe teil, die die Donatisten verurteilten, 
auf die Notwendigkeit einer einheitlichen Feier des Osterfestes20 hin-
wiesen und den Beschluss der Synode von Karthago zur Wiedertaufe 
von Häretikern revidierten. Nach Professor Skouteris wurde in Arles 
als Grundlage ihre Taufe im Namen der Heiligen Dreifaltigkeit genom-
men. Sofern also der Häretiker im Namen des Vaters, des Sohnes 
und des Heiligen Geistes getauft worden war und den gemeinsamen 
Glauben der Kirche bekannte, wurde er nicht erneut getauft, sondern 
durch einfache Handauflegung aufgenommen. Dies geschah, um das 
Herabkommen des Heiligen Geistes auf den Häretiker, der zur Kirche 
kam, zu bezeugen.21

17	 Akanthopoulos, Κώδικας Ἱερῶν Κανόνων, S. 377-380; Hubert Jedin, Ecumeni-
cal Councils of the Catholic Church (New York, 1960), S. 6-7.
18	 Lucia Pierluigi, The Petrine ministry at the Time of the First Four Ecumeni-
cal Councils: relations between the Bishop of Rome and the Eastern Bishops as 
revealed in the canons, process, and reception of the councils (Boston College 
2010), S. 14.
19	 Moore Michael Edward, “The Spirit of the Gallican Councils, A.D. 314-506,” 
Annuarium Historiae Conciliorum Internationale Zeitschrift fur Konziliengeschichs-
forschung 1-2 (2007), S. 1-52, hier auf S. 13.
20	 Siehe L’Huillier Peter, The Church of the Ancient Councils (New York, 1996), S. 
21; Ortiz de Urbina Ignacio, Nizäa und Konstantinopel (Mainz, 1964), S. 21; Drake, 
Constantine and the Bishops, S. 219.
21	 Constantinos Skouteris, Ἱστορία Δογμάτων, B. 1 (Athen, 1998), S. 274-275.



157

დიალოგი, N9(18), 2025

Es folgten die Auseinandersetzungen, die durch die häretischen 

Lehren des Arius entstanden und die der Erzbischof von Alexandria, 

Alexander (313–328), in der ersten Hälfte des vierten Jahrhunderts 

überprüfte und verurteilte. Diese Auseinandersetzungen, noch be-

vor sie ökumenische Ausmaße annahmen, wurden erfolglos von drei 

lokalen Synoden zu bewältigen versucht, die alle in Alexandria ein-

berufen wurden: die erste im Jahr 318,22 das auch den Beginn des 

Konflikts markiert, die zweite im Jahr 32023 und die bedeutendste von 

allen im Jahr 324, deren Hauptthema die Häresie des Arius war. Der 

Erzbischof von Alexandria, Alexander, beschließt, die Bischöfe der 

katholischen Kirche überall zu informieren über die neuartige Häresie, 

gemäß Epiphanios, und ihnen gleichzeitig die Beschlüsse der Syn-

ode mitzuteilen, bei der zwei Bischöfe und einige Kleriker verurteilt 

wurden, wie uns Athanasius der Große in einem Brief berichtet.24 Auf 

diese Weise wird der Kirche von Rom der dogmatische Streit, der in 

Alexandria herrscht, bekannt gemacht und wird sie in den folgenden 

Jahren stark beschäftigen.

Nach der Verbreitung der Häresie des Arius, ihrer öffentlichen 

Verurteilung durch das Konzil von Alexandria und der Bekanntgabe 

dieser Verurteilung durch Alexander von Alexandria, nahm das Pro-

blem ökumenische Ausmaße an. Kaiser Konstantin erstrebte nach 

dem Sieg über Licinius im Jahr 324 den Frieden in seinem Reich, der 

durch die langjährigen Kriege so sehr gefehlt hatte. Daher wünsch-

te er unter keinen Umständen einen theologischen Streit, der das 

Reich spalten könnte. Er selbst verfasste ein Schreiben und sandte 

22	 Bihlmeyer, Das christliche Altertum, B. 1, S. 253.
23	 James Chrystal, The First Ecumenical Council, that is the first council of the 
whole Christian world, which was held A.D. 325 at Nicaea in Bithynia, B. 1 (New 
Jersey 1891), S. 178. 
24	 Bihlmeyer, Das christliche Altertum, B. 1, S. 253.



158

Spyridon P. Panagopoulos

als Vermittler und Überbringer dieses Briefes seinen Berater, Ossius, 

Bischof von Córdoba (256–357).25 In diesem Schreiben bezeichne-

te der Kaiser den Streit einerseits als von geringer Bedeutung, da 

er sich – wie er ausdrücklich hervorhob – mit nebensächlichen und 

belanglosen Fragen befasse, und bat andererseits um die Durchset-

zung des Friedens im Reich.26

Im Jahr 325 wird in Antiochia ein neues Konzil einberufen. Die-

ses Konzil, das ursprünglich wegen der Wahl eines Bischofs für die 

Provinz Antiochia einberufen wurde und dessen Hauptthemen die 

Behandlung der arianischen Häresie, ihre Verurteilung sowie die 

Vorbereitung der Einberufung eines Ökumenischen Konzils waren, 

führte schließlich zum Konzil von Nizäa im Jahr 325.27 Bemerkens-

wert ist, dass wahrscheinlich Ossius, Bischof von Córdoba, als Vor-

sitzender der Synode von Antiochia einen Brief an Alexander, Bischof 

von Thessaloniki, einer bedeutenden Metropolregion, verfasste und 

sandte, und dass die Synode zudem ein Synodalschreiben an die Bi-

schöfe des Westens richtete.28 Zudem wurden die Beschlüsse des 

Konzils von Antiochien dem Bischof von Rom übermittelt,29 der Ver-

treter zu den Arbeiten des Ersten Ökumenischen Konzils entsandte. 

Darüber hinaus wurde der ursprüngliche Tagungsort des Konzils, die 

Stadt Ankara, verlegt, um den westlichen Bischöfen die Teilnahme zu 

25	 Bihlmeyer, Das christliche Altertum, B. 1, S. 254; Chrystal, The First Ecumen-
ical Council, that is the first council of the whole Christian world, which was held 
A.D. 325 at Nicaea in Bithynia, B. 1, S. 257.
26	 Eusebius, Vita Constantini, 2.72.1. 
27	 Chadwick, The Early Church, S. 130; Bihlmeyer, Das christliche Altertum, B. 
1, S. 254.
28	 Pheidas, Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία, B. 1, S. 422; Hilaire Marot, Conciles 
Anténicéens et Conciles Œcuméniques, Le Concile et les Conciles (Paris, 1960), 
S. 36-37.
29	 Thomas-Pierre Camelot, Conciles oecumeniques des IVe et Ve Siecles, Le 
Concile et les Conciles (Paris, 1960), S. 48.



159

დიალოგი, N9(18), 2025

erleichtern. So wurde schließlich das Konzil von Nizäa in Bithynien 

einberufen.30

Zum Abschluss dieses Abschnitts lässt sich feststellen, dass Rom 
von Anbeginn der Kirchengeschichte an bei den ersten neu auftreten-
den Problemen im Leben der Kirche nicht nur nicht gleichgültig war, 
sondern eine führende Rolle bei deren Lösung spielte. Dieses Ver-
halten ist darauf zurückzuführen, dass Rom erstens die Hauptstadt 
des Reiches war und folglich die theologischen Streitigkeiten, die im 
Osten entstanden, direkt nach Rom gelangten und eine Bedrohung 
für die Mitglieder ihrer eigenen Herde darstellten. Zweitens verfügte 
Rom über Persönlichkeiten, die sich – wie die Ergebnisse zeigen – 
als besonders geeignet erwiesen, die dogmatischen und kanonischen 
Fragen zu bewältigen, welche die Kirche in der Zeit vor dem Konzil 
von Nizäa beschäftigten.

3. Die Rolle Papst Silvesters beim  
Ersten Ökumenischen Konzil

Papst Silvester (314-335) entfaltete eine bedeutende antihäreti-
sche Tätigkeit. Er bekämpfte und verurteilte die Häresie des Donatis-
mus und nahm zugleich eine orthodoxe Haltung gegenüber dem Aria-
nismus ein, indem er Vertreter zum Konzil von Nizäa entsandte, da 
er – wie die Quellen berichten – aufgrund seines hohen Alters selbst 
nicht daran teilnehmen konnte: “Τῆς δέ γε βασιλευούσης πόλεως 
(d.h Rom) ὁ μὲν προεστὼς διὰ γῆρας ὑστέρει, πρεσβύτεροι δ᾽ αὐτοῦ 
παρόντες τὴν αὐτοῦ τάξιν ἐπλήρουν”.31 

30	 Marot, Conciles Anteniceens et Conciles Oecumeniques, S. 36-37.
31	 Eusebius, Vita Constantini, 3.7.2.1-3; Jedin, Ecumenical Councils of the Catho-
lic Church, S. 17; Vlasios Pheidas, Η προεδρία της Α΄ Οικουμενικής Συνόδου 
(Athen, 1974), S. 26-27, 34-35. 



160

Spyridon P. Panagopoulos

Neben seiner entschlossenen Haltung gegenüber dem Arianis-
mus bekräftigte Silvester nachdrücklich die seit Jahrhunderten be-
stehende Tradition der römischen Kirche hinsichtlich des Tages und 
Datums der Osterfeier und deren synodale Bestätigung. Durch sei-
ne Gesandten gelang es ihm zudem, die Übernahme der römischen 
Position durchzusetzen und diese durch einen synodalen Beschluss 
bestätigen zu lassen.32 Darüber hinaus diente die Art und Weise, wie 
seine kirchliche Jurisdiktion organisiert und verwaltet wurde, als vor-
bildliches Modell für die Kirchen von Alexandria und Antiochia – ein 
Umstand, der auch durch den 6. Kanon des Ersten Ökumenischen 
Konzils bestätigt wird: “ἐπειδὴ καὶ τῷ ἐν Ῥώμῃ ἐπισκόπῳ τοῦτο 
σύνηθές ἐστιν”.33

Die Korrespondenz von Papst Silvester im Zusammenhang mit 
dem Konzil von Nizäa ist spärlich überliefert. Aus diesem Grund ste-
hen uns nicht alle notwendigen Informationen zur Verfügung, die 
seinen Beitrag hinreichend beleuchten würden. Über die brennende 
Frage des Arianismus, die die christliche Welt auf tragische Weise 
spaltete, wurde der Bischof von Rom durch ein Schreiben Alexanders 
von Alexandria informiert; ein Schreiben, das, laut dem Kirchenge-
schichtsschreiber Sokrates Scholastikos, an alle seine Mitzelebranten 
im Dienst der katholischen Kirche gesendet wurde. Später, wie uns 
der heilige Athanasius berichtet, korrespondierte die lokale Synode 
von Antiochia im Jahr 341 mit Bischöfen Italiens, die unter der Juris-
diktion des Bischofs von Rom standen.34

Die Rolle, die Papst Silvester bei der Einberufung des Konzils 
von Nizäa spielte, ist umstritten, da drei unterschiedliche Positionen 
vertreten wurden. Die erste, hauptsächlich von westlichen Forschern 

32	 J.D. Mansi, Sanctorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio (Florence 
1759-1798), B. 2, S. 912.
33	 Mansi, Sanctorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, S. 679.
34	 Pheidas, Ἡ Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνοδος, S. 26-27.



161

დიალოგი, N9(18), 2025

angenommene und vertretene Ansicht besagt, dass Papst Silvester 
die Person war, die das Konzil einberufen hat.35 Auf der entgegenge-
setzten Seite der Frage der Einberufung des Konzils steht ein großer 
Teil der zeitgenössischen Wissenschaftsgemeinschaft, deren Vertre-
ter nicht zögerten, Papst Silvester als völlig abwesend bei den Vor-
bereitungen des Konzils darzustellen und Kaiser Konstantin als den 
einzigen Vollzieher seiner Einberufung.36 Die dritte und unserer Mei-
nung nach treffendste Auffassung verbindet die beiden Extreme und 
erkennt an, dass Silvester das Konzil nicht einberufen hat, was Werk 
des Kaisers war, es jedoch auch nicht geringachtete, da er ein gewis-
ses Interesse daran zeigte.

4. Die Vertreter des Papstes bei den Arbeiten  
des Ersten Ökumenischen Konzils

Auf dem Ersten Ökumenischen Konzil ernannte der Bischof von 
Rom nach den kirchlichen Quellen, insbesondere jenen von Eusebius 
von Cäsarea, zwei Presbyter, Vitus und Vincent, zu seinen offiziellen 
Vertretern;37 Vincent wurde nach mehreren Jahren zum Bischof von 
Capone geweiht. Die dogmatischen und kanonischen Beschlüsse des 
Konzils belegen, dass die Vertreter des Papstes ihren Auftrag erfüll-
ten, indem sie – zumindest – die Orthodoxie gegen die Irrlehre des 
Arianismus verteidigten, ihre kirchliche Jurisdiktion durch den sechs-
ten Kanon des Konzils bestätigten und die römische Position zur Feier 

35	 Ortiz de Urbina.I, Nizäa und Konstantinopel, S. 28.
36	 Neale, A History of the Holy Eastern Church, S. 136; Pheidas, Ἡ Α΄ Οἰκουμενικὴ 
Σύνοδος, S. 32-33; Ders. Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία, B. 1, S. 421.
37	 Eusebius, Vita Constantini, 3.7.2.1-3. L’Huillier, The Church of the Ancient 
Councils, S. 18; Jedin, Ecumenical Councils of the Catholic Church, S. 17; Phei-
das, Ἡ προεδρία τῆς Α΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου, S. 32-35, 34-35; Bihlmeyer, Das 
christliche Altertum, B. 1, S. 254; Chrystal, The First Ecumenical Council, that is 
the first council of the whole Christian world, which was held A.D. 325 at Nicaea in 
Bithynia, B. 1, S. 262



162

Spyridon P. Panagopoulos

des Osterdatums durchsetzen, nämlich den ersten Sonntag nach dem 
Vollmond der Frühlings-Tagundnachtgleiche.38 Die historischen Quel-
len erwähnen den Namen des Ossius nicht oder zählen ihn, falls er 
genannt wird, nicht zu den Vertretern von Papst Silvester.

Eine andere Auffassung über die Anwesenheit und das Wirken 
des Ossius auf dem Konzil ist, dass er zwar als herausragendes, viel-
leicht sogar als das herausragendste, Mitglied daran teilnahm, jedoch 
nicht als Vertreter des Bischofs von Rom fungierte; diese Aufgabe, wie 
bereits erwähnt, wurde den beiden römischen Presbytern übertragen. 
Es ist bemerkenswert, dass Sokrates Ossius von den römischen Kle-
rikern-Vertretern unterscheidet: “Ὅσιος ἐπίσκοπος Κοδρούβης οὕτως 
πιστεύω ὡς προγέγραπται· Ῥώμης Βίτων καὶ Βικέντιος πρεσβύτεροιˮ.39 
Vor dem Hintergrund dieser Auffassung drängt sich berechtigterweise 
die Frage auf: Wie kann der spanische Bischof als Erster unterschrei-
ben, wenn doch andere die Vertreter des Papstes von Rom sind? Nach 
unserer persönlichen Auffassung, die sich auf den kirchengeschichtli-
chen Historiker Sokrates und seine Darstellung stützt, unterschreibt 
Ossius als Erster nicht als Vertreter des Bischofs der ehrwürdigen 
Stadt Rom, sondern als Vorsitzender des Ersten Ökumenischen Kon-
zils,40 dessen unveräußerliches Recht es ist, als Erster die Protokolle 
des Konzils zu unterzeichnen, dem er vorsitzt: “Osius episcopus civi-
tatis Cordubensis provinciae Hispaniae dixit: Ita credo sicut superius 

38	 “Ὃν καθελοῦσα ἀνεθεμάτισε σὺν τοῖς ὁμόφροσιν αὐτοῦ, τὸν δὲ Υἱὸν ὁμοούσιον 
καὶ συνάναρχον τῷ Πατρὶ καὶ Θεὸν ἀληθινὸν καὶ κτίστην πάντων (ὀρθοδόξως) 
ἐδογμάτισε (κατὰ τὸν Προφήτην τὸν λέγοντα· ‘Ἐκ γαστρὸς πρὸ ἑωσφόρου 
ἐγέννησά σε’). Ἐτύπωσε δὲ καὶ τὸ ἅγιον Πάσχα ἑορτάζειν ἡμᾶς κατὰ τὴν κρατοῦσαν 
συνήθειαν· τινὲς γὰρ τῶν πρώην κατὰ τὴν ιδ τῆς σελήνης ἑώρταζον”. Georgius 
monachus, Χρονικόν, 110.625.4-12.
39	 Sokrates Scholastikos, Kirchengeschichte, 1.13.55-57. 
40	 Watkin, The Church in Council, S. 28-29; Pierluigi, The Petrine ministry at the 
Time of the First Four Ecumenical Councils, S. 17-18; Pheidas, Ἡ προεδρία τῆς Α΄ 
Οἰκουμενικῆς Συνόδου, S. 31.



163

დიალოგი, N9(18), 2025

scriptum est”.41 Bemerkenswert ist, dass Ossius in den Unterschriften 
des Konzils nicht den Titel eines Vertreters des Papstes trägt.

Abschließend ist die Bedeutung und die Rolle der beiden Pres-
byter-Legaten des Papstes bei den Arbeiten des Konzils aufgrund der 
Quellenarmut nur schwer vollständig zu bewerten. Obwohl sie den 
ersten und in der Kirche hochverehrten Stuhl der ehrwürdigen Stadt 
Rom vertraten und die Entscheidungen des Konzils selbstverständlich 
mit den Positionen der Kirche von Rom übereinstimmten, sahen sich 
Vitus und Vincentius mit schwierigen und beispiellosen Umständen 
konfrontiert: Die Legaten vertraten einen betagten Bischof, befanden 
sich außerhalb ihres kirchlichen Jurisdiktionsbereichs, repräsentierten 
zwar den ersten Stuhl, nahmen aber gleichzeitig an einem Ökume-
nischen Konzil teil, das in der Kirche beispiellos war und für das es 
keine gesicherten Präzedenzfälle gab. Am Konzil nahmen auch der 
Kaiser selbst, die Oberhäupter der beiden anderen großen Kirchen 
von Alexandria und Antiochia sowie selbstverständlich Ossius, der 
Bischof von Córdoba, teil – ein enger Freund und Berater des Kai-
sers sowie Vorsitzender des Konzils. Diese Personen und Umstände 
ließen unserer Meinung nach den kirchlichen Legaten des Bischofs 
Silvestros nur wenig Spielraum für eigenständige Initiativen.

5. Die Frage der Feier des Osterfestes  
und die Position der römischen Kirche

Nach dem alexandrinischen Bischof Athanasius dem Großen 
wurde das Erste Ökumenische Konzil zur Bekämpfung der ariani-
schen Häresie und zur Regelung der Osterfrage einberufen (διὰ τὴν 
Ἀρειανὴν αἵρεσιν καὶ διὰ τὸ Πάσχα συνήχθη).42 Diese Angabe des 

41	 Mansi, Sanctorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, B. 2, S. 692.
42	 Athanasius der Große, Brief an die afrikanischen Bischöfe, 26.1032.42; Neale, 



164

Spyridon P. Panagopoulos

Athanasius wird auch von L’ Huillier43 in angemessener Weise berück-
sichtigt. Wir stellen also fest, dass nicht nur das brennende Thema 
der arianischen Häresie, sondern auch die Frage des Osterdatums 
die frühe Kirche stark beschäftigte – so sehr, dass laut Eusebius 
sogar ihre Einheit erschüttert wurde: “Προϋπῆρχε δ’ ἄρα καὶ ἄλλη 
τις τούτων προτέρα νόσος ἀργαλεωτάτη τὰς ἐκκλησίας ἐκ μακροῦ 
διενοχλοῦσα, ἡ τῆς σωτηρίου ἑορτῆς διαφωνία, τῶν μὲν ἕπεσθαι δεῖν 
τῇ Ἰουδαίων συνηθείᾳ φασκόντων, τῶν δὲ προσήκειν τὴν ἀκριβῆ τοῦ 
καιροῦ παραφυλάττειν ὥραν μηδὲ πλανωμένους ἕπεσθαι τοῖς τῆς 
εὐαγγελικῆς ἀλλοτρίοις χάριτοςˮ.44

Das konfliktgeladene und gespannte Klima wurde bereits im 2. 
Jahrhundert von den Kirchen Roms und Ephesos gefördert. Die erste 
behauptete, dass das Osterfest am ersten Sonntag nach dem Voll-
mond der Frühlings-Tagundnachtgleiche (bewegliches Datum) gefei-
ert werden sollte, während die Kirchen Kleinasiens es am 14. Nisan 
(festes Datum) begingen. Diese beiden apostolischen, voneinander 
abweichenden Traditionen blieben im Leben der Kirche erhalten, mal 
friedlich und brüderlich, mal wettbewerbsorientiert und spaltend.

In der vorliegenden Angelegenheit folgte die Mehrheit der lokalen 
Kirchen im Wesentlichen der Position Roms bezüglich des christli-
chen Osterfestes. Jedoch verfügte auch die Kirche von Ephesus über 
unerschütterliche apostolische Wurzeln und ein bedeutendes kirch-
liches Erbe sowohl aus der apostolischen als auch aus der nachapos-
tolischen Zeit, was eine Nichtbefolgung unmöglich machte. Diese Tra-
dition versuchten sie beständig zu bewahren und zu verteidigen: „Τῆς 

A History of the Holy Eastern Church: The Patriarchate of Alexandria, S. 134-135; 
Bihlmeyer, Das christliche Altertum. Zweite Periode (313-692), B. 1, S. 254.
43	 “The emperor Constantine was not only preoccupied by the disagreement over 
the divine nature of the Logos but also by the different dates of Pascha”. L’Huillier, 
The Church of the Ancient Councils, S. 21.
44	 Eusebius, Vita Constantini, 3.3.5.



165

დიალოგი, N9(18), 2025

Ἀσίας ἁπάσης αἵ παροικίαι ὡς ἐκ παραδόσεως ἀρχαιοτέρας σελήνης 
τήν τεσσαρεσκαιδεκάτην ὤοντο δεῖν ἐπί τῆς τοῦ σωτηρίου Πάσχα 
ἑορτῆς παραφυλάττειν“.45

Eine entscheidende Rolle in der Kette der johanneischen Tra-
dition, die die Kirchen Kleinasiens übernommen hatten, spielte der 
Bischof von Smyrna, Polykarp (69–155). Polykarp war ein Schü-
ler des heiligen Johannes des Theologen. Johannes war einer-
seits ein Augenzeuge und Zeitzeuge der Ereignisse der Kreuzigung 
Christi, deshalb kannte er sehr genau die Daten, an denen all die 
oben genannten Ereignisse stattfanden. Andererseits nahm er in 
sein eigenes Haus auf Wunsch Jesu auch Gottesmutter, die eben-
falls Augenzeugin der Daten und Ereignisse war. Daher wagen wir 
zu vermuten, dass sowohl Johannes als auch die Gottesmutter das 
christliche Osterfest am 14. Tag des Monats Nisan feierten: “Φασὶ 
τὸν εὐαγγελιστὴν Ἰωάννην, ἐν τῇ Ἀσίᾳ κηρύξαντα, διδάξαι αὐτοὺς ἐν 
τῇ τεσσαρεσκαιδεκάτῃ τῆς σελήνης ἐπιτελέσαι τοῦ Πάσχα τὴν ἑορτήν· 
κακῶς δὲ τὴν ἀποστολικὴν νενοηκότες παράδοσιν, τὴν τῆς Κυριακῆς 
ἀναστάσεως οὐκ ἀναμένουσιν ἡμέραν, ἀλλὰ ποτὲ μὲν τρίτῃ, ποτὲ 
δὲ πέμπτῃ, ποτὲ δὲ Σαββάτῳ, ἢ ὅπως ἂν τύχῃ, πανηγυρίζουσι τοῦ 
πάθους τὴν μνήμην”.46

Diese theologische Auseinandersetzung zwischen Rom und 
Kleinasien wurde von Presbytern und Gläubigen kleinasiatischer Her-
kunft angestoßen, die der Jurisdiktion der römischen Kirche angehör-
ten und hartnäckig an ihren liturgischen Überlieferungen festhielten. 
Zweimal in der Geschichte der Kirche bis hin zum Ersten Ökumeni-
schen Konzil war ihre Einheit aufgrund der Frage nach dem Datum 
des Osterfestes bedroht, wobei das zweite Mal sogar zu einer, wenn 
auch vorübergehenden, Spaltung des Leibes Christi führte.

45	 Siehe Fn. 13.
46	 Theodoret von Kyrrhos, Αἱρετικῆς κακομυθίας ἐπιτομή, S. 24-25.



166

Spyridon P. Panagopoulos

Im Jahr 154 wurde der Bischof von Smyrna, Polykarp, entweder 
eingeladen oder begab sich aus eigenem Entschluss nach Rom, um 
die Frage der Osterfeier zu klären. Trotz des guten Willens beider Bi-
schöfe – von Rom und von Ephesus – zur Lösung der Angelegenheit, 
wurde die Meinungsverschiedenheit bestätigt, da jeder von ihnen un-
beirrt an den Traditionen seiner Kirche festhielt. Dennoch wagten sie 
es nicht, die Einheit der Kirche zu gefährden. Ja sogar, “ἐκοινώνησαν 
ἐαυτοῖς καὶ ἐν τῇ ἐκκλησία παρεχώρησεν ὁ Ἀνίκητος τὴν εὐχαριστίαν 
τῷ Πολυκάρπῳˮ.47

Ende des 2. Jahrhunderts versuchte der Bischof der Kirche von 
Rom, Viktor (189-199), das andauernde Problem des asynchronen 
Osterfestes zwischen Kleinasien und Rom zu lösen. Er berief lokale 
Synoden ein und forderte dazu auf, dass solche einberufen würden, 
um das Thema zu prüfen und eine gleichzeitige kollektive Entschei-
dung zu treffen.48 So geschah es auch. Die Entscheidungen der Mehr-
heit der örtlichen Synoden der Kirche konnten den tief verwurzelten 
Überzeugungen des Bischofs von Ephesus, Polykrates (190-196), und 
der ihn unterstützenden Synode nicht brechen, die auf dem apostoli-
schen Erbe ihrer Väter beharrten und dem Bischof von Rom folgende 
Antwort gaben: “ἡμεῖς οὔν  ἀραδιούργητον ἄγομεν τὴν ἡμέραν, μήτε 
προστιθέντες, μήτε ἀφαιρούμενοι».49 Auf die unbeirrbare Haltung der 
kleinasiatischen Bischöfe reagierten Rom und ihr Bischof Viktor über-
aus streng: “ἀθρόως τῆς Ἀσίας πάσης, ἅμα ταῖς ὁμόροις ἐκκλησίαις 
τὰς παροικίας ἀποτέμνειν, ὡς ἂν ἐτεροδοξούσας, τῆς κοινῆς ἑνώσεως 
πειρᾶται, καὶ στηλιτεύει γε διὰ γραμμάτων ἀκοινωνήτους πάντας 
ἄρδην τοὺς ἐκεῖσε ἀνακηρύττων ἀδελφούςˮ.50

47	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.24.1: “Und Anicet gestattete aus Ehrfurcht dem 
Polykarp in seiner Kirche die Feier der Eucharistie”.
48	 Jedin, Ecumenical Councils of the Catholic Church, S. 6.
49	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.24.2: “Unverfälscht begehen wir den Tag; wir 
tun nichts dazu und nichts hinweg”.
50	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.24.9: “Daraufhin versuchte Viktor, der Bischof 



167

დიალოგი, N9(18), 2025

Von unschätzbarem Wert für die Wiederherstellung der Einheit in 
der Kirche war die Vermittlung des westlichen Bischofs Irenäus von 
Lyon (177–202). Er griff ein und wies, im Namen der Mehrheit der Orts-
kirchen, darauf hin, dass die Einheit nicht wegen unwesentlicher Fra-
gen gestört werden dürfe: “[…] ὁ Εἰρηναῖος ἐκ προσώπου ὧν ἡγεῖτο 
κατὰ τὴν Γαλλίαν ἀδελφῶν ἐπιστείλας, παρίσταται μὲν τῷ δεῖν ἐν μόνῃ 
τῇ τῆς κυριακῆς ἡμέρᾳ τὸ τῆς τοῦ κυρίου ἀναστάσεως ἐπιτελεῖσθαι 
μυστήριον, τῷ γε μὴν Βίκτορι προσηκόντως, ὡς μὴ ἀποκόπτοι ὅλας 
ἐκκλησίας θεοῦ ἀρχαίου ἔθους παράδοσιν ἐπιτηρούσαςˮ.51

Die Synode von Arles wurde von Kaiser Konstantin dem Großen 
am 1. August 314 einberufen.52 An ihr nahmen zahlreiche westliche 
Bischöfe teil und sie bekräftigte unter anderem die feste Position der 
Kirche von Rom für eine einheitliche Feier des christlichen Oster-
festes: “De observatione Paschae Domini, ut uno die et tempore per 
omnem orben observetur, et juxta consuedinem litteras ad omnes tu 
dirigasˮ.53 Ja sogar übertrug sie dem Bischof von Rom die Aufgabe, 
das Datum des Osterfestes eines jeden Jahres gemäß dem Mond-
kalender zu bestimmen und bekanntzugeben.54

Bei den Verhandlungen des Ersten Ökumenischen Konzils 
scheint sich die Position der Kirche von Rom durchgesetzt zu ha-

der römischen Kirche, die Gemeinden von ganz Asien sowie die angrenzenden 
Kirchen insgesamt als ketzerisch von  der Gemeinschaft und Einheit auszus-
chließen, und rügte sie öffentlich in einem Schreiben, worin er alle dortigen Brüder 
als außerhalb der Kirchengemeinschaft stehend erklärte”.
51	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.24.11.1-7: “Unter anderen richtete auch 
Irenäus im Namen der ihm untergebenen gallischen Brüder ein Schreiben an 
ihn. Darin tritt er zwar dafür ein, dass man nur am Sonntage das Geheimnis der 
Auferstehung des Herrn feiern dürfe, aber er mahnt auch Viktor würdig und ein-
dringlich, er solle nicht ganze Kirchen Gottes, die an alten, überlieferten Bräuchen 
festhalten, ausschließen […]”.
52	 Drake, Constantine and the Bishops, S. 219.
53	 Isidori Mercatoris, Concilium Arelatense, PL. 130, 375.
54	 Ortiz de Urbina, Nizäa und Konstantinopel, S. 106; Drake, Constantine and the 
Bishops, S. 219.



168

Spyridon P. Panagopoulos

ben. Von besonderem Interesse wäre es selbstverständlich auch, die 
Haltung der kleinasiatischen Bischöfe zu untersuchen, die am Konzil 
teilnahmen. Allem Anschein nach begann die Praxis der Feier am 14. 
Tag des Monats Nissan selbst in den Kirchen Kleinasiens nachzu-
lassen. Insbesondere die in der östlichen Kirche führende Kirche von 
Alexandria neigte zur Position Roms. Die Väter des Konzils bearbei-
teten und ‘regelten’ das langjährige Problem der gemeinsamen Feier 
des Osterfestes, indem sie als Tag der Feier den ersten Sonntag 
nach dem Vollmond nach der Frühlingstagundnachtgleiche festleg-
ten – vorausgesetzt, dass das jüdische Pessach55 entweder bereits 
gefeiert worden ist oder nicht auf denselben Tag fällt. Diese Entschei-
dung wurde unmittelbar nach ihrer Festlegung den örtlichen Kirchen 
und vom Kaiser Konstantin mitgeteilt: “εὐαγγελιζόμεθα δὲ ὑμᾶς καὶ 
περὶ τῆς συμφωνίας τοῦ ἁγιώτατου ἡμῶν Πάσχα, ὅτι ταῖς ἡμετέραις 
εὐχαῖς κατωρθώθη καὶ τοῦτο τὸ μέρος, ὥστε πάντας τοὺς τῆς Ἐώας 
ἀδελφούς, τοὺς τὸ πρότερον μὴ ποιοῦντας σύμφωνα Ῥωμαίοις καὶ 
ὑμίν καὶ πάσι τοῖς ἐξ ἀρχῆς φυλάττουσι τὸ Πάσχα, ἐκ τοῦ μεθ’ ὑμῶν 
ἄγειν”.56 Die Annahme der Entscheidung bezüglich der gemeinsamen 
Feier des Osterfestes war allgemein. Abschließend sei erwähnt, dass 
die Kirche von Alexandria durch das Konzil die Verantwortung für die 
Festlegung des Osterdatums jedes Jahres57 übernommen hat, eine 
Zuständigkeit, die vor den Arbeiten des Ersten Ökumenischen Kon-
zils bei der Kirche von Rom lag. Diese Entscheidung wurde von der 
Kirche von Rom mehrfach missachtet.

Nach der umfassenden Darstellung der historischen Ereignisse 
rund um den Ursprung und den gesamten Verlauf der Auseinander-
55	 Pheidas, Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία, B. 1, S. 284; Martin Annick, Athanase d’Alex-
andrie et l’Eglise d’Egypte au IVe siècle (328-373) (Rome, 1996), S. 157-8.
56	 Mansi, Sanctorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, B. 2, S. 912CD; 
Ortiz de Urbina, Nizäa und Konstantinopel, S. 106-107. 
57	 Martin, Athanase d’Alexandrie, S. 159-160; Ortiz de Urbina, Nizäa und Kon-
stantinopel, S. 107-108.



169

დიალოგი, N9(18), 2025

setzung zwischen der Kirche von Rom und der kleinasiatischen Kirche 
über die Feier des Osterfestes wird deutlich, dass beim Konzil die Po-
sition der Kirche von Rom vorherrschte. Diese Entscheidung war eine 
Folge der Positionen, der Rolle und der Tätigkeiten der Vertreter des 
Papstes und der Geistlichen seiner Jurisdiktion, obwohl das Konzil in 
Nikaia in Bithynien, einer historischen Provinz Kleinasiens, einberufen 
wurde und zahlreiche kleinasiatische Bischöfe daran teilnahmen.

7. Das Problem des Arianismus  
und die Haltung der Kirche Roms

Der Funke, der versuchte, die Kirche zu zerstören, ‚entflammte‘, 
als dem Erzbischof von Alexandria, Alexander, die Häresie seines 
Presbyters bekannt wurde. Das Beharren und die Weigerung des Ari-
us, den Aufforderungen seines Bischofs nachzukommen, verschärf-
ten die Lage. Die Akzeptanz des Arianismus durch Bischöfe bedeu-
tender kirchlicher Zentren, wie Eusebius von Nikomedia (320-341) 
und der andere Eusebius, Bischof von Cäsarea (340), bestätigten 
die rasche Ausbreitung und die ökumenische Dimension, die diese 
Häresie annahm. 

Die ganze Angelegenheit konnte, insbesondere nach der Be-
kanntmachung der theologischen Differenz und der offensichtlichen 
Absetzung des Arius durch den Erzbischof von Alexandria, Alexander, 
die Kirche des alten Rom nicht unberührt lassen, welche in vielfältiger 
Weise reagierte. Es wurde sofort einer ihrer angesehensten Bischöfe, 
der heilige Bischof von Cordoba, entsandt, um die Angelegenheit zu 
prüfen. Natürlich mag der Kirchenhistoriker Sozomen festhalten, dass 
Ossius vom Kaiser entsandt wurde, um die Ausbreitung dieser geistli-
chen Pandemie zu verhindern,58 doch bedeutet das keineswegs, dass 

58	 Pheidas, Ἡ Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνοδος, S. 171; Pierluigi, The Petrine ministry at 
the Time of the First Four Ecumenical Councils, S. 16.



170

Spyridon P. Panagopoulos

er seine kirchlichen Rechte und seine Zugehörigkeit unter den Ein-
fluss des Bischofs von Rom aufgegeben habe.

Den Bischof Ossius unterstützte sowohl die Kirche von Alexand-
ria im Jahr 324 und Antiochia im Jahr 325 als auch nach dem Konzil 
von Nizäa die Kirche von Rom durch ihren Bischof Silvester bei der 
Bekämpfung des Arianismus.59 Bei den Arbeiten des Ersten Ökume-
nischen Konzils traten Bischof Ossius von Córdoba, die Vertreter des 
Papstes Silvester, Alexander, Bischof von Thessaloniki, Caecilianus 
von Karthago und weitere, die entweder unter direkter oder indirekter 
Aufsicht der Kirche von Rom standen, eindeutig als Gegner und Kri-
tiker der Lehre des Arius auf. Dadurch bewegten sie die Gesamtheit 
der teilnehmenden Bischöfe dazu, dieselbe Haltung einzunehmen 
und den Arianismus zu verurteilen.60 Die arianisch gesinnten Bischöfe 
ließen das oben genannte Ereignis nicht unbeantwortet und betrach-
teten das Eingreifen des Bischofs von Rom im Osten als unzulässig.61 
Gleichzeitig unterstützte die Kirche von Rom den vielfach von den 
Arianern verfolgten Athanasius den Großen.

Nach dem Ersten Konzil von Nizäa traten bedeutende kirchliche 
Persönlichkeiten der Kirche von Rom, wie Hieronymus, Hilarius von 
Poitiers (350-367), Athanasius der Große und Ambrosius von Mailand 
(374-397), der Häresie entgegen und führten bis zum Zweiten Öku-
menischen Konzil von Konstantinopel, der Synode von Aquileia im 
Jahr 381 und der Synode von Rom im Jahr 382 einen unerbittlichen 
Kampf gegen sie, wodurch der Arianismus sowohl im Osten als auch 
im Westen zurückgedrängt wurde. Eine Ausnahme bildet Papst Libe-
59	 L’Huillier, The Church of the Ancient Councils, S. 21; Pierluigi, The Petrine 
ministry at the Time of the First Four Ecumenical Councils, S. 16; 
60	 Pierluigi, The Petrine ministry at the Time of the First Four Ecumenical Coun-
cils, S. 16.
61	 Pheidas, Ὁ Θεσμὸς τῆς Πενταρχίας τῶν Πατριαρχῶν, B. 1, S. 98-99; Ders., Ἡ 
προεδρία τῆς Α΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου, S. 60.



171

დიალოგი, N9(18), 2025

rius (352–366), der nach Druck der Annahme der Häresie nachgab.62 
So also trug die Kirche des alten Rom, ähnlich wie bei der Frage der 
Feier des Osterfestes, zusammen mit den Mitgliedern ihres kirchli-
chen Zuständigkeitsbereichs, die an der Synode teilnahmen, maß-
geblich zur Verurteilung der arianischen Häresie und zum Sieg der 
Orthodoxie im Reich bei.

Fazit

Die Zusicherung der zweiten Person der Heiligen Dreifaltigkeit, 
Jesu Christi, dass er nach seiner Himmelfahrt die Kirche nicht ver-
lassen, sondern sie bis ans Ende der Zeiten durch den Heiligen Geist 
begleiten werde, sowie der Versuch, die ersten Probleme der Kirche 
durch die Einberufung des Apostelkonzils in Jerusalem zu lösen, führ-
ten zur Herausbildung des synodalen Prinzips als Organisationsform 
der Kirche. Die Präsenz der römischen Kirche bei den vorkonstanti-
nischen Lokalsynoden war teils unscheinbar und zurückhaltend, teils 
hingegen von zentraler Bedeutung. Auf Grundlage des sechsten Ka-
nons des Ersten Ökumenischen Konzils, der im Wesentlichen den 
bestehenden alten Brauch bestätigte und zur Norm erhob, stand die 
ältere Romkirche in Gerichtsbarkeit über ganz Italien, Sizilien, Sardi-
nien und Korsika.

Die Vertreter des römischen Bischofs (Vikare oder Legaten) wur-
den von ihrem Oberhaupt für die Arbeiten der Konzilien ausgewählt 
und entsandt; sie überbrachten die Schreiben des Papstes und vertra-
ten – mit nur wenigen Ausnahmen – dessen Positionen. Ihr kirchlicher 
Rang konnte dabei variieren. Ihr Ansehen in den Beratungen der Kon-
zilien als Legaten der ersten und ältesten Romkirche sowie als Ver-
treter der orthodoxen Lehre war – insbesondere in den ersten sechs 
Jahrhunderten – bedeutend. Obwohl sie die Beschlüsse der Konzilien 

62	 Merdinger, Rome and the African Church in the Time of Augustine, S. 201.



172

Spyridon P. Panagopoulos

als erste unter den kirchlichen Amtsträgern unterzeichneten, führten 
sie nicht notwendigerweise den Vorsitz und standen auch nicht immer 
den Verhandlungen der Synode vor.

Zur Zeit des Ersten Ökumenischen Konzils amtierte Silvester als 
Bischof von Rom. An den Beratungen des Konzils nahm er aufgrund 
hohen Alters nicht teil. Er stellte sich gegen die Häresie des Arius und 
brachte die jahrhundertealte Position der römischen Kirche hinsicht-
lich der Feier des Osterfestes zum Ausdruck. Der Bischof von Rom 
berief das Konzil von Nizäa nicht ein, zeigte jedoch entsprechendes 
Interesse. Er entsandte als seine Vertreter die Presbyter der römi-
schen Kirche, Vitus und Vincentius. In einigen Quellen wird auch Os-
sius, Bischof von Córdoba, als Vertreter Silvesters genannt; er war 
Berater des Kaisers, spielte eine führende Rolle bei der Vorbereitung 
des Konzils und stand ihm als Vorsitzender vor. Bischöfe aus der Ju-
risdiktion der römischen Kirche nahmen aus Europa, Thrakien, Ma-
kedonien, Achaia, Epirus, Hispanien, Italia, Nordafrika, Dakien, My-
sien, Kalabrien, Pannonien und Sardinien teil. Die vier bedeutendsten 
Persönlichkeiten im römischen Einflussbereich waren: Alexander von 
Thessaloniki, Protogenes von Serdica, Caecilianus von Karthago und 
Ossius von Córdoba.



173

დიალოგი, N9(18), 2025

THE PARTICIPATION AND ROLE  
OF THE BISHOP OF ROME AT THE FIRST  

ECUMENICAL COUNCIL (325 AD)

Spyridon P. Panagopoulos*

Abstract

This paper examines the role of the Church of Rome in both the 
pre-Nicene Councils and the First Ecumenical Council, either through 
the participation of the Bishop of Rome himself or through the par-
ticipation of his representatives. Issues regarding Arianism and the 
calculation of the date of Easter are also examined. The attempt to 
resolve the first problems of the Church by convening the Apostolic 
Council in Jerusalem, led to the development of the synodal principle 
as the organizational form of the Church. The presence of the Roman 
Church at the pre-Constantinian local synods was sometimes incon-
spicuous and reserved, but at other times of central importance. The 
representatives of the Roman bishop (vicars or legates) were selected 
and sent by their superior to participate in the work of the councils. At 
the time of the First Ecumenical Council, Silvester served as Bishop of 
Rome. He opposed the heresy of Arius and expressed the centuries-
old position of the Roman Church regarding the celebration of Easter. 

Keywords :  First Ecumenical Council, Rome, Arianism, Easter, 
Rome.

*	 Unabhängiger Forscher für Byzantinistik und Patristik, Patras (Griechenland). 
https://orcid.org/0000-0002-2857-4271



174

Archimandrite Chérubin Veletzas

PAIX ET GUERRE:  
LA THÈSE DE L’EGLISE ORTHODOXE RUSSE  

ET DE L’EGLISE CATHOLIQUE 

Archimandrite Chérubin Veletzas*

Dans le bouleversement polémique des dernières années, et plus 
précisément en ce qui concerne la guerre en Ukraine, il semble par-
fois que les politiques et les diplomates des pays d’occident (Europe 
et États-Unis) et ceux de la Russie ne parlent pas la même langue. 
Puisque la religion est un élément constitutif de la civilisation de 
chaque pays (même si dans le cadre politique un État peut se décla-
rer laïc, voir athée), et alors elle façonne la pensée et le tempérament 
des peuples, une brève présentation des textes officiels de la doctrine 
sociale de l’Église Orthodoxe Russe et de l’Église Catholique pourrait 
expliquer cette différence, au moins dans quelques points. 

I. 	 Dans “les bases de la conception sociale de l’Église ortho-
doxe russe”,1 document adopté par le Synode du patriarcat 
de Moscou en 2000, la paix est traitée en liaison avec la 
question de la guerre.2 L’articulation des thèses de ce do-
cument est la suivante: La guerre est un événement conti-
nu dans l’histoire de l’humanité. Elle n’est que l’expression 
physique de la haine mortelle du frère; elle est un mal qui 
émane, comme tous les maux en l’homme, de l’abus cou-
pable du don de la liberté. Son résultat inévitable est le 
meurtre, condamné par Dieu. Les Chrétiens, qui vivent dans 

*	 MA de Théologie Orthodoxe, Église de Grèce. https://orcid.org/0000-0002-
0950-4251
1	 Les bases de la conception sociale de l’Église orthodoxe russe: http://orthodox-
europe.org/page/3/6.aspx (dernier accès 15.09.2025)
2	 Les bases, §§ 8.1 – 8.5.



175

დიალოგი, N9(18), 2025

le monde marqué par le mal et par la violence, sont confron-
tés à l’obligation de participer aux combats militaires. “Tout 
en reconnaissant la guerre comme un mal, l’Église ne dé-
fend pas à ses fidèles de participer aux opérations militaires, 
lorsqu’ il s’agit de défendre le prochain ou de restaurer la 
justice bafouée. La guerre est alors indésirable mais inévi-
tableˮ. Dans le contexte de la protection et de la défense du 
prochain, de la justice et de la liberté, l’Église regarde une 
application des paroles du Christ que le plus grand amour est 
de donner sa vie pour ses amis (Jn 15,13).

Selon la phrase du Christ “ceux qui ont pris le glaive périront par 
le glaiveˮ (Mt. 26,52), il existe une guerre juste. Les principes moraux 
des guerres se sont “l’amour du prochain, l’amour de son peuple et 
de sa patrie; la notion des besoins des autres peuples; la certitude de 
ce que l’utilisation des moyens immoraux ne peut concourir au bien 
du peupleˮ. Le combattant donc ne doit pas perdre toute moralité, en 
oubliant que son adversaire est un homme comme lui-même. 

Malgré certains critères d’une guerre juste (le document en cite 
ceux de la tradition occidentale en faisant allusion qu’il les accepte), 
les conditions internationales actuelles ne permettent pas de distin-
guer toujours les guerres d’agression des guerres défensives. 

“La guerre doit être conduite avec la colère du juste, mais sans 
méchanceté, ni vise, ni cupidité (1 Jn 2,16) ni autres engeances infer-
nalesˮ. Les combattants doivent avoir une attitude humanitaire envers 
les victimes de la guerre, les captifs, les blessés et la population civile 
ennemie. 

Il est extrêmement nécessaire que le mal et le bien soient abso-
lument distincts, pour qu’en combattant le péché ne se lie à lui. “C’est 
seulement en vainquant le mal dans son âme que l’homme peut se 
permettre de recourir en toute justice à la force. […] La loi morale 



176

Archimandrite Chérubin Veletzas

chrétienne ne condamne pas la lutte contre le mal ni le recours à la 
force contre celui qui fait le mal, pas même la privation de vie en tant 
que mesure extrême: elle condamne la méchanceté du cœur humain, 
le désir d’humilier ou de faire périr qui que ce soitˮ. 

La paix est tout d’abord un don de la grâce de Dieu; sa notion 
biblique est plus large que sa conception dans l’ordre politique. La 
paix de Dieu est incomparablement plus haute que la paix que les 
hommes sont capables de créer par leurs propres efforts. “La paix de 
l’homme avec Dieu, la paix avec soi-même et avec les autres hommes 
en sont des aspects indissociablesˮ. Dans la Bible la paix a un carac-
tère eschatologique: le Messie est le Prince de la paix (Is. 9,8). Dans 
l’Ancien Testament, la paix est un devoir de l’humanité: elle est le fruit 
de la justice comme relation d’alliance avec Dieu. Quand on obéit aux 
commandements de Dieu sur la justice, alors en découlent la paix, 
l’ordre et le calme. D’ailleurs, dans le Nouveau Testament, c’est le 
Christ qui donne la paix, et il est “l’état normal de l’âme humaine com-
blée de grâce, libérée de l’esclavage du péchéˮ. 

La paix comme don de l’Esprit Saint (Rom 15,13; Gal 5,22) 
caractérise la vie de l’Église. Chaque membre de l’Église doit faire 
des efforts pour acquérir la paix, indépendamment du temps et des 
conditions de la vie. Également, “la paix, don de Dieu qui transfigure 
l’homme intérieur, doit se révéler à l’extérieurˮ. La paix est le lien de 
l’unité de l’Esprit et aussi une des commandements fondamentaux du 
Christ, car “Bienheureux les artisans de paix car ils seront appelés fils 
de Dieuˮ (Mt. 5,9). 

“L’Église orthodoxe russe aspire à remplir ce rôle d’artisan de 
paix, aussi bien au plan national qu’au plan international, en s’efforçant 
de résoudre différents conflits et d’amener les peuples, les groupes 
ethniques, les gouvernements et les forces politiques à trouver un ac-
cord. A cet effet, elle adresse sa parole aux détenteurs du pouvoir et 



177

დიალოგი, N9(18), 2025

aux autres groupes sociaux influents. Elle s’emploie à organiser des 
pourparlers entre adversaires et à aider ceux qui souffrent. L’Église 
s’oppose également à toute propagande de guerre ou de violence de 
même qu’aux différentes manifestations de haine, capables de provo-
quer un conflit fratricideˮ. 

II. 	 Dans la doctrine sociale de l’Église Catholique3 on voit une 
conception presque identique en ce qui concerne la notion 
biblique de la paix et sa dimension dans la vie de l’Église, 
alors que les différences se multiplient en ce qui concerne la 
question de la guerre. 

Ainsi, dans les aspects bibliques, la paix est fondée sur la re-
lation entre l’homme et Dieu, car “la paix est avant tout un attribut 
essentiel de Dieu: ‘Yahvé-Paix’ (Jg 6:24)ˮ. La paix est beaucoup plus 
que la simple absence de guerre: elle est un don de Dieu, elle pré-
sente la plénitude de la vie, elle est un élément de l’ère messianique. 
On y trouve aussi l’expression “Prince de la Paixˮ, attribuée au Christ, 
qui est “notre paixˮ, et la notion de la paix comme réconciliation avec 
Dieu et avec les frères, qui rend le Chrétien un artisan de la paix et 
héritier du Royaume de Dieu, selon Mt 5,9. La paix est également 
vue comme le fruit de la justice et aussi le fruit de l’amour – cette 
dernière notion manque du texte russe-. La promotion de la paix est 
un devoir de tous les Chrétiens: “il est absolument nécessaire que la 
paix commence par être vécue comme une valeur profonde dans l’in-
timité de toute personne; ainsi elle peut se répandre dans les familles 
et dans les diverses formes d’agrégation sociale, jusqu’à impliquer 
la communauté politique toute entièreˮ4. En outre, “la promotion de 

3	 Compendium de la doctrine sociale de l’Église Catholique, §§ 488-520: https://
www. vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_just-
peace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html (dernier accès 15.09.2025).
4	 Compendium, § 495.



178

Archimandrite Chérubin Veletzas

la paix dans le monde fait partie intégrale de la mission par laquelle 
l’Eglise continue l’œuvre rédemptrice du Christ sur la terre. De fait, 
l’Eglise est, dans le Christ, ‘sacrement’, c’est-à-dire signe et instru-
ment de paix dans le monde et pour le mondeˮ. Les présuppositions 
de la paix se sont le pardon et la réconciliation réciproques, sans 
“annuler les exigences de la justice ni, encore moins, barrer le che-
min qui conduit à la vérité: justice et vérité représentent plutôt les 
conditions concrètes de la réconciliationˮ.5 

Un élément très important de ce qui concerne la vie et le rôle de 
l’Église, absent dans le document russe, est que l’Église lutte pour la 
paix par la prière: “la prière ouvre le cœur non seulement à un rapport 
profond avec Dieu, mais aussi à la rencontre avec le prochain sous le 
signe du respect, de la confiance, de la compréhension, de l’estime et 
de l’amourˮ. Au sommet de cette dimension pacifiante de la prière se 
trouve la prière liturgique; d’où les Journées Mondiales de la Paix et 
les messages pontificaux pour cette occasion. “La paix s’affirme seu-
lement par la paix, celle qui n’est pas séparable des exigences de la 
justice, mais qui est alimentée par le sacrifice de soi, par la clémence, 
par la miséricorde, par la charitéˮ. 

III. 	 Si dans les aspects bibliques et ecclésiologiques de la paix 
on ne constate que des moindres différences, nous ne pou-
vons pas affirmer la même chose sur la question de la guerre. 
Ainsi, pour l’Église Catholique, la guerre est l’échec de la 
paix, “la faillite de tout humanisme authentiqueˮ,6 tandis que 
pour le texte russe elle est le résultat de la haine et d’abus 
de la liberté humaine. De même, pour l’Église Catholique la 
violence ne constitue jamais une réponse juste: “il devient 

5	 Compendium, § 518.
6	 Compendium, § 497.



179

დიალოგი, N9(18), 2025

humainement impossible de penser que la guerre soit, dans 
notre ère atomique, le moyen adéquat pour obtenir justiceˮ. 
En revanche, il est indispensable de chercher des solutions 
alternatives à la guerre pour résoudre les conflits internatio-
naux. C’est pourquoi la doctrine sociale catholique souligne 
l’importance des organisations mondiales qui favorisent la 
paix et instaurent les relations de confiance réciproque. 

En ce qui concerne une guerre de défense, les deux documents 
se trouvent en accord: la défense est à la fois droite et devoir des États 
agressés, dans la mesure que tous les autres moyens d’y mettre fin se 
soient révélés impraticables ou inefficaces et que l’emploi des armes 
n’entraîne pas des maux et de désordres plus graves que le mal à éli-
miner. Sur les principes moraux et humanistes au cours de la défense 
de la paix et en ce qui concerne les devoirs en face des innocents, de 
la population civile, des réfugiés et des adversaires, les deux textes se 
sont proches, même si dans le Compendium toutes les questions se 
trouvent plus systématisées et plus développées, avec une référence 
directe au principe de l’humanité et aux Droits de l’homme.7 

En outre, la doctrine sociale catholique consacre plusieurs para-
graphes sur les questions particulières comme les génocides, les me-
sures contre ceux qui menacent la paix, le désarmement, les armes 
biologiques, le contrôle de la production et du trafic des armes, l’impli-
cation des enfants aux conflits armés, la condamnation du terrorisme 
et notamment du terrorisme proclamé au nom de Dieu. 

IV. 	 Nous avons déjà souligné l’équivalence des deux doctrines 
sociales en ce qui concerne la conception de la paix sur la 
base biblique – théologique et sur le rôle de l’Église à la pro-
motion de la paix. Ce qui est étonnant, est la différence du dé-
veloppement entre les deux textes: le texte russe commence 

7	 Compendium, §§ 500-505.



180

Archimandrite Chérubin Veletzas

par la guerre pour céder le passage à la paix, tandis que la 
priorité pour le texte catholique se trouve à la paix: la guerre 
n’est que le bouleversement de la paix. Cette différence, 
qui conduit également aux différentes solutions proposées, 
même en ce qui concerne l’implication de l’Église aux conflits 
armés, est bien compréhensible, si nous considérons que: 

1) 	 il n’existe pas une “doctrine sur la guerreˮ, puisque la 
guerre n’a aucune place dans l’Église, qui est le lieu de 
l’amour, de la paix et de la réconciliation. La guerre est 
alors une réalité concrète en dehors du message évan-
gélique.

2) 	 Toutes les réponses ont été données aux questions 
concrètes et particulières, non pas identiques dans les 
deux cas; il s’agit donc des différences sur l’application 
de la conception chrétienne de la guerre, qui semble 
commune. 

3) 	 Le document élaboré par le Synode de l’Église ortho-
doxe de Russie, selon son introduction, “entend servir 
les besoins du plérôme de l’Église orthodoxe russeˮ; en 
revanche, le Compendium s’adresse aux tous les catho-
liques (et plus largement aux tous les Chrétiens), alors il 
est besoin de répondre aux questions plus compliquées 
et plus vastes, valables et applicables –si possible– 
dans tous les pays du monde. 

4) 	 L’Église de Russie est une Église locale, récemment 
sortie de la crise de communisme, des persécutions et 
de la guerre froide; l’Église Catholique a une histoire 
tout à fait différente, une influence dans plusieurs pays 
du monde occidental et également, à propos du Siège 



181

დიალოგი, N9(18), 2025

Saint, une existence politique. Il est donc évident que 

les deux documents envisagent différentes questions et 

dilemmes, ce qui reflète au traitement du sujet. 

D’autre part, malgré la prudence qui caractérise les deux docu-

ments, il y a des points ambigus. Un exemple du côté du texte russe 

est l’appui sur certains phrases bibliques, comme “ceux qui ont pris 

le glaive périront par le glaiveˮ (Mt. 26,52), afin de justifier une guerre 

juste: or, nous ne pouvons pas interpréter ces mots du Christ comme 

une impulsion à un activisme armé contre l’injustice; par contre, dans 

ce verset le Christ condamne l’action du Pierre, qui a essayé de dé-

fendre Jésus en sortant son glaive. Une autre exagération se trouve 

au renvoi à l’Apocalypse (Rev. 16,16), pour affirmer que “les guerres 

terrestres, engendrées par l’orgueil et l’opposition à la volonté de Dieu, 

sont par essence un reflet du combat célesteˮ,8 puisque d’une part ce 

passage représente la bataille d’Armageddon, alors un combat dans 

le futur et non pas éternel, et d’autre part parce que le livre de la Ré-

vélation est un texte extrêmement allégorique et une interprétation à 

la lettre serrait irréelle et dangereuse. 

Du côté catholique, deux points semblent assez problématiques: 

c’est l’affirmation que “pour être licite, l’usage de la force doit répondre 

à certaines conditions rigoureuses: […] –que soient réunies les condi-

tions sérieuses de succèsˮ;9 alors, la défense en utilisant la force 

des armes constitue-t-elle un droit licite pour les pays ou les parties 

puissantes, qui possèdent la certitude de succès, tandis que pour les 

faibles elle est une action illicite? Dans cette condition, quand les plus 

faibles sont agressés, doivent-ils succomber aux puissants? 

8	 Les bases..., § 8.1.
9	 Compendium, § 500.



182

Archimandrite Chérubin Veletzas

En plus, la doctrine sociale de l’Église Catholique attribue une 
légitimité absolue et sans aucune réserve aux décisions du Conseil 
de Sécurité des Nations Unies dans le cadre de ses responsabilités 
pour maintenir la paix. Une telle décision, “sur la base de vérifications 
rigoureuses et de motivations fondées, peut donner une légitimation 
internationale à l’usage de la force armée, en identifiant des situations 
déterminées comme une menace contre la paix et en autorisant une 
ingérence dans la sphère réservée d’un Étatˮ.10 Cependant, il existe 
des cas où certaines interventions militaires lancées par l’ONU se 
sont avérées injustes, en provoquant la réaction des plusieurs pays et 
même de l’Église Catholique. 

V. 	 Certes, les rédacteurs de ces deux documents n’avaient pas 
des telles intentions; mais les exemples précédés mettent en 
relief certaines imperfections qui ouvrent la porte aux malen-
tendus en ce qui concerne le rôle et la place de l’Église dans 
le monde, celle du prédicateur et de l’artisan de la paix, qui 
ne peut être accomplie que dans la réconciliation avec Dieu 
et avec tout le monde. Dans cette perspective, qui doit être la 
réalité de l’expérience des tous les Chrétiens, il n’y a aucune 
place et aucune justification pour la guerre, à l’exception de 
la défense comme réponse à une agression, à cause de deux 
raisons majeures: premièrement, parce qu’une guerre fonc-
tionne toujours comme un multiplicateur de la haine et du 
mal, et aucun exemple de l’histoire humaine peut montrer le 
contraire; or, on ne peut pas éliminer le mal à travers du pire. 
Et deuxièmement, parce qu’une guerre “préventiveˮ (c’est-à-
dire agressive) qualifiée par l’Église comme juste et légitime, 
fournit automatiquement aux partisans du fondamentalisme 

10	 Compendium, § 501.



183

დიალოგი, N9(18), 2025

religieux une occasion pour se justifier: si pour les Chrétiens 
existent des guerres justes, alors les musulmans ne font que 
la même chose, parfois dans une mesure plus exagérée. 

Le message de l’amour est le noyau du Christianisme; un amour 
parfait, qui surpasse même la notion de justice. À l’Ancien Testament, 
Dieu donne la loi de la justice, afin de limiter la haine et la vengeance 
répandues parmi les hommes; au Nouveau Testament Jésus Christ 
accomplit la loi de la justice par la liberté de l’amour: c’est l’amour 
même pour l’ennemie, c’est la Croix qui vaincre le mal, c’est la récon-
ciliation parmi nous et avec Dieu, c’est la lumière de la Résurrection 
qui peuvent nous tirer de “la vallée de la lamentationˮ (Ps. 83,7). 



184

Archimandrite Chérubin Veletzas

PEACE AND WAR: THE POSITION  
OF THE RUSSIAN ORTHODOX CHURCHAND  

THE CATHOLIC CHURCH

Archimandrite Cherubin Veletzas*

Abstract

This article compares the official teachings of the Russian Ortho-

dox Church and the Catholic Church on the themes of peace and war, 

particularly in light of recent geopolitical tensions such as the war in 

Ukraine. While both traditions share a fundamentally Christian unders-

tanding of peace rooted in Scripture and theology, their approaches 

diverge significantly when addressing the legitimacy and conduct of 

war. These differences help illuminate why political positions in Russia 

and the West may appear grounded in distinct conceptual worlds.

The Russian Orthodox Church’s Bases of the Social Concept 

(2000) treats peace primarily in relation to war. War is acknowledged 

as an evil rooted in human sin and misuse of freedom, yet participation 

in armed conflict is considered sometimes inevitable to defend one’s 

neighbor or restore violated justice. The document admits the notion 

of a “just war,” drawing on both Eastern and Western traditions, and 

emphasizes moral restraint, humanitarian conduct, and spiritual purity 

among combatants. Peace, ultimately a divine gift, is understood as 

an eschatological reality and an inner spiritual state that must radiate 

outward. The Church sees itself as a mediator and promoter of recon-

ciliation on both national and international levels.

*	 MA de Théologie Orthodoxe, Église de Grèce. https://orcid.org/0000-0002-
0950-4251



185

დიალოგი, N9(18), 2025

By contrast, the Catholic Church’s Compendium of the Social 

Doctrine of the Church offers a more extensive and systematic treat-

ment of peace, giving it clear priority over war. Peace is described as 

an attribute of God, a messianic gift, and a fruit of justice and love. The 

Church stresses reconciliation, forgiveness, and prayer—especially 

liturgical prayer—as indispensable foundations of peace. While the 

Catholic tradition also acknowledges the right to self-defense under 

strict conditions, it views war as a failure of humanity and insists that 

in the atomic age violent solutions can scarcely be justified. Greater 

emphasis is placed on global institutions, human rights, disarmament, 

and the moral illegitimacy of terrorism.

The divergence between the two documents is influenced by their 

different historical contexts and scopes: the Russian text addresses 

the needs of a local Church emerging from communist repression, 

whereas the Catholic text speaks universally to a global community. 

Both documents, however, contain ambiguities that may lead to mi-

sinterpretations—whether biblical justifications for “just war” in the 

Russian case or problematic conditions for the licit use of force in 

the Catholic one. Ultimately, the study argues that Christian teaching 

offers no place for war except defensive response, and insists that 

only love, forgiveness, and reconciliation can truly overcome evil and 

establish lasting peace.

Keywords :  Russian Orthodox Church, Catholic social teaching, 
just war theory, Christian peace ethics, war and moral responsibility, 
reconciliation and justice.




