
174

Archimandrite Chérubin Veletzas

PAIX ET GUERRE:  
LA THÈSE DE L’EGLISE ORTHODOXE RUSSE  

ET DE L’EGLISE CATHOLIQUE 

Archimandrite Chérubin Veletzas*

Dans le bouleversement polémique des dernières années, et plus 
précisément en ce qui concerne la guerre en Ukraine, il semble par-
fois que les politiques et les diplomates des pays d’occident (Europe 
et États-Unis) et ceux de la Russie ne parlent pas la même langue. 
Puisque la religion est un élément constitutif de la civilisation de 
chaque pays (même si dans le cadre politique un État peut se décla-
rer laïc, voir athée), et alors elle façonne la pensée et le tempérament 
des peuples, une brève présentation des textes officiels de la doctrine 
sociale de l’Église Orthodoxe Russe et de l’Église Catholique pourrait 
expliquer cette différence, au moins dans quelques points. 

I. 	 Dans “les bases de la conception sociale de l’Église ortho-
doxe russe”,1 document adopté par le Synode du patriarcat 
de Moscou en 2000, la paix est traitée en liaison avec la 
question de la guerre.2 L’articulation des thèses de ce do-
cument est la suivante: La guerre est un événement conti-
nu dans l’histoire de l’humanité. Elle n’est que l’expression 
physique de la haine mortelle du frère; elle est un mal qui 
émane, comme tous les maux en l’homme, de l’abus cou-
pable du don de la liberté. Son résultat inévitable est le 
meurtre, condamné par Dieu. Les Chrétiens, qui vivent dans 

*	 MA de Théologie Orthodoxe, Église de Grèce. https://orcid.org/0000-0002-
0950-4251
1	 Les bases de la conception sociale de l’Église orthodoxe russe: http://orthodox-
europe.org/page/3/6.aspx (dernier accès 15.09.2025)
2	 Les bases, §§ 8.1 – 8.5.

http://orthodoxeurope.org/page/3/6.aspx
http://orthodoxeurope.org/page/3/6.aspx


175

დიალოგი, N9(18), 2025

le monde marqué par le mal et par la violence, sont confron-
tés à l’obligation de participer aux combats militaires. “Tout 
en reconnaissant la guerre comme un mal, l’Église ne dé-
fend pas à ses fidèles de participer aux opérations militaires, 
lorsqu’ il s’agit de défendre le prochain ou de restaurer la 
justice bafouée. La guerre est alors indésirable mais inévi-
tableˮ. Dans le contexte de la protection et de la défense du 
prochain, de la justice et de la liberté, l’Église regarde une 
application des paroles du Christ que le plus grand amour est 
de donner sa vie pour ses amis (Jn 15,13).

Selon la phrase du Christ “ceux qui ont pris le glaive périront par 
le glaiveˮ (Mt. 26,52), il existe une guerre juste. Les principes moraux 
des guerres se sont “l’amour du prochain, l’amour de son peuple et 
de sa patrie; la notion des besoins des autres peuples; la certitude de 
ce que l’utilisation des moyens immoraux ne peut concourir au bien 
du peupleˮ. Le combattant donc ne doit pas perdre toute moralité, en 
oubliant que son adversaire est un homme comme lui-même. 

Malgré certains critères d’une guerre juste (le document en cite 
ceux de la tradition occidentale en faisant allusion qu’il les accepte), 
les conditions internationales actuelles ne permettent pas de distin-
guer toujours les guerres d’agression des guerres défensives. 

“La guerre doit être conduite avec la colère du juste, mais sans 
méchanceté, ni vise, ni cupidité (1 Jn 2,16) ni autres engeances infer-
nalesˮ. Les combattants doivent avoir une attitude humanitaire envers 
les victimes de la guerre, les captifs, les blessés et la population civile 
ennemie. 

Il est extrêmement nécessaire que le mal et le bien soient abso-
lument distincts, pour qu’en combattant le péché ne se lie à lui. “C’est 
seulement en vainquant le mal dans son âme que l’homme peut se 
permettre de recourir en toute justice à la force. […] La loi morale 



176

Archimandrite Chérubin Veletzas

chrétienne ne condamne pas la lutte contre le mal ni le recours à la 
force contre celui qui fait le mal, pas même la privation de vie en tant 
que mesure extrême: elle condamne la méchanceté du cœur humain, 
le désir d’humilier ou de faire périr qui que ce soitˮ. 

La paix est tout d’abord un don de la grâce de Dieu; sa notion 
biblique est plus large que sa conception dans l’ordre politique. La 
paix de Dieu est incomparablement plus haute que la paix que les 
hommes sont capables de créer par leurs propres efforts. “La paix de 
l’homme avec Dieu, la paix avec soi-même et avec les autres hommes 
en sont des aspects indissociablesˮ. Dans la Bible la paix a un carac-
tère eschatologique: le Messie est le Prince de la paix (Is. 9,8). Dans 
l’Ancien Testament, la paix est un devoir de l’humanité: elle est le fruit 
de la justice comme relation d’alliance avec Dieu. Quand on obéit aux 
commandements de Dieu sur la justice, alors en découlent la paix, 
l’ordre et le calme. D’ailleurs, dans le Nouveau Testament, c’est le 
Christ qui donne la paix, et il est “l’état normal de l’âme humaine com-
blée de grâce, libérée de l’esclavage du péchéˮ. 

La paix comme don de l’Esprit Saint (Rom 15,13; Gal 5,22) 
caractérise la vie de l’Église. Chaque membre de l’Église doit faire 
des efforts pour acquérir la paix, indépendamment du temps et des 
conditions de la vie. Également, “la paix, don de Dieu qui transfigure 
l’homme intérieur, doit se révéler à l’extérieurˮ. La paix est le lien de 
l’unité de l’Esprit et aussi une des commandements fondamentaux du 
Christ, car “Bienheureux les artisans de paix car ils seront appelés fils 
de Dieuˮ (Mt. 5,9). 

“L’Église orthodoxe russe aspire à remplir ce rôle d’artisan de 
paix, aussi bien au plan national qu’au plan international, en s’efforçant 
de résoudre différents conflits et d’amener les peuples, les groupes 
ethniques, les gouvernements et les forces politiques à trouver un ac-
cord. A cet effet, elle adresse sa parole aux détenteurs du pouvoir et 



177

დიალოგი, N9(18), 2025

aux autres groupes sociaux influents. Elle s’emploie à organiser des 
pourparlers entre adversaires et à aider ceux qui souffrent. L’Église 
s’oppose également à toute propagande de guerre ou de violence de 
même qu’aux différentes manifestations de haine, capables de provo-
quer un conflit fratricideˮ. 

II. 	 Dans la doctrine sociale de l’Église Catholique3 on voit une 
conception presque identique en ce qui concerne la notion 
biblique de la paix et sa dimension dans la vie de l’Église, 
alors que les différences se multiplient en ce qui concerne la 
question de la guerre. 

Ainsi, dans les aspects bibliques, la paix est fondée sur la re-
lation entre l’homme et Dieu, car “la paix est avant tout un attribut 
essentiel de Dieu: ‘Yahvé-Paix’ (Jg 6:24)ˮ. La paix est beaucoup plus 
que la simple absence de guerre: elle est un don de Dieu, elle pré-
sente la plénitude de la vie, elle est un élément de l’ère messianique. 
On y trouve aussi l’expression “Prince de la Paixˮ, attribuée au Christ, 
qui est “notre paixˮ, et la notion de la paix comme réconciliation avec 
Dieu et avec les frères, qui rend le Chrétien un artisan de la paix et 
héritier du Royaume de Dieu, selon Mt 5,9. La paix est également 
vue comme le fruit de la justice et aussi le fruit de l’amour – cette 
dernière notion manque du texte russe-. La promotion de la paix est 
un devoir de tous les Chrétiens: “il est absolument nécessaire que la 
paix commence par être vécue comme une valeur profonde dans l’in-
timité de toute personne; ainsi elle peut se répandre dans les familles 
et dans les diverses formes d’agrégation sociale, jusqu’à impliquer 
la communauté politique toute entièreˮ4. En outre, “la promotion de 

3	 Compendium de la doctrine sociale de l’Église Catholique, §§ 488-520: https://
www. vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_just-
peace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html (dernier accès 15.09.2025).
4	 Compendium, § 495.



178

Archimandrite Chérubin Veletzas

la paix dans le monde fait partie intégrale de la mission par laquelle 
l’Eglise continue l’œuvre rédemptrice du Christ sur la terre. De fait, 
l’Eglise est, dans le Christ, ‘sacrement’, c’est-à-dire signe et instru-
ment de paix dans le monde et pour le mondeˮ. Les présuppositions 
de la paix se sont le pardon et la réconciliation réciproques, sans 
“annuler les exigences de la justice ni, encore moins, barrer le che-
min qui conduit à la vérité: justice et vérité représentent plutôt les 
conditions concrètes de la réconciliationˮ.5 

Un élément très important de ce qui concerne la vie et le rôle de 
l’Église, absent dans le document russe, est que l’Église lutte pour la 
paix par la prière: “la prière ouvre le cœur non seulement à un rapport 
profond avec Dieu, mais aussi à la rencontre avec le prochain sous le 
signe du respect, de la confiance, de la compréhension, de l’estime et 
de l’amourˮ. Au sommet de cette dimension pacifiante de la prière se 
trouve la prière liturgique; d’où les Journées Mondiales de la Paix et 
les messages pontificaux pour cette occasion. “La paix s’affirme seu-
lement par la paix, celle qui n’est pas séparable des exigences de la 
justice, mais qui est alimentée par le sacrifice de soi, par la clémence, 
par la miséricorde, par la charitéˮ. 

III. 	 Si dans les aspects bibliques et ecclésiologiques de la paix 
on ne constate que des moindres différences, nous ne pou-
vons pas affirmer la même chose sur la question de la guerre. 
Ainsi, pour l’Église Catholique, la guerre est l’échec de la 
paix, “la faillite de tout humanisme authentiqueˮ,6 tandis que 
pour le texte russe elle est le résultat de la haine et d’abus 
de la liberté humaine. De même, pour l’Église Catholique la 
violence ne constitue jamais une réponse juste: “il devient 

5	 Compendium, § 518.
6	 Compendium, § 497.



179

დიალოგი, N9(18), 2025

humainement impossible de penser que la guerre soit, dans 
notre ère atomique, le moyen adéquat pour obtenir justiceˮ. 
En revanche, il est indispensable de chercher des solutions 
alternatives à la guerre pour résoudre les conflits internatio-
naux. C’est pourquoi la doctrine sociale catholique souligne 
l’importance des organisations mondiales qui favorisent la 
paix et instaurent les relations de confiance réciproque. 

En ce qui concerne une guerre de défense, les deux documents 
se trouvent en accord: la défense est à la fois droite et devoir des États 
agressés, dans la mesure que tous les autres moyens d’y mettre fin se 
soient révélés impraticables ou inefficaces et que l’emploi des armes 
n’entraîne pas des maux et de désordres plus graves que le mal à éli-
miner. Sur les principes moraux et humanistes au cours de la défense 
de la paix et en ce qui concerne les devoirs en face des innocents, de 
la population civile, des réfugiés et des adversaires, les deux textes se 
sont proches, même si dans le Compendium toutes les questions se 
trouvent plus systématisées et plus développées, avec une référence 
directe au principe de l’humanité et aux Droits de l’homme.7 

En outre, la doctrine sociale catholique consacre plusieurs para-
graphes sur les questions particulières comme les génocides, les me-
sures contre ceux qui menacent la paix, le désarmement, les armes 
biologiques, le contrôle de la production et du trafic des armes, l’impli-
cation des enfants aux conflits armés, la condamnation du terrorisme 
et notamment du terrorisme proclamé au nom de Dieu. 

IV. 	 Nous avons déjà souligné l’équivalence des deux doctrines 
sociales en ce qui concerne la conception de la paix sur la 
base biblique – théologique et sur le rôle de l’Église à la pro-
motion de la paix. Ce qui est étonnant, est la différence du dé-
veloppement entre les deux textes: le texte russe commence 

7	 Compendium, §§ 500-505.



180

Archimandrite Chérubin Veletzas

par la guerre pour céder le passage à la paix, tandis que la 
priorité pour le texte catholique se trouve à la paix: la guerre 
n’est que le bouleversement de la paix. Cette différence, 
qui conduit également aux différentes solutions proposées, 
même en ce qui concerne l’implication de l’Église aux conflits 
armés, est bien compréhensible, si nous considérons que: 

1) 	 il n’existe pas une “doctrine sur la guerreˮ, puisque la 
guerre n’a aucune place dans l’Église, qui est le lieu de 
l’amour, de la paix et de la réconciliation. La guerre est 
alors une réalité concrète en dehors du message évan-
gélique.

2) 	 Toutes les réponses ont été données aux questions 
concrètes et particulières, non pas identiques dans les 
deux cas; il s’agit donc des différences sur l’application 
de la conception chrétienne de la guerre, qui semble 
commune. 

3) 	 Le document élaboré par le Synode de l’Église ortho-
doxe de Russie, selon son introduction, “entend servir 
les besoins du plérôme de l’Église orthodoxe russeˮ; en 
revanche, le Compendium s’adresse aux tous les catho-
liques (et plus largement aux tous les Chrétiens), alors il 
est besoin de répondre aux questions plus compliquées 
et plus vastes, valables et applicables –si possible– 
dans tous les pays du monde. 

4) 	 L’Église de Russie est une Église locale, récemment 
sortie de la crise de communisme, des persécutions et 
de la guerre froide; l’Église Catholique a une histoire 
tout à fait différente, une influence dans plusieurs pays 
du monde occidental et également, à propos du Siège 



181

დიალოგი, N9(18), 2025

Saint, une existence politique. Il est donc évident que 

les deux documents envisagent différentes questions et 

dilemmes, ce qui reflète au traitement du sujet. 

D’autre part, malgré la prudence qui caractérise les deux docu-

ments, il y a des points ambigus. Un exemple du côté du texte russe 

est l’appui sur certains phrases bibliques, comme “ceux qui ont pris 

le glaive périront par le glaiveˮ (Mt. 26,52), afin de justifier une guerre 

juste: or, nous ne pouvons pas interpréter ces mots du Christ comme 

une impulsion à un activisme armé contre l’injustice; par contre, dans 

ce verset le Christ condamne l’action du Pierre, qui a essayé de dé-

fendre Jésus en sortant son glaive. Une autre exagération se trouve 

au renvoi à l’Apocalypse (Rev. 16,16), pour affirmer que “les guerres 

terrestres, engendrées par l’orgueil et l’opposition à la volonté de Dieu, 

sont par essence un reflet du combat célesteˮ,8 puisque d’une part ce 

passage représente la bataille d’Armageddon, alors un combat dans 

le futur et non pas éternel, et d’autre part parce que le livre de la Ré-

vélation est un texte extrêmement allégorique et une interprétation à 

la lettre serrait irréelle et dangereuse. 

Du côté catholique, deux points semblent assez problématiques: 

c’est l’affirmation que “pour être licite, l’usage de la force doit répondre 

à certaines conditions rigoureuses: […] –que soient réunies les condi-

tions sérieuses de succèsˮ;9 alors, la défense en utilisant la force 

des armes constitue-t-elle un droit licite pour les pays ou les parties 

puissantes, qui possèdent la certitude de succès, tandis que pour les 

faibles elle est une action illicite? Dans cette condition, quand les plus 

faibles sont agressés, doivent-ils succomber aux puissants? 

8	 Les bases..., § 8.1.
9	 Compendium, § 500.



182

Archimandrite Chérubin Veletzas

En plus, la doctrine sociale de l’Église Catholique attribue une 
légitimité absolue et sans aucune réserve aux décisions du Conseil 
de Sécurité des Nations Unies dans le cadre de ses responsabilités 
pour maintenir la paix. Une telle décision, “sur la base de vérifications 
rigoureuses et de motivations fondées, peut donner une légitimation 
internationale à l’usage de la force armée, en identifiant des situations 
déterminées comme une menace contre la paix et en autorisant une 
ingérence dans la sphère réservée d’un Étatˮ.10 Cependant, il existe 
des cas où certaines interventions militaires lancées par l’ONU se 
sont avérées injustes, en provoquant la réaction des plusieurs pays et 
même de l’Église Catholique. 

V. 	 Certes, les rédacteurs de ces deux documents n’avaient pas 
des telles intentions; mais les exemples précédés mettent en 
relief certaines imperfections qui ouvrent la porte aux malen-
tendus en ce qui concerne le rôle et la place de l’Église dans 
le monde, celle du prédicateur et de l’artisan de la paix, qui 
ne peut être accomplie que dans la réconciliation avec Dieu 
et avec tout le monde. Dans cette perspective, qui doit être la 
réalité de l’expérience des tous les Chrétiens, il n’y a aucune 
place et aucune justification pour la guerre, à l’exception de 
la défense comme réponse à une agression, à cause de deux 
raisons majeures: premièrement, parce qu’une guerre fonc-
tionne toujours comme un multiplicateur de la haine et du 
mal, et aucun exemple de l’histoire humaine peut montrer le 
contraire; or, on ne peut pas éliminer le mal à travers du pire. 
Et deuxièmement, parce qu’une guerre “préventiveˮ (c’est-à-
dire agressive) qualifiée par l’Église comme juste et légitime, 
fournit automatiquement aux partisans du fondamentalisme 

10	 Compendium, § 501.



183

დიალოგი, N9(18), 2025

religieux une occasion pour se justifier: si pour les Chrétiens 
existent des guerres justes, alors les musulmans ne font que 
la même chose, parfois dans une mesure plus exagérée. 

Le message de l’amour est le noyau du Christianisme; un amour 
parfait, qui surpasse même la notion de justice. À l’Ancien Testament, 
Dieu donne la loi de la justice, afin de limiter la haine et la vengeance 
répandues parmi les hommes; au Nouveau Testament Jésus Christ 
accomplit la loi de la justice par la liberté de l’amour: c’est l’amour 
même pour l’ennemie, c’est la Croix qui vaincre le mal, c’est la récon-
ciliation parmi nous et avec Dieu, c’est la lumière de la Résurrection 
qui peuvent nous tirer de “la vallée de la lamentationˮ (Ps. 83,7). 



184

Archimandrite Chérubin Veletzas

PEACE AND WAR: THE POSITION  
OF THE RUSSIAN ORTHODOX CHURCHAND  

THE CATHOLIC CHURCH

Archimandrite Cherubin Veletzas*

Abstract

This article compares the official teachings of the Russian Ortho-

dox Church and the Catholic Church on the themes of peace and war, 

particularly in light of recent geopolitical tensions such as the war in 

Ukraine. While both traditions share a fundamentally Christian unders-

tanding of peace rooted in Scripture and theology, their approaches 

diverge significantly when addressing the legitimacy and conduct of 

war. These differences help illuminate why political positions in Russia 

and the West may appear grounded in distinct conceptual worlds.

The Russian Orthodox Church’s Bases of the Social Concept 

(2000) treats peace primarily in relation to war. War is acknowledged 

as an evil rooted in human sin and misuse of freedom, yet participation 

in armed conflict is considered sometimes inevitable to defend one’s 

neighbor or restore violated justice. The document admits the notion 

of a “just war,” drawing on both Eastern and Western traditions, and 

emphasizes moral restraint, humanitarian conduct, and spiritual purity 

among combatants. Peace, ultimately a divine gift, is understood as 

an eschatological reality and an inner spiritual state that must radiate 

outward. The Church sees itself as a mediator and promoter of recon-

ciliation on both national and international levels.

*	 MA de Théologie Orthodoxe, Église de Grèce. https://orcid.org/0000-0002-
0950-4251



185

დიალოგი, N9(18), 2025

By contrast, the Catholic Church’s Compendium of the Social 

Doctrine of the Church offers a more extensive and systematic treat-

ment of peace, giving it clear priority over war. Peace is described as 

an attribute of God, a messianic gift, and a fruit of justice and love. The 

Church stresses reconciliation, forgiveness, and prayer—especially 

liturgical prayer—as indispensable foundations of peace. While the 

Catholic tradition also acknowledges the right to self-defense under 

strict conditions, it views war as a failure of humanity and insists that 

in the atomic age violent solutions can scarcely be justified. Greater 

emphasis is placed on global institutions, human rights, disarmament, 

and the moral illegitimacy of terrorism.

The divergence between the two documents is influenced by their 

different historical contexts and scopes: the Russian text addresses 

the needs of a local Church emerging from communist repression, 

whereas the Catholic text speaks universally to a global community. 

Both documents, however, contain ambiguities that may lead to mi-

sinterpretations—whether biblical justifications for “just war” in the 

Russian case or problematic conditions for the licit use of force in 

the Catholic one. Ultimately, the study argues that Christian teaching 

offers no place for war except defensive response, and insists that 

only love, forgiveness, and reconciliation can truly overcome evil and 

establish lasting peace.

Keywords :  Russian Orthodox Church, Catholic social teaching, 
just war theory, Christian peace ethics, war and moral responsibility, 
reconciliation and justice.


	ტექნოლოგიური და ეკონომიკური ინოვაციები შუა საუკუნის ქრისტიანულ ევროპაში
	Paix et guerre: la thèse de l’Eglise Orthodoxe Russe et de l’Eglise Catholique 
	Archimandrite Chérubin Veletzas

	Peace and war: the position of the Russian Orthodox Churchand the Catholic Church
	Archimandrite Cherubin Veletzas



