Archimandrite Chérubin Veletzas

PAIX ET GUERRE:
LA THESE DE L’EGLISE ORTHODOXE RUSSE
ET DE L’'EGLISE CATHOLIQUE

Archimandrite Chérubin Veletzas*

Dans le bouleversement polémique des derniéres années, et plus
précisément en ce qui concerne la guerre en Ukraine, il semble par-
fois que les politiques et les diplomates des pays d’occident (Europe
et Etats-Unis) et ceux de la Russie ne parlent pas la méme langue.
Puisque la religion est un élément constitutif de la civilisation de
chaque pays (méme si dans le cadre politique un Etat peut se décla-
rer laic, voir athée), et alors elle fagonne la pensée et le tempérament
des peuples, une bréve présentation des textes officiels de la doctrine
sociale de I'Eglise Orthodoxe Russe et de I'Eglise Catholique pourrait
expliquer cette différence, au moins dans quelques points.

I. Dans “les bases de la conception sociale de I'Eglise ortho-
doxe russe”," document adopté par le Synode du patriarcat
de Moscou en 2000, la paix est traitée en liaison avec la
question de la guerre.? L’articulation des theses de ce do-
cument est la suivante: La guerre est un événement conti-
nu dans l'histoire de 'humanité. Elle n’est que I'expression
physique de la haine mortelle du frére; elle est un mal qui
émane, comme tous les maux en 'homme, de I'abus cou-
pable du don de la liberté. Son résultat inévitable est le
meurtre, condamné par Dieu. Les Chrétiens, qui vivent dans

* MA de Théologie Orthodoxe, Eglise de Gréce. https://orcid.org/0000-0002-
0950-4251

' Les bases de la conception sociale de I'Eglise orthodoxe russe: http://orthodox-
europe.org/page/3/6.aspx (dernier accés 15.09.2025)

2 Les bases, §§ 8.1 — 8.5.

174


http://orthodoxeurope.org/page/3/6.aspx
http://orthodoxeurope.org/page/3/6.aspx

©0SMMa0, N9(18), 2025

le monde marqué par le mal et par la violence, sont confron-
tés a l'obligation de participer aux combats militaires. “Tout
en reconnaissant la guerre comme un mal, I'Eglise ne dé-
fend pas a ses fidéles de participer aux opérations militaires,
lorsqu’ il s’agit de défendre le prochain ou de restaurer la
justice bafouée. La guerre est alors indésirable mais inévi-
table”. Dans le contexte de la protection et de la défense du
prochain, de la justice et de la liberté, 'Eglise regarde une
application des paroles du Christ que le plus grand amour est
de donner sa vie pour ses amis (Jn 15,13).

Selon la phrase du Christ “ceux qui ont pris le glaive périront par
le glaive” (Mt. 26,52), il existe une guerre juste. Les principes moraux
des guerres se sont “Famour du prochain, 'amour de son peuple et
de sa patrie; la notion des besoins des autres peuples; la certitude de
ce que l'utilisation des moyens immoraux ne peut concourir au bien
du peuple”. Le combattant donc ne doit pas perdre toute moralité, en
oubliant que son adversaire est un homme comme lui-méme.

Malgré certains criteres d’une guerre juste (le document en cite
ceux de la tradition occidentale en faisant allusion qu’il les accepte),
les conditions internationales actuelles ne permettent pas de distin-
guer toujours les guerres d’agression des guerres défensives.

“La guerre doit étre conduite avec la colére du juste, mais sans
méchanceté, ni vise, ni cupidité (1 Jn 2,16) ni autres engeances infer-
nales”. Les combattants doivent avoir une attitude humanitaire envers
les victimes de la guerre, les captifs, les blessés et la population civile
ennemie.

Il est extrémement nécessaire que le mal et le bien soient abso-
lument distincts, pour qu’en combattant le péché ne se lie a lui. “C’est
seulement en vainquant le mal dans son d&me que 'lhomme peut se
permettre de recourir en toute justice a la force. [...] La loi morale

175



Archimandrite Chérubin Veletzas

chrétienne ne condamne pas la lutte contre le mal ni le recours a la
force contre celui qui fait le mal, pas méme la privation de vie en tant
que mesure extréme: elle condamne la méchanceté du cceur humain,
le désir d’humilier ou de faire périr qui que ce soit”.

La paix est tout d’abord un don de la grace de Dieu; sa notion
biblique est plus large que sa conception dans l'ordre politique. La
paix de Dieu est incomparablement plus haute que la paix que les
hommes sont capables de créer par leurs propres efforts. “La paix de
I’'homme avec Dieu, la paix avec soi-méme et avec les autres hommes
en sont des aspects indissociables”. Dans la Bible la paix a un carac-
tére eschatologique: le Messie est le Prince de la paix (Is. 9,8). Dans
I’Ancien Testament, la paix est un devoir de I'humanité: elle est le fruit
de la justice comme relation d’alliance avec Dieu. Quand on obéit aux
commandements de Dieu sur la justice, alors en découlent la paix,
I'ordre et le calme. D’ailleurs, dans le Nouveau Testament, c’est le
Christ qui donne la paix, et il est “I'état normal de 'dme humaine com-
blée de gréace, libérée de I'esclavage du péché”.

La paix comme don de I'Esprit Saint (Rom 15,13; Gal 5,22)
caractérise la vie de I'Eglise. Chaque membre de I'Eglise doit faire
des efforts pour acquérir la paix, indépendamment du temps et des
conditions de la vie. Egalement, “la paix, don de Dieu qui transfigure
I’'homme intérieur, doit se révéler a I'extérieur”. La paix est le lien de
I'unité de I'Esprit et aussi une des commandements fondamentaux du
Christ, car “Bienheureux les artisans de paix car ils seront appelés fils
de Dieu” (Mt. 5,9).

“L’Eglise orthodoxe russe aspire & remplir ce réle d’artisan de
paix, aussi bien au plan national qu’au plan international, en s’efforgant
de résoudre différents conflits et d’amener les peuples, les groupes
ethniques, les gouvernements et les forces politiques a trouver un ac-
cord. A cet effet, elle adresse sa parole aux détenteurs du pouvoir et

176



©0SMMa0, N9(18), 2025

aux autres groupes sociaux influents. Elle s’emploie a organiser des
pourparlers entre adversaires et & aider ceux qui souffrent. L'Eglise
s’oppose également a toute propagande de guerre ou de violence de
méme qu’aux différentes manifestations de haine, capables de provo-

quer un conflit fratricide”.

[l. Dans la doctrine sociale de I'Eglise Catholique® on voit une
conception presque identique en ce qui concerne la notion
biblique de la paix et sa dimension dans la vie de I'Eglise,
alors que les différences se multiplient en ce qui concerne la
question de la guerre.

Ainsi, dans les aspects bibliques, la paix est fondée sur la re-
lation entre 'homme et Dieu, car “la paix est avant tout un attribut
essentiel de Dieu: ‘Yahvé-Paix’ (Jg 6:24)". La paix est beaucoup plus
que la simple absence de guerre: elle est un don de Dieu, elle pré-
sente la plénitude de la vie, elle est un élément de I'ére messianique.
On y trouve aussi I'expression “Prince de la Paix”, attribuée au Christ,
qui est “notre paix”, et la notion de la paix comme réconciliation avec
Dieu et avec les fréres, qui rend le Chrétien un artisan de la paix et
héritier du Royaume de Dieu, selon Mt 5,9. La paix est également
vue comme le fruit de la justice et aussi le fruit de 'amour — cette
derniére notion manque du texte russe-. La promotion de la paix est
un devoir de tous les Chrétiens: “il est absolument nécessaire que la
paix commence par étre vécue comme une valeur profonde dans l'in-
timité de toute personne; ainsi elle peut se répandre dans les familles
et dans les diverses formes d’agrégation sociale, jusqu’a impliquer
la communauté politique toute entiere™. En outre, “la promotion de

3 Compendium de la doctrine sociale de I'Eglise Catholique, §§ 488-520: https://
www. vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_just-
peace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html (dernier accés 15.09.2025).

4 Compendium, § 495.

177



Archimandrite Chérubin Veletzas

la paix dans le monde fait partie intégrale de la mission par laquelle
I'Eglise continue I'ceuvre rédemptrice du Christ sur la terre. De fait,
I'Eglise est, dans le Christ, ‘sacrement’, c’est-a-dire signe et instru-
ment de paix dans le monde et pour le monde”. Les présuppositions
de la paix se sont le pardon et la réconciliation réciproques, sans
“annuler les exigences de la justice ni, encore moins, barrer le che-
min qui conduit a la vérité: justice et vérité représentent plutét les
conditions concrétes de la réconciliation”.?

Un élément trés important de ce qui concerne la vie et le role de
I'Eglise, absent dans le document russe, est que I'Eglise lutte pour la
paix par la priére: “la priére ouvre le coeur non seulement a un rapport
profond avec Dieu, mais aussi a la rencontre avec le prochain sous le
signe du respect, de la confiance, de la compréhension, de I'estime et
de 'amour”. Au sommet de cette dimension pacifiante de la priére se
trouve la priere liturgique; d’ou les Journées Mondiales de la Paix et
les messages pontificaux pour cette occasion. “La paix s’affirme seu-
lement par la paix, celle qui n'est pas séparable des exigences de la
justice, mais qui est alimentée par le sacrifice de soi, par la clémence,

par la miséricorde, par la charité”.

Ill. Si dans les aspects bibliques et ecclésiologiques de la paix
on ne constate que des moindres différences, nous ne pou-
vons pas affirmer la méme chose sur la question de la guerre.
Ainsi, pour I'Eglise Catholique, la guerre est I'échec de la
paix, “la faillite de tout humanisme authentique”, tandis que
pour le texte russe elle est le résultat de la haine et d’abus
de la liberté humaine. De méme, pour I'Eglise Catholique la

violence ne constitue jamais une réponse juste: “il devient

5 Compendium, § 518.
6 Compendium, § 497.

178



©0SMMa0, N9(18), 2025

humainement impossible de penser que la guerre soit, dans
notre ére atomique, le moyen adéquat pour obtenir justice”.
En revanche, il est indispensable de chercher des solutions
alternatives a la guerre pour résoudre les conflits internatio-
naux. C’est pourquoi la doctrine sociale catholique souligne
l'importance des organisations mondiales qui favorisent la
paix et instaurent les relations de confiance réciproque.

En ce qui concerne une guerre de défense, les deux documents
se trouvent en accord: la défense est a la fois droite et devoir des Etats
agresseés, dans la mesure que tous les autres moyens d’y mettre fin se
soient révélés impraticables ou inefficaces et que I'emploi des armes
n’entraine pas des maux et de désordres plus graves que le mal a éli-
miner. Sur les principes moraux et humanistes au cours de la défense
de la paix et en ce qui concerne les devoirs en face des innocents, de
la population civile, des réfugiés et des adversaires, les deux textes se
sont proches, méme si dans le Compendium toutes les questions se
trouvent plus systématisées et plus développées, avec une référence
directe au principe de 'hnumanité et aux Droits de 'homme.”

En outre, la doctrine sociale catholique consacre plusieurs para-
graphes sur les questions particulieres comme les génocides, les me-
sures contre ceux qui menacent la paix, le désarmement, les armes
biologiques, le contrdle de la production et du trafic des armes, I'impli-
cation des enfants aux conflits armés, la condamnation du terrorisme
et notamment du terrorisme proclamé au nom de Dieu.

IV. Nous avons déja souligné I'équivalence des deux doctrines
sociales en ce qui concerne la conception de la paix sur la
base biblique — théologique et sur le réle de I'Eglise a la pro-
motion de la paix. Ce qui est étonnant, est la différence du dé-
veloppement entre les deux textes: le texte russe commence

7 Compendium, §§ 500-505.

179



Archimandrite Chérubin Veletzas

180

par la guerre pour céder le passage a la paix, tandis que la
priorité pour le texte catholique se trouve a la paix: la guerre
n'est que le bouleversement de la paix. Cette différence,
qui conduit également aux différentes solutions proposées,
méme en ce qui concerne I'implication de I'Eglise aux conflits

armés, est bien compréhensible, si nous considérons que:

1) il n’existe pas une “doctrine sur la guerre”, puisque la
guerre n'a aucune place dans I'Eglise, qui est le lieu de
I'amour, de la paix et de la réconciliation. La guerre est
alors une réalité concréte en dehors du message évan-
geélique.

2) Toutes les réponses ont été données aux questions
concretes et particuliéres, non pas identiques dans les
deux cas; il s’agit donc des différences sur I'application
de la conception chrétienne de la guerre, qui semble

commune.

3) Le document élaboré par le Synode de I'Eglise ortho-
doxe de Russie, selon son introduction, “entend servir
les besoins du plérome de I'Eglise orthodoxe russe”; en
revanche, le Compendium s’adresse aux tous les catho-
liques (et plus largement aux tous les Chrétiens), alors il
est besoin de répondre aux questions plus compliquées
et plus vastes, valables et applicables —si possible—
dans tous les pays du monde.

4) LEglise de Russie est une Eglise locale, récemment
sortie de la crise de communisme, des persécutions et
de la guerre froide; I'Eglise Catholique a une histoire
tout a fait différente, une influence dans plusieurs pays

du monde occidental et également, a propos du Siége



©0SMMa0, N9(18), 2025

Saint, une existence politique. Il est donc évident que
les deux documents envisagent différentes questions et

dilemmes, ce qui refléte au traitement du sujet.

D’autre part, malgré la prudence qui caractérise les deux docu-
ments, il y a des points ambigus. Un exemple du cbté du texte russe
est I'appui sur certains phrases bibliques, comme “ceux qui ont pris
le glaive périront par le glaive” (Mt. 26,52), afin de justifier une guerre
juste: or, nous ne pouvons pas interpréter ces mots du Christ comme
une impulsion a un activisme armé contre l'injustice; par contre, dans
ce verset le Christ condamne l'action du Pierre, qui a essayé de dé-
fendre Jésus en sortant son glaive. Une autre exagération se trouve
au renvoi a I’Apocalypse (Rev. 16,16), pour affirmer que “les guerres
terrestres, engendrées par I'orgueil et 'opposition a la volonté de Dieu,
sont par essence un reflet du combat céleste”,® puisque d’une part ce
passage représente la bataille d’Armageddon, alors un combat dans
le futur et non pas éternel, et d’autre part parce que le livre de la Ré-
vélation est un texte extrémement allégorique et une interprétation a
la lettre serrait irréelle et dangereuse.

Du cété catholique, deux points semblent assez problématiques:
c’est I'affirmation que “pour étre licite, 'usage de la force doit répondre
a certaines conditions rigoureuses: [...] —que soient réunies les condi-
tions sérieuses de succés”;® alors, la défense en utilisant la force
des armes constitue-t-elle un droit licite pour les pays ou les parties
puissantes, qui possédent la certitude de succés, tandis que pour les
faibles elle est une action illicite? Dans cette condition, quand les plus

faibles sont agressés, doivent-ils succomber aux puissants?

8 Les bases..., § 8.1.
® Compendium, § 500.

181



Archimandrite Chérubin Veletzas

En plus, la doctrine sociale de I'Eglise Catholique attribue une
Iégitimité absolue et sans aucune réserve aux décisions du Conseil
de Sécurité des Nations Unies dans le cadre de ses responsabilités
pour maintenir la paix. Une telle décision, “sur la base de vérifications
rigoureuses et de motivations fondées, peut donner une Iégitimation
internationale a l'usage de la force armée, en identifiant des situations
déterminées comme une menace contre la paix et en autorisant une
ingérence dans la sphére réservée d’'un Etat”.’® Cependant, il existe
des cas ou certaines interventions militaires lancées par TONU se
sont avérées injustes, en provoquant la réaction des plusieurs pays et
méme de I'Eglise Catholique.

V. Certes, les rédacteurs de ces deux documents n’avaient pas
des telles intentions; mais les exemples précédés mettent en
relief certaines imperfections qui ouvrent la porte aux malen-
tendus en ce qui concerne le role et la place de I'Eglise dans
le monde, celle du prédicateur et de l'artisan de la paix, qui
ne peut étre accomplie que dans la réconciliation avec Dieu
et avec tout le monde. Dans cette perspective, qui doit étre la
réalité de I'expérience des tous les Chrétiens, il n’y a aucune
place et aucune justification pour la guerre, a I'exception de
la défense comme réponse a une agression, a cause de deux
raisons majeures: premiérement, parce qu’une guerre fonc-
tionne toujours comme un multiplicateur de la haine et du
mal, et aucun exemple de I'histoire humaine peut montrer le
contraire; or, on ne peut pas éliminer le mal a travers du pire.
Et deuxiémement, parce qu’une guerre “préventive” (c’est-a-
dire agressive) qualifiée par I'Eglise comme juste et légitime,

fournit automatiquement aux partisans du fondamentalisme

© Compendium, § 501.

182



©0SMMa0, N9(18), 2025

religieux une occasion pour se justifier: si pour les Chrétiens
existent des guerres justes, alors les musulmans ne font que

la méme chose, parfois dans une mesure plus exagérée.

Le message de I'amour est le noyau du Christianisme; un amour
parfait, qui surpasse méme la notion de justice. A I’Ancien Testament,
Dieu donne la loi de la justice, afin de limiter la haine et la vengeance
répandues parmi les hommes; au Nouveau Testament Jésus Christ
accomplit la loi de la justice par la liberté de I'amour: c’est 'amour
méme pour 'ennemie, c’est la Croix qui vaincre le mal, c’est la récon-
ciliation parmi nous et avec Dieu, c’est la lumiére de la Résurrection

qui peuvent nous tirer de “la vallée de la lamentation” (Ps. 83,7).

183



Archimandrite Chérubin Veletzas

PEACE AND WAR: THE POSITION
OF THE RUSSIAN ORTHODOX CHURCHAND
THE CATHOLIC CHURCH

Archimandrite Cherubin Veletzas*

Abstract

This article compares the official teachings of the Russian Ortho-
dox Church and the Catholic Church on the themes of peace and war,
particularly in light of recent geopolitical tensions such as the war in
Ukraine. While both traditions share a fundamentally Christian unders-
tanding of peace rooted in Scripture and theology, their approaches
diverge significantly when addressing the legitimacy and conduct of
war. These differences help illuminate why political positions in Russia
and the West may appear grounded in distinct conceptual worlds.

The Russian Orthodox Church’s Bases of the Social Concept
(2000) treats peace primarily in relation to war. War is acknowledged
as an evil rooted in human sin and misuse of freedom, yet participation
in armed conflict is considered sometimes inevitable to defend one’s
neighbor or restore violated justice. The document admits the notion
of a “just war,” drawing on both Eastern and Western traditions, and
emphasizes moral restraint, humanitarian conduct, and spiritual purity
among combatants. Peace, ultimately a divine gift, is understood as
an eschatological reality and an inner spiritual state that must radiate
outward. The Church sees itself as a mediator and promoter of recon-

ciliation on both national and international levels.

* MA de Théologie Orthodoxe, Eglise de Gréce. https://orcid.org/0000-0002-
0950-4251

184



©0SMMa0, N9(18), 2025

By contrast, the Catholic Church’s Compendium of the Social
Doctrine of the Church offers a more extensive and systematic treat-
ment of peace, giving it clear priority over war. Peace is described as
an attribute of God, a messianic gift, and a fruit of justice and love. The
Church stresses reconciliation, forgiveness, and prayer—especially
liturgical prayer—as indispensable foundations of peace. While the
Catholic tradition also acknowledges the right to self-defense under
strict conditions, it views war as a failure of humanity and insists that
in the atomic age violent solutions can scarcely be justified. Greater
emphasis is placed on global institutions, human rights, disarmament,
and the moral illegitimacy of terrorism.

The divergence between the two documents is influenced by their
different historical contexts and scopes: the Russian text addresses
the needs of a local Church emerging from communist repression,
whereas the Catholic text speaks universally to a global community.
Both documents, however, contain ambiguities that may lead to mi-
sinterpretations—whether biblical justifications for “just war” in the
Russian case or problematic conditions for the licit use of force in
the Catholic one. Ultimately, the study argues that Christian teaching
offers no place for war except defensive response, and insists that
only love, forgiveness, and reconciliation can truly overcome evil and

establish lasting peace.

Keywords: Russian Orthodox Church, Catholic social teaching,
just war theory, Christian peace ethics, war and moral responsibility,
reconciliation and justice.

185



	ტექნოლოგიური და ეკონომიკური ინოვაციები შუა საუკუნის ქრისტიანულ ევროპაში
	Paix et guerre: la thèse de l’Eglise Orthodoxe Russe et de l’Eglise Catholique 
	Archimandrite Chérubin Veletzas

	Peace and war: the position of the Russian Orthodox Churchand the Catholic Church
	Archimandrite Cherubin Veletzas



