
151

დიალოგი, N9(18), 2025

DIE TEILNAHME UND DIE ROLLE  
DES BISCHOFS VON ROM BEIM ERSTEN 
ÖKUMENISCHEN KONZIL (325 N. CHR.)

Spyridon P. Panagopoulos*

1. Einführende und historische Anmerkungen

Nach den erfolglosen Bemühungen des Bischofs von Córdoba, 

Ossius (300–357), sowie den „in taube Ohren fallenden“ Ermahnun-

gen des Kaisers zur Wahrung von Frieden und Einheit im Reich, 

entschied Konstantin I. (324–337) die Einberufung des ersten öku-

menischen Konzils.1 Anlass für die Einberufung des Konzils war die 

Häresie des Arianismus und damit einhergehend ein altes Problem, 

nämlich die Feier von Ostern.2 Das Konzil wurde im Mai 325 in Nizäa 

einberufen.3 Neben Kaiser Konstantin nahmen auch Alexander von 

Alexandria, Eustathios von Antiochia, Makarios von Jerusalem, da-

mals Diakon Athanasius, Cäcilian von Karthago und weitere teil. Der 

Tradition zufolge nahmen 318 Bischöfe am Konzil teil.4 Der Papst war 

* 	 Unabhängiger Forscher für Byzantinistik und Patristik, Patras (Griechenland). 
https://orcid.org/0000-0002-2857-4271
1	 Edward Watkin, The Church in Council (London 1960), S. 28-9; Karl Bihlmeyer, 
Das christliche Altertum. Zweite Periode (313-692), Kirchengeschichte, B.1 (Pa-
derborn, 1958), S. 254; Vlasios Pheidas, Ἡ Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνοδος (Athen, 1974), 
S. 100.
2	 Maurice Wiles, Archetypal Heresy Arianism through the centuries (New York, 
2004), S. 1; Bihlmeyer, Das christliche Altertum, B. 1, S. 25. 
3	 Pheidas, Η Α΄ Οικουμενική Σύνοδος, S. 22, 100; Ders. Ἡ Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνο-
δος. Προβλήματα περὶ τὴν σύγκλησιν, τὴν συγκρότησιν καὶ τὴν λειτουργίαν τῆς Συ-
νόδου (Athen 1974), S. 28; Harold Drake, Constantine and the Bishops (Baltimore, 
2000), S. 251; Bihlmeyer, Das christliche Altertum, B. 1, S. 254; Richard Hanson, 
The Search for the Christian Doctrine of God (London, 1988), S. 152. 
4	 Watkin, The Church in Council, S. 28-29; Prodromos Akanthopoulos, Κώδικας 

https://orcid.org/0000-0002-2857-4271


152

Spyridon P. Panagopoulos

nicht anwesend, wurde jedoch durch die beiden Priester der Kirche 
von Rom, Viton und Vincent, sowie durch den spanischen Bischof 
Ossius vertreten. Starke Indizien deuten darauf hin, dass Ossius den 
Vorsitz beim ersten ökumenischen Konzil innehatte.5

Zu den Beschlüssen des Konzils gehörten selbstverständlich die 
Verurteilung der arianischen Häresie und ihrer Vertreter sowie die Be-
kräftigung der orthodoxen Lehre, wie sie in einem ersten Glaubens-
bekenntnis formuliert wurde. Darüber hinaus wurden weitere kirchen-
rechtliche Entscheidungen getroffen, die in den 20 kirchlichen Kano-
nes festgehalten sind, darunter die Festlegung des Datums für das 
Osterfest sowie die Bestätigung des Metropolitansystems.6

Um die Stellung der Kirche von Rom bei der Einberufung und den 
Arbeiten des Konzils zu untersuchen, da die Protokolle der Synode 
nicht überliefert sind, werden wir versuchen, uns den Quellen zuzu-
wenden, die sich auf die Persönlichkeit sowie auf die entsprechenden 
Handlungen und Maßnahmen von Papst Silvester von Rom beziehen. 
Die Theorie, dass das Konzil von dem Papst selbst einberufen wurde, 
die Frage seiner Vertreter sowie der Bischöfe und Kleriker, die seiner 
Jurisdiktion unterstanden und am Konzil teilnahmen, ebenso wie die 
Positionen der Kirche von Rom – und damit auch die des römischen 
Bischofs – zu den beiden zentralen Themen, die das Konzil von Ni-

Ἱερῶν Κανόνων καὶ Ἐκκλησιαστικῆς Νομοθεσίας τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος 
(Thessaloniki, 2009), S. 63; William Harmless, Desert Christians An introduction 
to the Literature of Early Monasticism (Oxford, 2004), S. 28-29; Bihlmeyer, Das 
christliche Altertum, B. 1, S. 254.
5	 Henry Chadwick, The Early Church (New York, 1967), S. 130; Watkin, The Church 
in Council, S. 28-29; Orazio Marucchi, Il pontificato del papa Damaso e la storia della 
sua famiglia: Secondo larecenti scoperte archeologische (Roma, 1905), S. 21. 
6	 Jane E. Merdinger, Rome and the African Church in the Time of Augustine 
(London, 2004), S. 23; Alexander Schmemann, The idea of primacy in Orthodox 
Ecclesiology, the primacy of Peter (Aylesbury, 1963), S. 47; John Neale Mason, A 
History of the Holy Eastern Church: The Patriarchate of Alexandria (New Jersey, 
2008), S. 129, 148.



153

დიალოგი, N9(18), 2025

zäa beschäftigten, stehen im Fokus unserer Untersuchung. Bevor wir 
zur Untersuchung der Anwesenheit und der Rolle des Bischofs von 
Rom beim Ersten Ökumenischen Konzil übergehen, halten wir es für 
notwendig, auf die Rolle der Kirche von Rom bei den vornizänischen 
Synoden einzugehen.7

2. Die Rolle der Kirche von Rom  
in den vornizänischen Konzilien

Die Kirche bewahrte die apostolische Tradition, theologische Pro-
bleme durch die Einberufung von Synoden zu behandeln. Anfangs 
waren diese Probleme örtlich begrenzt. Die apostolische, ältere Kir-
che der Hauptstadt des Reiches versuchte daher, sie durch die Einbe-
rufung lokaler Synoden zu lösen.8 Es sind die “alten Bräucheˮ (ἀρχαῖα 

ἔθη), auf die im 6. Kanon des Ersten Ökumenischen Konzils Bezug 
genommen wird und die in konziliarer Form die Tradition hinsichtlich 
der administrativen und kirchlichen Grenzen bestätigen, welche in den 
ersten drei Jahrhunderten die Organisation und Verwaltung der Kirche 
bestimmten: “Τὰ ἀρχαῖα ἔθη κρατείτω, τὰ ἐν Αἰγύπτῳ, καὶ Λιβύῃ καὶ 
Πενταπόλει, ὥστε τὸν ἐν Ἀλεξανδρείᾳ ἐπίσκοπον πάντων τούτων ἔχειν 
τὴν ἐξουσίαν· ἐπειδὴ καὶ τῷ ἐν Ῥώμῃ ἐπισκόπῳ τοῦτο σύνηθές ἐστιν. 
Ὁμοίως δὲ καὶ κατὰ τὴν Ἀντιόχειαν, καὶ ἐν ταῖς ἄλλαις ἐπαρχίαις, τὰ 
πρεσβεῖα σῴζεσθαι ταῖς ἐκκλησίαις. Καθόλου δὲ πρόδηλον ἐκεῖνο· ὅτι, 
εἴ τις χωρὶς γνώμης τοῦ μητροπολίτου γένοιτο ἐπίσκοπος, τὸν τοιοῦτον 
ἡ μεγάλη σύνοδος ὥρισε μὴ δεῖν εἶναι ἐπίσκοπον. Ἐὰν μέντοι τῇ κοινῇ 
πάντων ψήφῳ, εὐλόγῳ οὔσῃ, καὶ κατὰ κανόνα ἐκκλησιαστικόν, δύο, 

7	 Siehe Uta Heil, Jan Heiner (Hrsg.), Nizäa – Das Erste Konzil Historische, The-
ologische Und Ökumenische Perspektiven (Freiburg, 2025), insbesondere die Ka-
pitel von Christoph Markschies und Hartmut Leppin. 
8	 Vlasios Pheidas, Ὁ Θεσμὸς τῆς Πενταρχίας τῶν Πατριαρχῶν, B. 1 (Athen, 
1977), S. 35, 39-40. 



154

Spyridon P. Panagopoulos

ἢ τρεῖς δι᾿ οἰκείαν φιλονεικίαν ἀντιλέγωσι, κρατείτω ἡ τῶν πλειόνων 
ψῆφοςˮ.9 Es ist bemerkenswert, dass die Kirche von Rom in der vor-
konziliaren Zeit als Metropole und folglich ihr Bischof eine übergeord-
nete administrative Autorität über ganz Italien, Sizilien, Sardinien und 
Korsika ausübte.10

Anschließend kam es im Jahr 196 auf Initiative des Bischofs von 
Rom, Viktor (189–199), zur gleichzeitigen Einberufung mehrerer lo-
kaler Synoden mit dem Ziel, den langjährigen Streit über die gemein-
same Feier des Osterfestes zwischen den Kirchen Roms und Klein-
asiens beizulegen. In diesen Ereignissen spielte Papst Victor bereits 
in den ersten Jahren seiner Wahl eine führende Rolle. Er schlug die 
gleichzeitige Einberufung lokaler Synoden vor, die das Thema der ge-
meinsamen Feier des Osterfestes untersuchen und eine Koordinie-
rung aller Positionen anstreben sollten, um eine Einigung zu erzie-
len.11 Die Entscheidung laut Eusebius lautete: “[…] ὡς ἂν μηδ’ ἐν ἄλλῃ 
ποτὲ τῆς κυριακῆς ἡμέρᾳ τὸ τῆς ἐκ νεκρῶν ἀναστάσεως ἐπιτελοῖτο 
τοῦ Κυρίου μυστήριον, καὶ ὅπως ἐν ταύτῃ μόνῃ τῶν κατὰ τὸ Πάσχα 
νηστειῶν φυλαττοίμεθα τὰς ἐπιλύσεις”,12 völlig entgegengesetzt zur 
johanneischen Tradition der Kirche Kleinasiens, vertreten durch den 
Bischof von Ephesus, Polykrates (190–196), der vertrat, dass der Os-
terfeiertag festgelegt sei und am 14. des Monats Nisan gefeiert werde: 
“[…] τῆς Ἀσίας ἁπάσης αἳ παροικίαι ὡς ἐκ παραδόσεως ἀρχαιοτέρας 
σελήνης τὴν τεσσαρεσκαιδεκάτην ὤοντο δεῖν ἐπὶ τῆς τοῦ σωτηρίου 

9	 Akanthopoulos, Κώδικας Ἱερῶν Κανόνων, S. 54.
10	 Frederick W. Puller, The primitive saints and the see of Rome (London, 1914), 
S. 8; Pheidas, Ὁ Θεσμὸς τῆς Πενταρχίας τῶν Πατριαρχῶν, B. 1, S. 39. 
11	 Konstantinos Metallidis, Ἡ ἰωάννεια παράδοση τῆς ἑορτῆς τοῦ Πάσχα καὶ ἡ 
ἐπίλυση τῆς ἔριδος ποὺ προκάλεσε στὴν Ἐκκλησία ἀπὸ τὴν Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνοδο 
(Thessaloniki, 2020), S. 5-6; Vincent Twomey, Apostolikos Thronos (Westfalen, 
1982), S. 98-99. 
12	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.23.2: (“[…] dass das Geheimnis der Auferste-
hung des Herrn an keinem anderen Tage als am Sonntage gefeiert werden dürfe 
und dass wir erst an diesem Tage das österliche Fasten beenden dürfenˮ).



155

დიალოგი, N9(18), 2025

Πάσχα ἑορτῆς παραφυλάττειν”.13 Aus diesem Grund antwortete die 
Synode von Kleinasien dem Bischof von Rom in einem Schreiben: 
“ἡμεῖς οὖν ἀραδιούργητον ἄγομεν τὴν ἡμέραν, μήτε προστιθέντες, 
μήτε ἀφαιρούμενοι”.14 Auf die entschiedene Reaktion der Kleinasier 
verhielt sich Papst Viktor streng, brach die kirchliche Gemeinschaft 
mit den Kirchen Kleinasiens ab und ermahnte auch andere Kirchen 
und lokale Synoden, ebenso zu handeln.

Vor dem Ersten Konzil von Nizäa im Jahr 325 gab es zahlreiche 
lokale Synoden.15 In einigen von ihnen spielte die Kirche von Rom 
eine entscheidende Rolle. Die bedeutendsten sind jene in Phrygien 
im Jahr 160, die laut Eusebius von Caesarea der Häresie des Mon-
tanus16 begegneten – einer Häresie, die sich weitläufig in westlichen 
Regionen wie Rom, Nordafrika und Südfrankreich ausbreitete. Ab 
dem Jahr 220 finden in Nordafrika und Kleinasien Synoden statt, die 
sich mit der Gültigkeit der Taufe von Häretikern befassen. Die be-
kannteste Synode ist die von Karthago im Jahr 255. Sie wurde vom 
heiligen Cyprian (210–258) einberufen und geleitet. Auf der Synode, 
an der zahlreiche afrikanische Bischöfe teilnahmen, wurde beschlos-
sen, dass niemand außerhalb der Kirche getauft werden kann. Au-

13	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.23.1 (“Während nämlich die Gemeinden von 
ganz Asien auf Grund sehr alter Überlieferung glaubten, man müsse den 14. Tag 
des Mondes, […], als Fest des Erlösungspascha feiern und auf jeden Fall an die-
sem Tage […]”).
14	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.24.2 (“Unverfälscht begehen wir den Tag; wir 
tun nichts dazu und nichts hinweg”).
15	 Ioannis Panagopoulos, Περὶ τῶν Οἰκουμενικῶν Συνόδων καὶ τῶν ἐπὶ τῆς 
ἐποχῆς τῶν σχέσεων Ἐκκλησίας καὶ Πολιτείας (Athen, 1939), S. 40-41.
16	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.16.10: “[…] τῶν γὰρ κατὰ τὴν Ἀσίαν πιστῶν 
πολλάκις καὶ πολλαχῇ τῆς Ἀσίας εἰς τοῦτο συνελθόντων καὶ τοὺς προσφάτους 
λόγους ἐξετασάντων καὶ βεβήλους ἀποφηνάντων καὶ ἀποδοκιμασάντων τὴν 
αἵρεσιν, οὕτω δὴ τῆς τε ἐκκλησίας ἐξεώσθησαν καὶ τῆς κοινωνίας εἴρχθησαν” (“[…] 
so kamen die Gläubigen Asiens wiederholt an verschiedenen Orten zusammen, 
prüften die neue Lehre, erkannten ihre Gemeinheit und verurteilten die Sekte, 
worauf diese Leute aus der Kirche hinausgeworfen und aus der Gemeinschaft 
ausgeschlossen wurden”).



156

Spyridon P. Panagopoulos

ßerdem wurde entschieden, dass Häretiker, die ihre Irrtümer ablegen 
und die wahre Kirche anerkennen, erneut getauft werden müssen.17 
Eine Auffassung, die auf Widerstand des Papstes von Rom, Stephan 
(254–257), und seines örtlichen Synods stieß, die behaupteten, dass 
die Taufe der Häretiker nicht doppelt gespendet werden dürfe, da ihre 
Taufe genauso gültig sei wie die der Kirche.

Im August des Jahres 314 wurde in Arles auf Initiative von Kaiser 
Konstantin dem Großen (324–337) ein lokales Konzil einberufen, um 
der donatistischen Häresie zu begegnen,18 einer Häresie, die Papst 
Silvester (314–335) energisch bekämpfte.19 An dem Konzil nahm eine 
große Zahl westlicher Bischöfe teil, die die Donatisten verurteilten, 
auf die Notwendigkeit einer einheitlichen Feier des Osterfestes20 hin-
wiesen und den Beschluss der Synode von Karthago zur Wiedertaufe 
von Häretikern revidierten. Nach Professor Skouteris wurde in Arles 
als Grundlage ihre Taufe im Namen der Heiligen Dreifaltigkeit genom-
men. Sofern also der Häretiker im Namen des Vaters, des Sohnes 
und des Heiligen Geistes getauft worden war und den gemeinsamen 
Glauben der Kirche bekannte, wurde er nicht erneut getauft, sondern 
durch einfache Handauflegung aufgenommen. Dies geschah, um das 
Herabkommen des Heiligen Geistes auf den Häretiker, der zur Kirche 
kam, zu bezeugen.21

17	 Akanthopoulos, Κώδικας Ἱερῶν Κανόνων, S. 377-380; Hubert Jedin, Ecumeni-
cal Councils of the Catholic Church (New York, 1960), S. 6-7.
18	 Lucia Pierluigi, The Petrine ministry at the Time of the First Four Ecumeni-
cal Councils: relations between the Bishop of Rome and the Eastern Bishops as 
revealed in the canons, process, and reception of the councils (Boston College 
2010), S. 14.
19	 Moore Michael Edward, “The Spirit of the Gallican Councils, A.D. 314-506,” 
Annuarium Historiae Conciliorum Internationale Zeitschrift fur Konziliengeschichs-
forschung 1-2 (2007), S. 1-52, hier auf S. 13.
20	 Siehe L’Huillier Peter, The Church of the Ancient Councils (New York, 1996), S. 
21; Ortiz de Urbina Ignacio, Nizäa und Konstantinopel (Mainz, 1964), S. 21; Drake, 
Constantine and the Bishops, S. 219.
21	 Constantinos Skouteris, Ἱστορία Δογμάτων, B. 1 (Athen, 1998), S. 274-275.



157

დიალოგი, N9(18), 2025

Es folgten die Auseinandersetzungen, die durch die häretischen 

Lehren des Arius entstanden und die der Erzbischof von Alexandria, 

Alexander (313–328), in der ersten Hälfte des vierten Jahrhunderts 

überprüfte und verurteilte. Diese Auseinandersetzungen, noch be-

vor sie ökumenische Ausmaße annahmen, wurden erfolglos von drei 

lokalen Synoden zu bewältigen versucht, die alle in Alexandria ein-

berufen wurden: die erste im Jahr 318,22 das auch den Beginn des 

Konflikts markiert, die zweite im Jahr 32023 und die bedeutendste von 

allen im Jahr 324, deren Hauptthema die Häresie des Arius war. Der 

Erzbischof von Alexandria, Alexander, beschließt, die Bischöfe der 

katholischen Kirche überall zu informieren über die neuartige Häresie, 

gemäß Epiphanios, und ihnen gleichzeitig die Beschlüsse der Syn-

ode mitzuteilen, bei der zwei Bischöfe und einige Kleriker verurteilt 

wurden, wie uns Athanasius der Große in einem Brief berichtet.24 Auf 

diese Weise wird der Kirche von Rom der dogmatische Streit, der in 

Alexandria herrscht, bekannt gemacht und wird sie in den folgenden 

Jahren stark beschäftigen.

Nach der Verbreitung der Häresie des Arius, ihrer öffentlichen 

Verurteilung durch das Konzil von Alexandria und der Bekanntgabe 

dieser Verurteilung durch Alexander von Alexandria, nahm das Pro-

blem ökumenische Ausmaße an. Kaiser Konstantin erstrebte nach 

dem Sieg über Licinius im Jahr 324 den Frieden in seinem Reich, der 

durch die langjährigen Kriege so sehr gefehlt hatte. Daher wünsch-

te er unter keinen Umständen einen theologischen Streit, der das 

Reich spalten könnte. Er selbst verfasste ein Schreiben und sandte 

22	 Bihlmeyer, Das christliche Altertum, B. 1, S. 253.
23	 James Chrystal, The First Ecumenical Council, that is the first council of the 
whole Christian world, which was held A.D. 325 at Nicaea in Bithynia, B. 1 (New 
Jersey 1891), S. 178. 
24	 Bihlmeyer, Das christliche Altertum, B. 1, S. 253.



158

Spyridon P. Panagopoulos

als Vermittler und Überbringer dieses Briefes seinen Berater, Ossius, 

Bischof von Córdoba (256–357).25 In diesem Schreiben bezeichne-

te der Kaiser den Streit einerseits als von geringer Bedeutung, da 

er sich – wie er ausdrücklich hervorhob – mit nebensächlichen und 

belanglosen Fragen befasse, und bat andererseits um die Durchset-

zung des Friedens im Reich.26

Im Jahr 325 wird in Antiochia ein neues Konzil einberufen. Die-

ses Konzil, das ursprünglich wegen der Wahl eines Bischofs für die 

Provinz Antiochia einberufen wurde und dessen Hauptthemen die 

Behandlung der arianischen Häresie, ihre Verurteilung sowie die 

Vorbereitung der Einberufung eines Ökumenischen Konzils waren, 

führte schließlich zum Konzil von Nizäa im Jahr 325.27 Bemerkens-

wert ist, dass wahrscheinlich Ossius, Bischof von Córdoba, als Vor-

sitzender der Synode von Antiochia einen Brief an Alexander, Bischof 

von Thessaloniki, einer bedeutenden Metropolregion, verfasste und 

sandte, und dass die Synode zudem ein Synodalschreiben an die Bi-

schöfe des Westens richtete.28 Zudem wurden die Beschlüsse des 

Konzils von Antiochien dem Bischof von Rom übermittelt,29 der Ver-

treter zu den Arbeiten des Ersten Ökumenischen Konzils entsandte. 

Darüber hinaus wurde der ursprüngliche Tagungsort des Konzils, die 

Stadt Ankara, verlegt, um den westlichen Bischöfen die Teilnahme zu 

25	 Bihlmeyer, Das christliche Altertum, B. 1, S. 254; Chrystal, The First Ecumen-
ical Council, that is the first council of the whole Christian world, which was held 
A.D. 325 at Nicaea in Bithynia, B. 1, S. 257.
26	 Eusebius, Vita Constantini, 2.72.1. 
27	 Chadwick, The Early Church, S. 130; Bihlmeyer, Das christliche Altertum, B. 
1, S. 254.
28	 Pheidas, Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία, B. 1, S. 422; Hilaire Marot, Conciles 
Anténicéens et Conciles Œcuméniques, Le Concile et les Conciles (Paris, 1960), 
S. 36-37.
29	 Thomas-Pierre Camelot, Conciles oecumeniques des IVe et Ve Siecles, Le 
Concile et les Conciles (Paris, 1960), S. 48.



159

დიალოგი, N9(18), 2025

erleichtern. So wurde schließlich das Konzil von Nizäa in Bithynien 

einberufen.30

Zum Abschluss dieses Abschnitts lässt sich feststellen, dass Rom 
von Anbeginn der Kirchengeschichte an bei den ersten neu auftreten-
den Problemen im Leben der Kirche nicht nur nicht gleichgültig war, 
sondern eine führende Rolle bei deren Lösung spielte. Dieses Ver-
halten ist darauf zurückzuführen, dass Rom erstens die Hauptstadt 
des Reiches war und folglich die theologischen Streitigkeiten, die im 
Osten entstanden, direkt nach Rom gelangten und eine Bedrohung 
für die Mitglieder ihrer eigenen Herde darstellten. Zweitens verfügte 
Rom über Persönlichkeiten, die sich – wie die Ergebnisse zeigen – 
als besonders geeignet erwiesen, die dogmatischen und kanonischen 
Fragen zu bewältigen, welche die Kirche in der Zeit vor dem Konzil 
von Nizäa beschäftigten.

3. Die Rolle Papst Silvesters beim  
Ersten Ökumenischen Konzil

Papst Silvester (314-335) entfaltete eine bedeutende antihäreti-
sche Tätigkeit. Er bekämpfte und verurteilte die Häresie des Donatis-
mus und nahm zugleich eine orthodoxe Haltung gegenüber dem Aria-
nismus ein, indem er Vertreter zum Konzil von Nizäa entsandte, da 
er – wie die Quellen berichten – aufgrund seines hohen Alters selbst 
nicht daran teilnehmen konnte: “Τῆς δέ γε βασιλευούσης πόλεως 
(d.h Rom) ὁ μὲν προεστὼς διὰ γῆρας ὑστέρει, πρεσβύτεροι δ᾽ αὐτοῦ 
παρόντες τὴν αὐτοῦ τάξιν ἐπλήρουν”.31 

30	 Marot, Conciles Anteniceens et Conciles Oecumeniques, S. 36-37.
31	 Eusebius, Vita Constantini, 3.7.2.1-3; Jedin, Ecumenical Councils of the Catho-
lic Church, S. 17; Vlasios Pheidas, Η προεδρία της Α΄ Οικουμενικής Συνόδου 
(Athen, 1974), S. 26-27, 34-35. 



160

Spyridon P. Panagopoulos

Neben seiner entschlossenen Haltung gegenüber dem Arianis-
mus bekräftigte Silvester nachdrücklich die seit Jahrhunderten be-
stehende Tradition der römischen Kirche hinsichtlich des Tages und 
Datums der Osterfeier und deren synodale Bestätigung. Durch sei-
ne Gesandten gelang es ihm zudem, die Übernahme der römischen 
Position durchzusetzen und diese durch einen synodalen Beschluss 
bestätigen zu lassen.32 Darüber hinaus diente die Art und Weise, wie 
seine kirchliche Jurisdiktion organisiert und verwaltet wurde, als vor-
bildliches Modell für die Kirchen von Alexandria und Antiochia – ein 
Umstand, der auch durch den 6. Kanon des Ersten Ökumenischen 
Konzils bestätigt wird: “ἐπειδὴ καὶ τῷ ἐν Ῥώμῃ ἐπισκόπῳ τοῦτο 
σύνηθές ἐστιν”.33

Die Korrespondenz von Papst Silvester im Zusammenhang mit 
dem Konzil von Nizäa ist spärlich überliefert. Aus diesem Grund ste-
hen uns nicht alle notwendigen Informationen zur Verfügung, die 
seinen Beitrag hinreichend beleuchten würden. Über die brennende 
Frage des Arianismus, die die christliche Welt auf tragische Weise 
spaltete, wurde der Bischof von Rom durch ein Schreiben Alexanders 
von Alexandria informiert; ein Schreiben, das, laut dem Kirchenge-
schichtsschreiber Sokrates Scholastikos, an alle seine Mitzelebranten 
im Dienst der katholischen Kirche gesendet wurde. Später, wie uns 
der heilige Athanasius berichtet, korrespondierte die lokale Synode 
von Antiochia im Jahr 341 mit Bischöfen Italiens, die unter der Juris-
diktion des Bischofs von Rom standen.34

Die Rolle, die Papst Silvester bei der Einberufung des Konzils 
von Nizäa spielte, ist umstritten, da drei unterschiedliche Positionen 
vertreten wurden. Die erste, hauptsächlich von westlichen Forschern 

32	 J.D. Mansi, Sanctorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio (Florence 
1759-1798), B. 2, S. 912.
33	 Mansi, Sanctorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, S. 679.
34	 Pheidas, Ἡ Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνοδος, S. 26-27.



161

დიალოგი, N9(18), 2025

angenommene und vertretene Ansicht besagt, dass Papst Silvester 
die Person war, die das Konzil einberufen hat.35 Auf der entgegenge-
setzten Seite der Frage der Einberufung des Konzils steht ein großer 
Teil der zeitgenössischen Wissenschaftsgemeinschaft, deren Vertre-
ter nicht zögerten, Papst Silvester als völlig abwesend bei den Vor-
bereitungen des Konzils darzustellen und Kaiser Konstantin als den 
einzigen Vollzieher seiner Einberufung.36 Die dritte und unserer Mei-
nung nach treffendste Auffassung verbindet die beiden Extreme und 
erkennt an, dass Silvester das Konzil nicht einberufen hat, was Werk 
des Kaisers war, es jedoch auch nicht geringachtete, da er ein gewis-
ses Interesse daran zeigte.

4. Die Vertreter des Papstes bei den Arbeiten  
des Ersten Ökumenischen Konzils

Auf dem Ersten Ökumenischen Konzil ernannte der Bischof von 
Rom nach den kirchlichen Quellen, insbesondere jenen von Eusebius 
von Cäsarea, zwei Presbyter, Vitus und Vincent, zu seinen offiziellen 
Vertretern;37 Vincent wurde nach mehreren Jahren zum Bischof von 
Capone geweiht. Die dogmatischen und kanonischen Beschlüsse des 
Konzils belegen, dass die Vertreter des Papstes ihren Auftrag erfüll-
ten, indem sie – zumindest – die Orthodoxie gegen die Irrlehre des 
Arianismus verteidigten, ihre kirchliche Jurisdiktion durch den sechs-
ten Kanon des Konzils bestätigten und die römische Position zur Feier 

35	 Ortiz de Urbina.I, Nizäa und Konstantinopel, S. 28.
36	 Neale, A History of the Holy Eastern Church, S. 136; Pheidas, Ἡ Α΄ Οἰκουμενικὴ 
Σύνοδος, S. 32-33; Ders. Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία, B. 1, S. 421.
37	 Eusebius, Vita Constantini, 3.7.2.1-3. L’Huillier, The Church of the Ancient 
Councils, S. 18; Jedin, Ecumenical Councils of the Catholic Church, S. 17; Phei-
das, Ἡ προεδρία τῆς Α΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου, S. 32-35, 34-35; Bihlmeyer, Das 
christliche Altertum, B. 1, S. 254; Chrystal, The First Ecumenical Council, that is 
the first council of the whole Christian world, which was held A.D. 325 at Nicaea in 
Bithynia, B. 1, S. 262



162

Spyridon P. Panagopoulos

des Osterdatums durchsetzen, nämlich den ersten Sonntag nach dem 
Vollmond der Frühlings-Tagundnachtgleiche.38 Die historischen Quel-
len erwähnen den Namen des Ossius nicht oder zählen ihn, falls er 
genannt wird, nicht zu den Vertretern von Papst Silvester.

Eine andere Auffassung über die Anwesenheit und das Wirken 
des Ossius auf dem Konzil ist, dass er zwar als herausragendes, viel-
leicht sogar als das herausragendste, Mitglied daran teilnahm, jedoch 
nicht als Vertreter des Bischofs von Rom fungierte; diese Aufgabe, wie 
bereits erwähnt, wurde den beiden römischen Presbytern übertragen. 
Es ist bemerkenswert, dass Sokrates Ossius von den römischen Kle-
rikern-Vertretern unterscheidet: “Ὅσιος ἐπίσκοπος Κοδρούβης οὕτως 
πιστεύω ὡς προγέγραπται· Ῥώμης Βίτων καὶ Βικέντιος πρεσβύτεροιˮ.39 
Vor dem Hintergrund dieser Auffassung drängt sich berechtigterweise 
die Frage auf: Wie kann der spanische Bischof als Erster unterschrei-
ben, wenn doch andere die Vertreter des Papstes von Rom sind? Nach 
unserer persönlichen Auffassung, die sich auf den kirchengeschichtli-
chen Historiker Sokrates und seine Darstellung stützt, unterschreibt 
Ossius als Erster nicht als Vertreter des Bischofs der ehrwürdigen 
Stadt Rom, sondern als Vorsitzender des Ersten Ökumenischen Kon-
zils,40 dessen unveräußerliches Recht es ist, als Erster die Protokolle 
des Konzils zu unterzeichnen, dem er vorsitzt: “Osius episcopus civi-
tatis Cordubensis provinciae Hispaniae dixit: Ita credo sicut superius 

38	 “Ὃν καθελοῦσα ἀνεθεμάτισε σὺν τοῖς ὁμόφροσιν αὐτοῦ, τὸν δὲ Υἱὸν ὁμοούσιον 
καὶ συνάναρχον τῷ Πατρὶ καὶ Θεὸν ἀληθινὸν καὶ κτίστην πάντων (ὀρθοδόξως) 
ἐδογμάτισε (κατὰ τὸν Προφήτην τὸν λέγοντα· ‘Ἐκ γαστρὸς πρὸ ἑωσφόρου 
ἐγέννησά σε’). Ἐτύπωσε δὲ καὶ τὸ ἅγιον Πάσχα ἑορτάζειν ἡμᾶς κατὰ τὴν κρατοῦσαν 
συνήθειαν· τινὲς γὰρ τῶν πρώην κατὰ τὴν ιδ τῆς σελήνης ἑώρταζον”. Georgius 
monachus, Χρονικόν, 110.625.4-12.
39	 Sokrates Scholastikos, Kirchengeschichte, 1.13.55-57. 
40	 Watkin, The Church in Council, S. 28-29; Pierluigi, The Petrine ministry at the 
Time of the First Four Ecumenical Councils, S. 17-18; Pheidas, Ἡ προεδρία τῆς Α΄ 
Οἰκουμενικῆς Συνόδου, S. 31.



163

დიალოგი, N9(18), 2025

scriptum est”.41 Bemerkenswert ist, dass Ossius in den Unterschriften 
des Konzils nicht den Titel eines Vertreters des Papstes trägt.

Abschließend ist die Bedeutung und die Rolle der beiden Pres-
byter-Legaten des Papstes bei den Arbeiten des Konzils aufgrund der 
Quellenarmut nur schwer vollständig zu bewerten. Obwohl sie den 
ersten und in der Kirche hochverehrten Stuhl der ehrwürdigen Stadt 
Rom vertraten und die Entscheidungen des Konzils selbstverständlich 
mit den Positionen der Kirche von Rom übereinstimmten, sahen sich 
Vitus und Vincentius mit schwierigen und beispiellosen Umständen 
konfrontiert: Die Legaten vertraten einen betagten Bischof, befanden 
sich außerhalb ihres kirchlichen Jurisdiktionsbereichs, repräsentierten 
zwar den ersten Stuhl, nahmen aber gleichzeitig an einem Ökume-
nischen Konzil teil, das in der Kirche beispiellos war und für das es 
keine gesicherten Präzedenzfälle gab. Am Konzil nahmen auch der 
Kaiser selbst, die Oberhäupter der beiden anderen großen Kirchen 
von Alexandria und Antiochia sowie selbstverständlich Ossius, der 
Bischof von Córdoba, teil – ein enger Freund und Berater des Kai-
sers sowie Vorsitzender des Konzils. Diese Personen und Umstände 
ließen unserer Meinung nach den kirchlichen Legaten des Bischofs 
Silvestros nur wenig Spielraum für eigenständige Initiativen.

5. Die Frage der Feier des Osterfestes  
und die Position der römischen Kirche

Nach dem alexandrinischen Bischof Athanasius dem Großen 
wurde das Erste Ökumenische Konzil zur Bekämpfung der ariani-
schen Häresie und zur Regelung der Osterfrage einberufen (διὰ τὴν 
Ἀρειανὴν αἵρεσιν καὶ διὰ τὸ Πάσχα συνήχθη).42 Diese Angabe des 

41	 Mansi, Sanctorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, B. 2, S. 692.
42	 Athanasius der Große, Brief an die afrikanischen Bischöfe, 26.1032.42; Neale, 



164

Spyridon P. Panagopoulos

Athanasius wird auch von L’ Huillier43 in angemessener Weise berück-
sichtigt. Wir stellen also fest, dass nicht nur das brennende Thema 
der arianischen Häresie, sondern auch die Frage des Osterdatums 
die frühe Kirche stark beschäftigte – so sehr, dass laut Eusebius 
sogar ihre Einheit erschüttert wurde: “Προϋπῆρχε δ’ ἄρα καὶ ἄλλη 
τις τούτων προτέρα νόσος ἀργαλεωτάτη τὰς ἐκκλησίας ἐκ μακροῦ 
διενοχλοῦσα, ἡ τῆς σωτηρίου ἑορτῆς διαφωνία, τῶν μὲν ἕπεσθαι δεῖν 
τῇ Ἰουδαίων συνηθείᾳ φασκόντων, τῶν δὲ προσήκειν τὴν ἀκριβῆ τοῦ 
καιροῦ παραφυλάττειν ὥραν μηδὲ πλανωμένους ἕπεσθαι τοῖς τῆς 
εὐαγγελικῆς ἀλλοτρίοις χάριτοςˮ.44

Das konfliktgeladene und gespannte Klima wurde bereits im 2. 
Jahrhundert von den Kirchen Roms und Ephesos gefördert. Die erste 
behauptete, dass das Osterfest am ersten Sonntag nach dem Voll-
mond der Frühlings-Tagundnachtgleiche (bewegliches Datum) gefei-
ert werden sollte, während die Kirchen Kleinasiens es am 14. Nisan 
(festes Datum) begingen. Diese beiden apostolischen, voneinander 
abweichenden Traditionen blieben im Leben der Kirche erhalten, mal 
friedlich und brüderlich, mal wettbewerbsorientiert und spaltend.

In der vorliegenden Angelegenheit folgte die Mehrheit der lokalen 
Kirchen im Wesentlichen der Position Roms bezüglich des christli-
chen Osterfestes. Jedoch verfügte auch die Kirche von Ephesus über 
unerschütterliche apostolische Wurzeln und ein bedeutendes kirch-
liches Erbe sowohl aus der apostolischen als auch aus der nachapos-
tolischen Zeit, was eine Nichtbefolgung unmöglich machte. Diese Tra-
dition versuchten sie beständig zu bewahren und zu verteidigen: „Τῆς 

A History of the Holy Eastern Church: The Patriarchate of Alexandria, S. 134-135; 
Bihlmeyer, Das christliche Altertum. Zweite Periode (313-692), B. 1, S. 254.
43	 “The emperor Constantine was not only preoccupied by the disagreement over 
the divine nature of the Logos but also by the different dates of Pascha”. L’Huillier, 
The Church of the Ancient Councils, S. 21.
44	 Eusebius, Vita Constantini, 3.3.5.



165

დიალოგი, N9(18), 2025

Ἀσίας ἁπάσης αἵ παροικίαι ὡς ἐκ παραδόσεως ἀρχαιοτέρας σελήνης 
τήν τεσσαρεσκαιδεκάτην ὤοντο δεῖν ἐπί τῆς τοῦ σωτηρίου Πάσχα 
ἑορτῆς παραφυλάττειν“.45

Eine entscheidende Rolle in der Kette der johanneischen Tra-
dition, die die Kirchen Kleinasiens übernommen hatten, spielte der 
Bischof von Smyrna, Polykarp (69–155). Polykarp war ein Schü-
ler des heiligen Johannes des Theologen. Johannes war einer-
seits ein Augenzeuge und Zeitzeuge der Ereignisse der Kreuzigung 
Christi, deshalb kannte er sehr genau die Daten, an denen all die 
oben genannten Ereignisse stattfanden. Andererseits nahm er in 
sein eigenes Haus auf Wunsch Jesu auch Gottesmutter, die eben-
falls Augenzeugin der Daten und Ereignisse war. Daher wagen wir 
zu vermuten, dass sowohl Johannes als auch die Gottesmutter das 
christliche Osterfest am 14. Tag des Monats Nisan feierten: “Φασὶ 
τὸν εὐαγγελιστὴν Ἰωάννην, ἐν τῇ Ἀσίᾳ κηρύξαντα, διδάξαι αὐτοὺς ἐν 
τῇ τεσσαρεσκαιδεκάτῃ τῆς σελήνης ἐπιτελέσαι τοῦ Πάσχα τὴν ἑορτήν· 
κακῶς δὲ τὴν ἀποστολικὴν νενοηκότες παράδοσιν, τὴν τῆς Κυριακῆς 
ἀναστάσεως οὐκ ἀναμένουσιν ἡμέραν, ἀλλὰ ποτὲ μὲν τρίτῃ, ποτὲ 
δὲ πέμπτῃ, ποτὲ δὲ Σαββάτῳ, ἢ ὅπως ἂν τύχῃ, πανηγυρίζουσι τοῦ 
πάθους τὴν μνήμην”.46

Diese theologische Auseinandersetzung zwischen Rom und 
Kleinasien wurde von Presbytern und Gläubigen kleinasiatischer Her-
kunft angestoßen, die der Jurisdiktion der römischen Kirche angehör-
ten und hartnäckig an ihren liturgischen Überlieferungen festhielten. 
Zweimal in der Geschichte der Kirche bis hin zum Ersten Ökumeni-
schen Konzil war ihre Einheit aufgrund der Frage nach dem Datum 
des Osterfestes bedroht, wobei das zweite Mal sogar zu einer, wenn 
auch vorübergehenden, Spaltung des Leibes Christi führte.

45	 Siehe Fn. 13.
46	 Theodoret von Kyrrhos, Αἱρετικῆς κακομυθίας ἐπιτομή, S. 24-25.



166

Spyridon P. Panagopoulos

Im Jahr 154 wurde der Bischof von Smyrna, Polykarp, entweder 
eingeladen oder begab sich aus eigenem Entschluss nach Rom, um 
die Frage der Osterfeier zu klären. Trotz des guten Willens beider Bi-
schöfe – von Rom und von Ephesus – zur Lösung der Angelegenheit, 
wurde die Meinungsverschiedenheit bestätigt, da jeder von ihnen un-
beirrt an den Traditionen seiner Kirche festhielt. Dennoch wagten sie 
es nicht, die Einheit der Kirche zu gefährden. Ja sogar, “ἐκοινώνησαν 
ἐαυτοῖς καὶ ἐν τῇ ἐκκλησία παρεχώρησεν ὁ Ἀνίκητος τὴν εὐχαριστίαν 
τῷ Πολυκάρπῳˮ.47

Ende des 2. Jahrhunderts versuchte der Bischof der Kirche von 
Rom, Viktor (189-199), das andauernde Problem des asynchronen 
Osterfestes zwischen Kleinasien und Rom zu lösen. Er berief lokale 
Synoden ein und forderte dazu auf, dass solche einberufen würden, 
um das Thema zu prüfen und eine gleichzeitige kollektive Entschei-
dung zu treffen.48 So geschah es auch. Die Entscheidungen der Mehr-
heit der örtlichen Synoden der Kirche konnten den tief verwurzelten 
Überzeugungen des Bischofs von Ephesus, Polykrates (190-196), und 
der ihn unterstützenden Synode nicht brechen, die auf dem apostoli-
schen Erbe ihrer Väter beharrten und dem Bischof von Rom folgende 
Antwort gaben: “ἡμεῖς οὔν  ἀραδιούργητον ἄγομεν τὴν ἡμέραν, μήτε 
προστιθέντες, μήτε ἀφαιρούμενοι».49 Auf die unbeirrbare Haltung der 
kleinasiatischen Bischöfe reagierten Rom und ihr Bischof Viktor über-
aus streng: “ἀθρόως τῆς Ἀσίας πάσης, ἅμα ταῖς ὁμόροις ἐκκλησίαις 
τὰς παροικίας ἀποτέμνειν, ὡς ἂν ἐτεροδοξούσας, τῆς κοινῆς ἑνώσεως 
πειρᾶται, καὶ στηλιτεύει γε διὰ γραμμάτων ἀκοινωνήτους πάντας 
ἄρδην τοὺς ἐκεῖσε ἀνακηρύττων ἀδελφούςˮ.50

47	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.24.1: “Und Anicet gestattete aus Ehrfurcht dem 
Polykarp in seiner Kirche die Feier der Eucharistie”.
48	 Jedin, Ecumenical Councils of the Catholic Church, S. 6.
49	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.24.2: “Unverfälscht begehen wir den Tag; wir 
tun nichts dazu und nichts hinweg”.
50	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.24.9: “Daraufhin versuchte Viktor, der Bischof 



167

დიალოგი, N9(18), 2025

Von unschätzbarem Wert für die Wiederherstellung der Einheit in 
der Kirche war die Vermittlung des westlichen Bischofs Irenäus von 
Lyon (177–202). Er griff ein und wies, im Namen der Mehrheit der Orts-
kirchen, darauf hin, dass die Einheit nicht wegen unwesentlicher Fra-
gen gestört werden dürfe: “[…] ὁ Εἰρηναῖος ἐκ προσώπου ὧν ἡγεῖτο 
κατὰ τὴν Γαλλίαν ἀδελφῶν ἐπιστείλας, παρίσταται μὲν τῷ δεῖν ἐν μόνῃ 
τῇ τῆς κυριακῆς ἡμέρᾳ τὸ τῆς τοῦ κυρίου ἀναστάσεως ἐπιτελεῖσθαι 
μυστήριον, τῷ γε μὴν Βίκτορι προσηκόντως, ὡς μὴ ἀποκόπτοι ὅλας 
ἐκκλησίας θεοῦ ἀρχαίου ἔθους παράδοσιν ἐπιτηρούσαςˮ.51

Die Synode von Arles wurde von Kaiser Konstantin dem Großen 
am 1. August 314 einberufen.52 An ihr nahmen zahlreiche westliche 
Bischöfe teil und sie bekräftigte unter anderem die feste Position der 
Kirche von Rom für eine einheitliche Feier des christlichen Oster-
festes: “De observatione Paschae Domini, ut uno die et tempore per 
omnem orben observetur, et juxta consuedinem litteras ad omnes tu 
dirigasˮ.53 Ja sogar übertrug sie dem Bischof von Rom die Aufgabe, 
das Datum des Osterfestes eines jeden Jahres gemäß dem Mond-
kalender zu bestimmen und bekanntzugeben.54

Bei den Verhandlungen des Ersten Ökumenischen Konzils 
scheint sich die Position der Kirche von Rom durchgesetzt zu ha-

der römischen Kirche, die Gemeinden von ganz Asien sowie die angrenzenden 
Kirchen insgesamt als ketzerisch von  der Gemeinschaft und Einheit auszus-
chließen, und rügte sie öffentlich in einem Schreiben, worin er alle dortigen Brüder 
als außerhalb der Kirchengemeinschaft stehend erklärte”.
51	 Eusebius, Kirchengeschichte, 5.24.11.1-7: “Unter anderen richtete auch 
Irenäus im Namen der ihm untergebenen gallischen Brüder ein Schreiben an 
ihn. Darin tritt er zwar dafür ein, dass man nur am Sonntage das Geheimnis der 
Auferstehung des Herrn feiern dürfe, aber er mahnt auch Viktor würdig und ein-
dringlich, er solle nicht ganze Kirchen Gottes, die an alten, überlieferten Bräuchen 
festhalten, ausschließen […]”.
52	 Drake, Constantine and the Bishops, S. 219.
53	 Isidori Mercatoris, Concilium Arelatense, PL. 130, 375.
54	 Ortiz de Urbina, Nizäa und Konstantinopel, S. 106; Drake, Constantine and the 
Bishops, S. 219.



168

Spyridon P. Panagopoulos

ben. Von besonderem Interesse wäre es selbstverständlich auch, die 
Haltung der kleinasiatischen Bischöfe zu untersuchen, die am Konzil 
teilnahmen. Allem Anschein nach begann die Praxis der Feier am 14. 
Tag des Monats Nissan selbst in den Kirchen Kleinasiens nachzu-
lassen. Insbesondere die in der östlichen Kirche führende Kirche von 
Alexandria neigte zur Position Roms. Die Väter des Konzils bearbei-
teten und ‘regelten’ das langjährige Problem der gemeinsamen Feier 
des Osterfestes, indem sie als Tag der Feier den ersten Sonntag 
nach dem Vollmond nach der Frühlingstagundnachtgleiche festleg-
ten – vorausgesetzt, dass das jüdische Pessach55 entweder bereits 
gefeiert worden ist oder nicht auf denselben Tag fällt. Diese Entschei-
dung wurde unmittelbar nach ihrer Festlegung den örtlichen Kirchen 
und vom Kaiser Konstantin mitgeteilt: “εὐαγγελιζόμεθα δὲ ὑμᾶς καὶ 
περὶ τῆς συμφωνίας τοῦ ἁγιώτατου ἡμῶν Πάσχα, ὅτι ταῖς ἡμετέραις 
εὐχαῖς κατωρθώθη καὶ τοῦτο τὸ μέρος, ὥστε πάντας τοὺς τῆς Ἐώας 
ἀδελφούς, τοὺς τὸ πρότερον μὴ ποιοῦντας σύμφωνα Ῥωμαίοις καὶ 
ὑμίν καὶ πάσι τοῖς ἐξ ἀρχῆς φυλάττουσι τὸ Πάσχα, ἐκ τοῦ μεθ’ ὑμῶν 
ἄγειν”.56 Die Annahme der Entscheidung bezüglich der gemeinsamen 
Feier des Osterfestes war allgemein. Abschließend sei erwähnt, dass 
die Kirche von Alexandria durch das Konzil die Verantwortung für die 
Festlegung des Osterdatums jedes Jahres57 übernommen hat, eine 
Zuständigkeit, die vor den Arbeiten des Ersten Ökumenischen Kon-
zils bei der Kirche von Rom lag. Diese Entscheidung wurde von der 
Kirche von Rom mehrfach missachtet.

Nach der umfassenden Darstellung der historischen Ereignisse 
rund um den Ursprung und den gesamten Verlauf der Auseinander-
55	 Pheidas, Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία, B. 1, S. 284; Martin Annick, Athanase d’Alex-
andrie et l’Eglise d’Egypte au IVe siècle (328-373) (Rome, 1996), S. 157-8.
56	 Mansi, Sanctorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, B. 2, S. 912CD; 
Ortiz de Urbina, Nizäa und Konstantinopel, S. 106-107. 
57	 Martin, Athanase d’Alexandrie, S. 159-160; Ortiz de Urbina, Nizäa und Kon-
stantinopel, S. 107-108.



169

დიალოგი, N9(18), 2025

setzung zwischen der Kirche von Rom und der kleinasiatischen Kirche 
über die Feier des Osterfestes wird deutlich, dass beim Konzil die Po-
sition der Kirche von Rom vorherrschte. Diese Entscheidung war eine 
Folge der Positionen, der Rolle und der Tätigkeiten der Vertreter des 
Papstes und der Geistlichen seiner Jurisdiktion, obwohl das Konzil in 
Nikaia in Bithynien, einer historischen Provinz Kleinasiens, einberufen 
wurde und zahlreiche kleinasiatische Bischöfe daran teilnahmen.

7. Das Problem des Arianismus  
und die Haltung der Kirche Roms

Der Funke, der versuchte, die Kirche zu zerstören, ‚entflammte‘, 
als dem Erzbischof von Alexandria, Alexander, die Häresie seines 
Presbyters bekannt wurde. Das Beharren und die Weigerung des Ari-
us, den Aufforderungen seines Bischofs nachzukommen, verschärf-
ten die Lage. Die Akzeptanz des Arianismus durch Bischöfe bedeu-
tender kirchlicher Zentren, wie Eusebius von Nikomedia (320-341) 
und der andere Eusebius, Bischof von Cäsarea (340), bestätigten 
die rasche Ausbreitung und die ökumenische Dimension, die diese 
Häresie annahm. 

Die ganze Angelegenheit konnte, insbesondere nach der Be-
kanntmachung der theologischen Differenz und der offensichtlichen 
Absetzung des Arius durch den Erzbischof von Alexandria, Alexander, 
die Kirche des alten Rom nicht unberührt lassen, welche in vielfältiger 
Weise reagierte. Es wurde sofort einer ihrer angesehensten Bischöfe, 
der heilige Bischof von Cordoba, entsandt, um die Angelegenheit zu 
prüfen. Natürlich mag der Kirchenhistoriker Sozomen festhalten, dass 
Ossius vom Kaiser entsandt wurde, um die Ausbreitung dieser geistli-
chen Pandemie zu verhindern,58 doch bedeutet das keineswegs, dass 

58	 Pheidas, Ἡ Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνοδος, S. 171; Pierluigi, The Petrine ministry at 
the Time of the First Four Ecumenical Councils, S. 16.



170

Spyridon P. Panagopoulos

er seine kirchlichen Rechte und seine Zugehörigkeit unter den Ein-
fluss des Bischofs von Rom aufgegeben habe.

Den Bischof Ossius unterstützte sowohl die Kirche von Alexand-
ria im Jahr 324 und Antiochia im Jahr 325 als auch nach dem Konzil 
von Nizäa die Kirche von Rom durch ihren Bischof Silvester bei der 
Bekämpfung des Arianismus.59 Bei den Arbeiten des Ersten Ökume-
nischen Konzils traten Bischof Ossius von Córdoba, die Vertreter des 
Papstes Silvester, Alexander, Bischof von Thessaloniki, Caecilianus 
von Karthago und weitere, die entweder unter direkter oder indirekter 
Aufsicht der Kirche von Rom standen, eindeutig als Gegner und Kri-
tiker der Lehre des Arius auf. Dadurch bewegten sie die Gesamtheit 
der teilnehmenden Bischöfe dazu, dieselbe Haltung einzunehmen 
und den Arianismus zu verurteilen.60 Die arianisch gesinnten Bischöfe 
ließen das oben genannte Ereignis nicht unbeantwortet und betrach-
teten das Eingreifen des Bischofs von Rom im Osten als unzulässig.61 
Gleichzeitig unterstützte die Kirche von Rom den vielfach von den 
Arianern verfolgten Athanasius den Großen.

Nach dem Ersten Konzil von Nizäa traten bedeutende kirchliche 
Persönlichkeiten der Kirche von Rom, wie Hieronymus, Hilarius von 
Poitiers (350-367), Athanasius der Große und Ambrosius von Mailand 
(374-397), der Häresie entgegen und führten bis zum Zweiten Öku-
menischen Konzil von Konstantinopel, der Synode von Aquileia im 
Jahr 381 und der Synode von Rom im Jahr 382 einen unerbittlichen 
Kampf gegen sie, wodurch der Arianismus sowohl im Osten als auch 
im Westen zurückgedrängt wurde. Eine Ausnahme bildet Papst Libe-
59	 L’Huillier, The Church of the Ancient Councils, S. 21; Pierluigi, The Petrine 
ministry at the Time of the First Four Ecumenical Councils, S. 16; 
60	 Pierluigi, The Petrine ministry at the Time of the First Four Ecumenical Coun-
cils, S. 16.
61	 Pheidas, Ὁ Θεσμὸς τῆς Πενταρχίας τῶν Πατριαρχῶν, B. 1, S. 98-99; Ders., Ἡ 
προεδρία τῆς Α΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου, S. 60.



171

დიალოგი, N9(18), 2025

rius (352–366), der nach Druck der Annahme der Häresie nachgab.62 
So also trug die Kirche des alten Rom, ähnlich wie bei der Frage der 
Feier des Osterfestes, zusammen mit den Mitgliedern ihres kirchli-
chen Zuständigkeitsbereichs, die an der Synode teilnahmen, maß-
geblich zur Verurteilung der arianischen Häresie und zum Sieg der 
Orthodoxie im Reich bei.

Fazit

Die Zusicherung der zweiten Person der Heiligen Dreifaltigkeit, 
Jesu Christi, dass er nach seiner Himmelfahrt die Kirche nicht ver-
lassen, sondern sie bis ans Ende der Zeiten durch den Heiligen Geist 
begleiten werde, sowie der Versuch, die ersten Probleme der Kirche 
durch die Einberufung des Apostelkonzils in Jerusalem zu lösen, führ-
ten zur Herausbildung des synodalen Prinzips als Organisationsform 
der Kirche. Die Präsenz der römischen Kirche bei den vorkonstanti-
nischen Lokalsynoden war teils unscheinbar und zurückhaltend, teils 
hingegen von zentraler Bedeutung. Auf Grundlage des sechsten Ka-
nons des Ersten Ökumenischen Konzils, der im Wesentlichen den 
bestehenden alten Brauch bestätigte und zur Norm erhob, stand die 
ältere Romkirche in Gerichtsbarkeit über ganz Italien, Sizilien, Sardi-
nien und Korsika.

Die Vertreter des römischen Bischofs (Vikare oder Legaten) wur-
den von ihrem Oberhaupt für die Arbeiten der Konzilien ausgewählt 
und entsandt; sie überbrachten die Schreiben des Papstes und vertra-
ten – mit nur wenigen Ausnahmen – dessen Positionen. Ihr kirchlicher 
Rang konnte dabei variieren. Ihr Ansehen in den Beratungen der Kon-
zilien als Legaten der ersten und ältesten Romkirche sowie als Ver-
treter der orthodoxen Lehre war – insbesondere in den ersten sechs 
Jahrhunderten – bedeutend. Obwohl sie die Beschlüsse der Konzilien 

62	 Merdinger, Rome and the African Church in the Time of Augustine, S. 201.



172

Spyridon P. Panagopoulos

als erste unter den kirchlichen Amtsträgern unterzeichneten, führten 
sie nicht notwendigerweise den Vorsitz und standen auch nicht immer 
den Verhandlungen der Synode vor.

Zur Zeit des Ersten Ökumenischen Konzils amtierte Silvester als 
Bischof von Rom. An den Beratungen des Konzils nahm er aufgrund 
hohen Alters nicht teil. Er stellte sich gegen die Häresie des Arius und 
brachte die jahrhundertealte Position der römischen Kirche hinsicht-
lich der Feier des Osterfestes zum Ausdruck. Der Bischof von Rom 
berief das Konzil von Nizäa nicht ein, zeigte jedoch entsprechendes 
Interesse. Er entsandte als seine Vertreter die Presbyter der römi-
schen Kirche, Vitus und Vincentius. In einigen Quellen wird auch Os-
sius, Bischof von Córdoba, als Vertreter Silvesters genannt; er war 
Berater des Kaisers, spielte eine führende Rolle bei der Vorbereitung 
des Konzils und stand ihm als Vorsitzender vor. Bischöfe aus der Ju-
risdiktion der römischen Kirche nahmen aus Europa, Thrakien, Ma-
kedonien, Achaia, Epirus, Hispanien, Italia, Nordafrika, Dakien, My-
sien, Kalabrien, Pannonien und Sardinien teil. Die vier bedeutendsten 
Persönlichkeiten im römischen Einflussbereich waren: Alexander von 
Thessaloniki, Protogenes von Serdica, Caecilianus von Karthago und 
Ossius von Córdoba.



173

დიალოგი, N9(18), 2025

THE PARTICIPATION AND ROLE  
OF THE BISHOP OF ROME AT THE FIRST  

ECUMENICAL COUNCIL (325 AD)

Spyridon P. Panagopoulos*

Abstract

This paper examines the role of the Church of Rome in both the 
pre-Nicene Councils and the First Ecumenical Council, either through 
the participation of the Bishop of Rome himself or through the par-
ticipation of his representatives. Issues regarding Arianism and the 
calculation of the date of Easter are also examined. The attempt to 
resolve the first problems of the Church by convening the Apostolic 
Council in Jerusalem, led to the development of the synodal principle 
as the organizational form of the Church. The presence of the Roman 
Church at the pre-Constantinian local synods was sometimes incon-
spicuous and reserved, but at other times of central importance. The 
representatives of the Roman bishop (vicars or legates) were selected 
and sent by their superior to participate in the work of the councils. At 
the time of the First Ecumenical Council, Silvester served as Bishop of 
Rome. He opposed the heresy of Arius and expressed the centuries-
old position of the Roman Church regarding the celebration of Easter. 

Keywords :  First Ecumenical Council, Rome, Arianism, Easter, 
Rome.

*	 Unabhängiger Forscher für Byzantinistik und Patristik, Patras (Griechenland). 
https://orcid.org/0000-0002-2857-4271

https://orcid.org/0000-0002-2857-4271

	ტექნოლოგიური და ეკონომიკური ინოვაციები შუა საუკუნის ქრისტიანულ ევროპაში
	Die Teilnahme und die Rolle des Bischofs von Rom beim Ersten Ökumenischen Konzil (325 n. Chr.)
	Spyridon P. Panagopoulos

	The participation and role of the Bishop of Rome at the First Ecumenical Council (325 AD)
	Spyridon P. Panagopoulos



