
119

დიალოგი, N9(18), 2025

Ἡ ΠΕΡῚ ἙΝῸΣ ΘΕΟῦ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑ ΚΑΤᾺ ΤῸ ΔΌΓΜΑ 
ΤῆΣ ἘΝ ΝΙΚΑΊᾼ Α΄ ΟἸΚΟΥΜΕΝΙΚῆΣ ΣΥΝΌΔΟΥ ἈΠῸ 

ΤῸΝ ἍΓΙΟ ΓΕΝΝΆΔΙΟ ΣΧΟΛΆΡΙΟ, ΣΤῸ ΠΛΑΊΣΙΟ ΤΟῦ 
DĀR AL-TAWHĪD.ΣΥΜΒΟΛῊ ΣΤῊ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΤΟῦ 

ἸΣΛΑΜΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟῦ ΔΙΑΛΌΓΟΥ

Filotheos-Fotios Maroudas*

Περίληψη 

Ἡ  παροῦσα μελέτη ἐξετάζει τὴν προσέγγιση τοῦ Πατριάρχη Κων-

σταντινουπόλεως ἁγίου Γενναδίου τοῦ Σχολαρίου, στὸ δόγμα τοῦ ἑνὸς 

Θεοῦ, δόγμα ποὺ διατυπώθηκε στὴν Νίκαια τὸ 325 μ.Χ. κατὰ τὴν Α’ 

Οἰκουμενικὴ Σύνοδο. Παρὰ τὴν ἀντίφαση ποὺ παρουσιάζει ὁ Μονοθε-

ϊσμὸς μὲ τὴν Τριαδολογία γιὰ τὸν ἰσλαμικὸ τρόπο ἀντίληψης τοῦ Θεοῦ, 

ὁ Σχολάριος προσπαθεῖ νὰ ἀναπτύξει διάλογο μὲ τὸ Ἰσλάμ, ἐξηγώ-

ντας τὴν ἰδιαίτερη θεολογικὴ θέση τῆς Ἐκκλησίας, ὡς ὑποτελοῦς πλέ-

ον τοῦ Σουλτάνου καὶ Χαλίφη Μωάμεθ Β’, τοῦ Πορθητῆ (1432-1481). 

Ἡ μελέτη ἐπικεντρώνεται στὴν ἀνάλυση τῆς πρώτης μετὰ τὴν Ἅλωση 

ἐπίσημης ἀπόπειρας θεολογικοῦ διαλόγου μεταξὺ Χριστιανισμοῦ καὶ 

Ἰσλάμ, ἐπισημαίνοντας τὴν παράθεση ἀκραιφνῶς τῶν δογματικῶν θέ-

σεων τῆς Ἐκκλησίας, χωρὶς τὴν ὑπεροψία ποὺ χαρακτήριζε συχνὰ τὶς 

ἕως τότε συζητήσεις. Τονίζει τὴν ἀνάγκη γιὰ μιὰ πιὸ ἐποικοδομητική, 

μὲ πνεῦμα κατανόησης, προσέγγιση σὲ θεολογικὸ διάλογο μεταξὺ τῶν 

δύο θρησκειῶν. Τέλος, ἐξετάζει τὸν ρόλο τοῦ Σχολαρίου ὡς μεσάζο-

ντα μεταξὺ τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας καὶ τοῦ Ἰσλάμ, στὴν προσπά-

θειά του νὰ ἀναπτύξει ἕνα διάλογο ζωτικῆς σημασίας γιὰ τὴν κατανό-

ηση καὶ τὴ γεφύρωση τῶν θεολογικῶν διαφορῶν. 

*	 Université Orthodoxe du Congo, https://orcid.org/0000-0003-2583-0089



120

Filotheos-Fotios Maroudas

Εἰσαγωγή

Ἡ πτώση τῆς Κωνσταντινουπόλεως τὸ 1453 ἔφερε τὸν Ὀρθό-
δοξο κόσμο ἀντιμέτωπο μὲ μία νέα πραγματικότητα: τὴν ἐπιβίωσή 
τους ὑπὸ τὴν κυριαρχία ἰσλαμικοῦ κράτους. Μέσα σὲ αὐτὸ τὸ ἱστορι-
κὸ πλαίσιο, ὁ Γεννάδιος Σχολάριος, ὁ πρῶτος Πατριάρχης μετὰ τὴν 
Ἅλωση, διαδραμάτισε καθοριστικὸ ρόλο  ὄχι μόνο στὴν ὀργάνωση 
τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας, ἀλλὰ καὶ στὴ διαμόρφωση τοῦ θεολογι-
κοῦ διαλόγου μὲ τὸ Ἰσλάμ.

Στὸν διάλογο αὐτό, τὸ δόγμα τῆς Ἁγίας Τριάδος, ὅπως διατυπώ-
θηκε στὴν Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνοδο τῆς Νικαίας, ἀπετέλεσε τὸ θεμέλιο 
γιὰ τὴν παρουσίαση τῆς χριστιανικῆς πίστεως σὲ ἕνα μουσουλμανικὸ 
ἀκροατήριο. Τὸ Ἰσλάμ, μὲ τὴν ἔμφαση ποὺ δίνει στὸν αὐστηρὸ μονο-
θεϊσμό, ἀντιλαμβανόταν τὴν Τριαδολογία ὡς ἀσυμβίβαστη μὲ τὸν αὐ-
στηρὸ μονοθεϊσμό. Στὸ πλαίσιο αὐτὸ θὰ ἀναλυθεῖ ἡ προσπάθεια τοῦ 
Γενναδίου νὰ καταστήσει κατανοητὸ ὅτι ἡ τριαδικότητα τοῦ Θεοῦ δὲν 
ἀναιρεῖ, ἀλλὰ ἐπιβεβαιώνει τὸν μονοθεϊσμό. Ὁ Γεννάδιος μὲ χρήση 
παραδειγμάτων ἀπὸ τὴ φύση καὶ τὴν ἀνθρώπινη ἐμπειρία, ἐπιδιώκει 
νὰ καταδείξει ὅτι ἡ χριστιανικὴ διδασκαλία δὲν ἀντιτίθεται, ἀλλὰ μπορεῖ 
νὰ ἐναρμονιστεῖ μὲ τὴ διδασκαλία περὶ ἑνὸς Θεοῦ. 

Τὸ ἀνὰ χεῖρας ἄρθρο ἐπιχειρεῖ νὰ ἀναλύσει τὴν ἀπολογητικὴ προ-
σέγγιση τοῦ Γενναδίου καὶ τὴ σημασία ἑνὸς θεολογικοῦ διαλόγου μὲ 
τὸ Ἰσλάμ. Ἀναλύονται οἱ θεολογικὲς θέσεις του, τὰ ἐπιχειρήματά του, 
καθὼς καὶ ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ἡ ἱστορικὴ καὶ πολιτικὴ συγκυρία 
διεμόρφωσε τὸν λόγο του. Ὁ διάλογος τοῦ Γενναδίου μὲ τὸ Ἰσλὰμ δὲν 
ἀποτελεῖ μόνο μιὰ θεολογικὴ ἀπόπειρα, ἀλλὰ καὶ ἕνα πρότυπο ἐπι-
κοινωνίας ποὺ ἀναδεικνύει τὴ σημασία τῆς κατανόησης καὶ τοῦ σεβα-
σμοῦ μεταξὺ τοῦ Χριστιανισμοῦ καὶ τοῦ Ἰσλάμ.



121

დიალოგი, N9(18), 2025

1. Ἡ προσωπικότητα, τὸ περιβάλλον καὶ τὸ ἔργο  
τοῦ Γενναδίου Σχολαρίου

Ὁ Γεννάδιος Σχολάριος1  ὑπῆρξε ὁ πρῶτος Πατριάρχης Κωνστα-
ντινουπόλεως μετὰ τὴν Ἅλωση, διαδραματίζοντας καθοριστικὸ ρόλο 
στὴ συγκρότηση καὶ ἀναδιοργάνωση τοῦ Πατριαρχείου ὑπὸ τὴν Ὀθω-
μανικὴ κυριαρχία.2 Διαπρεπὴς θεολόγος καὶ φιλόσοφος, ἀφιέρωσε τὴ 
ζωή του στὴν ὑπεράσπιση τῆς Ὀρθοδοξίας, ὑπῆρξε ἀνθενωτικὸς3 καὶ 
ἄφησε σημαντικὴ παρακαταθήκη στὴν ἑλληνικὴ γραμματεία εὐρύτερα.4

1	 Περισσότερα γιὰ τον βίο καὶ τὴν πολιτεία καθὼς καὶ τὸ ἔργο τοῦ συγγραφέα 
μας, βλ. Marie-Hélène Blanchet, Georges-Gennadios Scholarios (vers 1400 – vers 
1472), un intellectuel orthodoxe face a la disparition de l’empire Byzantin [Archives 
de l’Orient Chrétien 20], (Paris, 2008); Θεόδωρου Ζήση, Γεννάδιος Β΄ Σχολάριος. 
Βίος – συγγράμματα – διδασκαλία [Ἀνάλεκτα Βλατάδων 30], (Θεσσαλονίκη, 1988); 
Κωνσταντίνου Μπόνη, “Γεώργιος-Γεννάδιος Κουρτέσης Σχολάριος,” Θρησκευτικὴ 
καὶ Ἠθικὴ Ἐγκυκλοπαίδεια, τόμ. 4, (Ἀθῆναι, 1964): 274-289; Τρύφωνος Εὐαγγελί-
δη, Γεννάδιος Β΄ ὁ Σχολάριος πρῶτος μετὰ τὴν ἅλωσιν οἰκουμενικὸς πατριάρχης: 
ἱστορικὴ καὶ κριτικὴ μελέτη (Ἀθῆναι, 1896).
2	 Πρβλ. Νικόλαου Κ. Ἐλευθεριάδη, Τὰ προνόμια τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου 
(Σμύρνη, 1909 / Κατερίνη: Μάτι, 1999); Παρασκευᾶ Κονόρτα, Ὀθωμανικὲς θεω-
ρήσεις γιὰ τὸ Οἰκουμενικὸ Πατριαρχεῖο, 17ος – ἀρχὲς 20οῦ αἰώνα (Ἀλεξάνδρεια 
– Ἀθήνα, 1998). 
3	 Ἑνωτικοὶ καὶ ἀνθενωτικοὶ ἀποτελοῦν ἰδεολογικὲς παρατάξεις ποὺ προέκυψαν 
ἀπὸ τὸν διχασμὸ τοῦ ὀρθόδοξου γένους ἔναντι τῆς δυτικῆς χριστιανοσύνης καὶ 
κυρίως τοῦ Πάπα, ἔπειτα ἀπὸ τὸ σχίσμα (1054), ἰδιαίτερα δὲ μετὰ τὸ 1204. Ἡ 
ἀντίθεσή τους εἶχε σημαντικὲς ἐπιπτώσεις στὴν πορεία τοῦ γένους, ἐνῶ συνεχίζει 
νὰ ἀπασχολεῖ καὶ τὸν ὀρθόδοξο κόσμο μέχρι καὶ σήμερα μὲ τοὺς εὐρωπαϊστὲς καὶ 
τοὺς ἀντι-εὐρωπαϊστὲς ἢ εὐρωσκεπτικιστές, κυρίως στὸ πολιτικὸ γίγνεσθαι. Βλ. 
Γεωργίου Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’ στὴν Ὀθω-
μανικὴ Αὐτοκρατορία,” στὸ Ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία σὲ Ἀνατολὴ καὶ Δύση, τόμ. Β΄, 
ἔκδ. Μ. Μπέγζου, Στ. Πορτελάνου, π. Γ. Μεταλληνοῦ (Πάτρα: Ἑλληνικὸ Ἀνοικτὸ 
Πανεπιστήμιο, 2001), 153-218, ἰδίως 211.
4	 Ἡ πιὸ πρόσφατη, πλήρης καὶ ἐν ἐξελίξει κριτικὴ ἐκ νέου ἔκδοση ὅλου τοῦ ἔρ-
γου τοῦ ἁγίου Γενναδίου Σχολαρίου, μὲ παράλληλη ἀπόδοση στὴν νεοελληνική, 
ἐκπονεῖται στὴ Θεσσαλονίκη ἀπὸ ἐπιτροπὴ καθηγητῶν τῶν Θεολογικῶν Σχολῶν 
Θεσσαλονίκης καὶ Ἀθηνῶν. Μέχρι τώρα ἔχουν ἐκδοθεῖ οἱ δύο πρῶτοι τόμοι (2022 
καὶ 2023, ἀπὸ τὶς ἐκδόσεις Μπαμπουνάκη) καί, ὅπως πληροφορούμαστε ἀπὸ τὸν 
Πρόλογο τῆς ἐκδοτικῆς ἐπιτροπῆς τοῦ πρώτου τόμου, θὰ ἀκολουθήσουν τουλάχι-
στον ἄλλοι δύο. Στὴν κριτικὴ αὐτὴ ἔκδοση λαμβάνονται ὑπόψη “ὅλες οἱ μέχρι σήμε-
ρα, κριτικὲς καὶ μή, ἐκδόσεις τοῦ ἀποδιδόμενου στὸν ἅγιο Γεννάδιο ἔργου, καθὼς 



122

Filotheos-Fotios Maroudas

Ἔτσι, ἀπετέλεσε τὸν πρῶτο ποὺ λίγο μετὰ τὴν Ἅλωση προσπά-
θησε, κατόπιν παρότρυνσης τοῦ Ὀθωμανοῦ Σουλτάνου Μωάμεθ τοῦ 
Πορθητῆ, νὰ ἔλθει σὲ διάλογο μὲ τὸ Ἰσλάμ.5 Γιὰ τὸν σκοπὸ αὐτό, ὁ 
Γεννάδιος Σχολάριος ἔγραψε τρία ἔργα. Τὰ δύο πρῶτα ἦταν ἀποτέ-
λεσμα συζητήσεων ποὺ εἶχε μὲ τὸν ἴδιο τὸν Μωάμεθ Β΄ στὴν Κων-
σταντινούπολη, ἐνῶ τὸ τρίτο προέκυψε ἀπὸ διαλόγους ποὺ διεξήγαγε 
μὲ Ὀθωμανοὺς ἀξιωματούχους στὴν πόλη τῶν Σερρῶν.6 Τὸ πρῶτο 
ἔργο φέρει τὸν τίτλο “Περὶ τῆς μόνης ὁδοῦ πρὸς σωτηρίαν τῶν ἀνθρώ-
πων”.7 Τὸ δεύτερο ‒τὸ ὁποῖον ἀποτελεῖ σύνοψη τοῦ πρώτου, ποὺ εἶχε 
συνταχθεῖ ἐν εἴδει πρακτικῶν τῶν συζητήσεων‒ δημιουργήθηκε ἀπὸ 
τὸν Πατριάρχη μετὰ ἀπὸ αἴτημα τοῦ Μωάμεθ Β΄, ὥστε τὸ περιεχόμενο 
νὰ γίνει πιὸ σαφὲς γιὰ τοὺς Μουσουλμάνους συνομιλητές. Τὸ κείμενο 
μεταφράστηκε στὰ ὀθωμανικὰ καὶ δὲν ἔχει συγκεκριμένο τίτλο. Ἀντὶ 
τίτλου, συνοδεύεται ἀπὸ τὴ σημείωση: “Δεύτερον ἐδόθη τοῦτο Ἀραβι-
κῶς, ζητήσασι συντομώτερόν τι καὶ σαφέστερον περὶ τῶν κεφαλαίων 
περὶ ὧν καὶ ἡ διάλεξις γέγονεν, ἤγουν περὶ τῆς ἡμῶν πίστεως, καὶ 
συνετέθη ὡς οἷόν τε σαφὲς καὶ εὐπαράδεκτον τοῖς ἀμυήτοις”.8

Μὲ προσωπικὴ παρέμβαση τοῦ Πορθητῆ, ὁ Γεννάδιος τὸ 1454, 
ἀφοῦ δέχθηκε ἀθρόον τοὺς τρεῖς βαθμοὺς τῆς ἱερωσύνης, ἀνέβηκε 
στὸν πατριαρχικὸ θρόνο μὲ τὸ ὄνομα Γεννάδιος Β΄.9 Ὁ Γεννάδιος, ὡς 

καὶ οἱ πολὺ σημαντικὲς δημοσιεύσεις τῶν τελευταίων 30 ἐτῶν ποὺ ἀφοροῦν στὴν 
ἀναθεώρηση τῶν ἀποφάσεων τῶν ἐκδοτῶν τοῦ ἔργου του γιὰ τὴν χειρόγραφη 
παράδοση,” Ἁγίου Γενναδίου Σχολαρίου, Ι. Ἔργα Λειτουργικὰ & Ποιητικά (Θεσσα-
λονίκη, 2022), 11, 13.
5	 Ἀγγελικῆς Ζιάκα, Μεταξὺ πολεμικῆς καὶ διαλόγου. Τὸ Ἰσλὰμ στὴ βυζαντινή, με-
ταβυζαντινὴ καὶ νεότερη ἑλληνικὴ γραμματεία (Θεσσαλονίκη: Πουρναρᾶ, 2010), 
207.
6	 Ζιάκα, Μεταξὺ πολεμικῆς καὶ διαλόγου, 207-208.
7	 Ζιάκα, Μεταξὺ πολεμικῆς καὶ διαλόγου, 208.
8	 Ζιάκα, Μεταξὺ πολεμικῆς καὶ διαλόγου, 208.
9	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 169. Περισσότερα 
περὶ αὐτοῦ, βλ. Γεωργίου Μεταλληνοῦ, Τουρκοκρατία. Οἱ Ἕλληνες στὴν Ὀθωμανι-
κὴ Αὐτοκρατορία, (Ἀθήνα: Ἀκρίτας, 1998).



123

დიალოგი, N9(18), 2025

νέος Οὶκουμενικὸς Πατριάρχης, ἀνακηρύχτηκε πρῶτος Millet-bashi, 
Γενάρχης τῶν Ρωμαίων (Rūm)   τῆς Αὐτοκρατορίας καὶ ἀνώτατη γι’ 
αὐτοὺς ἐκκλησιαστικὴ καὶ πολιτικὴ ἀρχή.10 Στὴν οὐσία ὅμως ἦταν ὑπο-
τελὴς ἐθνάρχης ἑνὸς κράτους ἐν κράτει, μὲ σαφῆ ὅρια ἐξουσίας, ἀφοῦ 
τελικὰ βάρυνε ἡ ἐξάρτηση ἀπὸ τὸν σουλτάνο.11

Ἡ σοβαρὴ θέση τοῦ Γενναδίου ἔναντι τοῦ Ἰσλὰμ ἐντάσσεται στὴν 
ἱστορικὴ καὶ πολιτικὴ πραγματικότητα τῆς ἐποχῆς ἐκείνης, καθὼς 
οἱ Ὀρθόδοξοι ἐξέφρασαν τὴ χριστιανικὴ ταυτότητα ἐντὸς τῶν ὁρίων 
τοῦ οἴκου τοῦ πολέμου (Dār al-Ḥarb) καὶ τοῦ οἴκου τοῦ Ἰσλάμ (Dār 

al-Islām).12 Οἱ ὑπόδουλοι Χριστιανοὶ τῆς νεοσύστατης Ὀθωμανικῆς 
Αὐτοκρατορίας ζοῦσαν μέσα στὰ ὅρια τῆς ἐπικράτειας τοῦ Ἰσλάμ,13 
προσπαθώντας νὰ βροῦν πολιτικοὺς συμβιβασμοὺς ποὺ θὰ τοὺς ἐξα-
σφάλιζαν τὴν ἐλευθερία τῆς θρησκευτικής τους πίστεως.14 Παράλλη-
λα, ἐπεδίωκαν τὴν εἰρηνικὴ συνύπαρξη μὲ τὸν κυρίαρχο μουσουλμανι-
κὸ πληθυσμό, προσαρμοζόμενοι στὶς ἀπαιτήσεις τῆς νέας κοινωνικῆς 
πραγματικότητας.15

Ἡ  Ὀθωμανικὴ Αὐτοκρατορία ἦταν πολυεθνικὸ κράτος, ἀλλὰ μὲ 
θρησκευτικὴ ἀνοχή, ἡ ὁποία ἦταν ἀπόλυτα ἀναγκαία γιὰ τὴν ἐπιβίωσή 

10	 Βασίλειου Κ. Στεφανίδου, Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία (Ἀθῆναι, 1959), 745. Ὁ Σχολά-
ριος, ἀφοῦ ἔγινε Πατριάρχης μετὰ τὴν ἅλωση, δήλωνε μετὰ τὴν κίνηση τοῦ Μωάμεθ 
τοῦ Πορθητῆ, μὲ τὴν ὁποία τοὺ ἀπέδωσε τὰ “προνόμια” πρὸς τὴν Ἐκκλησία, ὅτι τὸ 
ὀρθόδοξο γένος εὑρισκόταν μὲν σὲ αἰχμαλωσία, ἀλλὰ τὸν παρηγοροῦσε “ἡ γνῶ-
σις ὁμοῦ καὶ φιλανθρωπία” τοῦ σουλτάνου. Κατὰ τὴ γνώμη του, ὁ σουλτάνος εἶχε 
ἀνασυστήσει τὴν Ἐκκλησία καὶ τὴν εἶχε καταστήσει “ἐλευθέραν μετὰ πολλῶν αὐτοῦ 
δωρεῶν”. Βλ. Karl Müller, Fragmenta Historicorum Graecorum (Paris, 1883), 107.
11	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 165.
12	 Ἀγγελικῆς Ζιάκα, “Γιὰ μιὰ θεολογία τῶν Θρησκειῶν: Γεννάδιος Σχολάριος καὶ ὁ 
συμφιλιωτικός του λόγος μὲ τὸ Ἰσλάμ,” Θεολογία 84, τχ. 2 (2013): 193-218, ἰδίως 195. 
13	 Πρβλ. Στήβεν Ράνσιμαν, Ἡ μεγάλη Ἐκκλησία ἐν αἰχμαλωσίᾳ, μετάφρ. Νικόλ. Κ. 
Παπαρρόδου (Ἀθήνα: Μπεργάδη, 1979); Theodore H. Papadopoulos, The history 
of the Greek Church and people under the Turkish domination (Brussels: Scaldis 
Publishers, 1952).
14	 Ζιάκα, “Γιὰ μιὰ θεολογία τῶν Θρησκειῶν,” 195.
15	 Ζιάκα, “Γιὰ μιὰ θεολογία τῶν Θρησκειῶν,” 195. 



124

Filotheos-Fotios Maroudas

της. Ἔτσι, λοιπόν, μὲ βάση τὴ θρησκευτικὴ διπολικότητα, οἱ ἀνεγνω-
ρισμένοι πολίτες, τοὺς ὁποίους περιελάμβανε, ἦταν οἱ ἀκόλουθοι: α) 
οἱ ὀπαδοὶ τοῦ σουνιτικοῦ Ἰσλὰμ (Τοῦρκοι), καὶ β) οἱ Rūm (Ρωμηοὶ = 
ὀρθόδοξοι Χριστιανοί), μαζὶ μὲ τοὺς πιστοὺς ἄλλων θρησκευτικῶν κοι-
νοτήτων (Ἑβραίους, Ἀρμενίους),16 οἱ ὁποῖοι εἶχαν βιβλικὲς καταβολές.

 Ἡ πολιτικὴ ὀργάνωση στὴν Ὀθωμανικὴ Αὐτοκρατορία δὲν στηρι-
ζόταν στὴν ἐθνικότητα μὲ τὴ σημερινὴ ἔννοια, ἀλλὰ στὴ θρησκευτικὴ 
ταυτότητα. Τὸ μιλλέτι (Millet),17 δηλαδὴ ἡ θρησκευτικὴ κοινότητα, ἀπο-
τελοῦσε τὴ βάση τῆς κοινωνικῆς καὶ πολιτικῆς δομῆς τῆς ἐποχῆς ἐκεί-
νης.18 Ἀναγνωρίστηκαν τέσσερα μιλλέτια: Τοῦρκοι, Ρωμηοί, Ἀρμένιοι 

καὶ Ἑβραῖοι, σχεδὸν ὅλοι οἱ λαοὶ τῆς Βίβλου.19 Ἔτσι, λοιπόν, στὸ πλαί-
σιο τῆς ἰσλαμικῆς ἡγεμονίας οἱ Χριστιανοὶ ἀποτελοῦσαν ἀντικείμενο 
προστασίας ὡς ἀνήκοντες στὴν κατηγορία τῶν λαῶν τῆς Βίβλου (ahl 

al-kitāb), τουτέστιν στὴν κατηγορία αὐτῶν ποὺ διαθέτουν σὲ γραπτὴ 
μορφὴ θεία ἀποκάλυψη.20 Σύμφωνα μὲ τὸ ἰσλαμικὸ Δίκαιο, ἐντὸς τῆς 
ἰσλαμικῆς ἐπικράτειας, οἱ ὀπαδοὶ τῆς βιβλικῆς θρησκείας (ahl al-kitāb) 
δηλ. οἱ Χριστιανοὶ (al-Naṣārā) καὶ οἱ Ἰουδαῖοι (al-Yahūd) ἀπολαμβάνουν 
ἐλευθερία θρησκευτικῆς συνειδήσεως καὶ δόγματος, σὲ συμμόρφωση 
πρὸς τὶς κορανικὲς προσταγές: “Κανένας ἐξαναγκασμὸς δὲν ἐπιβάλ-
λεται στὴ θρησκεία, ἀληθινὴ ὁδὸς διακρίνεται ἀρκούντως τῆς πλάνης” 
(Κοράνιο 2:256), καὶ “Νὰ συζητᾶτε μὲ τοὺς ὀπαδοὺς τῆς Βίβλου μὲ 
εὐσχημοσύνη ἐκτὸς ἂν αὐτοὶ εἶναι διεφθαρμένοι ἀνάμεσά τους. Καὶ νὰ 
πείτε: Πιστεύουμε στὴ θεία ἀποκάλυψη ποὺ ἔχει σταλεῖ σ’ ἐμᾶς καὶ σ’ 

16	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 165.
17	 Μιλλέτι ὀνομαζόταν ἡ θρησκευτικὴ ἐθνότητα στὸ διοικητικὸ σύστημα τῆς Ὀθω-
μανικῆς Αὐτοκρατορίας.
18	 Πρβλ. Βλασίου Φειδᾶ, Βυζάντιο (Ἀθῆναι, 1985).
19	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 165.
20	 Βασίλειου Ἀδραχτᾶ, «Οἱ ἐπιστημολογικὲς προκείμενες τῆς συνάντησης Ὀρθο-
δοξίας καὶ Ἰσλάμ», στὸ Ὁ διάλογος τῆς Ὀρθοδοξίας μὲ Δύση καὶ Ἀνατολή, τόμ. 
Γ΄, ἔκδ. Α. Βαλλιανάτου καὶ Σ. Δεσπότη (Πάτρα: Ἑλληνικὸ Ἀνοικτὸ Πανεπιστήμιο, 
2008), 21-177, ἰδίως 159.



125

დიალოგი, N9(18), 2025

ἐσᾶς. Ὁ Θεός μας εἶναι ἕνας Θεός. Εἴμαστε μουσουλμάνοι” (Κοράνιο 
29:46).21 Ἔτσι οἱ ὀπαδοὶ τῆς Βίβλου ἐντὸς τῆς ἰσλαμικῆς ἐπικράτειας 
ὑπάγονται σὲ καθεστὼς “λαοῦ τῆς προστασίας” (ahl al-dhimma).22

Ὁ ὅρος dhimma σημαίνει “προστασία”, “ἀσφάλεια”, καὶ προσδι-
ορίζει μιὰ σύμβαση μέσῳ τῆς ὁποίας τὸ ἰσλαμικὸ κράτος παραχωρεῖ 
φιλοξενία καὶ προστασία σὲ μέλη τῶν βιβλικῶν θρησκειῶν, μὲ τὴν 
προϋπόθεση, ὅμως, ὅτι οἱ ἴδιοι ἀποδέχονται κάποιους ὅρους (ahkam) 
ποὺ ἐπιβάλλονται μὲ τὴν κυριαρχία τοῦ Ἰσλάμ.23 Σὲ αὐτοὺς ἐντάσσο-
νται οἱ τακτικοὶ φόροι, ὁ κεφαλικὸς (jiziah) καὶ ὁ ἔγγειος φόρος δηλαδὴ 
τὸ χαράτσι (Haraç) καὶ εἶχαν ταπεινωτικὸ χαρακτήρα, καθότι συμβό-
λιζαν τὴν ὑποτέλεια τῶν μὴ Μουσουλμάνων πολιτῶν.24  Ὁ κεφαλικὸς 
φόρος καταβαλλόταν ἀπὸ τὸν «λαὸ τῆς προστασίας» ὡς ἀντάλλαγμα 
γιὰ τὴν ἀσφάλεια ποὺ τοὺς παρεῖχε τὸ κράτος, καθὼς καὶ γιὰ τὴ συμ-
μετοχή τους στὶς κρατικὲς ὑποχρεώσεις, δεδομένου ὅτι ἦταν πολίτες 
του.25 Ὑπόχρεοι γιὰ τὸν κεφαλικὸ φόρο ἦταν ὅλοι οἱ ὑπήκοοι πολί-
τες τῆς Ὀθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας, μὲ ἐξαίρεση τὶς γυναῖκες τους, 
τοὺς γέρους, τὰ παιδιά, τοὺς ἀνάπηρους κ.ἄ.26 Με τὸ τίμημα αὐτὸ 
ἐξασφαλιζόταν ἡ ζωὴ τῶν λαῶν τῆς Βίβλου καὶ ἡ ἄδεια νὰ κατοικοῦν 
στὴν ἰσλαμικὴ ἐπικράτεια, διατηρώντας τὴν πίστη τους.27 Ὁ ἔγγειος 
φόρος ἦταν ἀνάλογος μὲ τὴ γεωγραφικὴ παραγωγὴ ἢ τὴν ἔκταση τοῦ 
κτήματος καὶ ἐκεῖνος εἶχε συμβολικὸ χαρακτήρα, καθότι σήμαινε τὴν 
παραδοχὴ τῆς ἀρχῆς, ὅτι ἡ γῆ ἀνῆκε στοὺς Ὀθωμανούς.28

21	 Κυριάκου Πατραγᾶ, Ἰσλὰμ καὶ Δίκαιον (Ἀθήνα: Λειμών, 2020), 25.
22	 Πατραγᾶ, Ἰσλὰμ καὶ Δίκαιον, 21.
23	 Πατραγᾶ, Ἰσλὰμ καὶ Δίκαιον, 21.
24	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 167.
25	 Πατραγᾶ, Ἰσλὰμ καὶ Δίκαιον, 19. 
26	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 167. Μεταξὺ 
αὐτῶν ἀπαλλάσονταν καὶ οἱ θρησκευτικοὶ λειτουργοί, ἤτοι ἱερεῖς καὶ μοναχοί. Βλ. 
Κυριάκου Πατραγᾶ, “Ἡ φορολογικὴ ἀπαλλαγὴ κληρικῶν καὶ μοναχῶν κατὰ τὸ 
ἰσλαμικὸν δίκαιον,” Θεωρία καὶ πράξη διοικητικοῦ δικαίου 13 (2020): 382-384.
27	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 167.
28	 Μεταλληνοῦ, “Τουρκοκρατία – Τὸ ‘Γένος τῶν Ὀρθοδόξων’,” 167. 



126

Filotheos-Fotios Maroudas

2. Προσπάθεια ἀποδείξεως τοῦ τριαδικοῦ δόγματος –  
οἱ ἰδιότητες τῆς θείας ὑπάρξεως καὶ οὐσίας 

Τὸ Ἰσλὰμ ἀπορρίπτει τὴ διδασκαλία περὶ Ἁγίας Τριάδος, τὴν 
ὁποία ἀντιλαμβάνεται ὡς μία μορφὴ πολυθεϊσμοῦ. Τὸ Κοράνιο ἀνα-
φέρεται ξεκάθαρα σὲ αὐτὴ τὴ διαφωνία, τονίζοντας μὲ σαφήνεια τὰ 
ἑξῆς: “Πράγματι βλασφήμησαν ὅσοι εἶπαν [ἐνν. οἱ Χριστιανοὶ] ‘Ὁ Ἀλ-
λὰχ εἶναι ἕνας ἀπὸ τοὺς τρεῖς τῆς Τριάδας,’ γιατὶ δὲν ὑπάρχει ἄλλος 
Θεὸς ἐκτὸς ἀπὸ ἕνα Θεό” (Κοράνιο 5:73). Ἐπίσης, σὲ ἄλλο κορανικὸ 
χωρίο γίνεται ἡ ἑξῆς ἀναφορά: “Ὦ ὀπαδοὶ τῆς Γραφῆς, μὴ ξεπερνᾶτε 
τὰ ὅρια στὴ θρησκεία σας […] καὶ μὴ λέτε ‘Τριάδα’. Παραιτηθεῖτε, θὰ 
εἶναι τὸ καλύτερο γιὰ σᾶς. Γιατὶ ὁ Ἀλλὰχ εἶναι ἕνας Θεός, ἂς εἶναι δο-
ξασμένος” (Κοράνιο 4:171). 

Λόγῳ τῆς ἀπόρριψης τοῦ τριαδολογικοῦ δόγματος ἀπὸ τὸ κο-
ρανικὸ κείμενο, τὸ ζήτημα αὐτὸ ἀπετέλεσε καὶ συνεχίζει νὰ ἀποτελεῖ 
ἀντικείμενο συζήτησης, ἀντιπαράθεσης καὶ ἐνίοτε διένεξης ἀνάμεσα 
σὲ Χριστιανούς καὶ Μουσουλμάνους.29 Αὐτὲς οἱ διαφορὲς ἀναδύονται 
στὸ πλαίσιο τοῦ ἰσλαμοχριστιανικοῦ διαλόγου, καθὼς καὶ στὶς ἐντά-
σεις ποὺ συνοδεύουν τὴν ἰσλαμοχριστιανικὴ ἀντιπαράθεση. Μία ἀπὸ 
τὶς βασικὲς προϋποθέσεις αὐτοῦ τοῦ διαλόγου ἦταν ὅτι οἱ Χριστιανοί, 
βαθιὰ ἐπηρεασμένοι ἀπὸ τὸν ἑλληνικὸ φιλοσοφικὸ στοχασμό, προ-
σέγγισαν διαλεκτικὰ τὴν ἐπικοινωνία καὶ τὴν ἀντιπαράθεσή τους μὲ 
τὸ Ἰσλάμ.30

Μὲ βάση τὶς προαναφερθεῖσες κορανικὲς ἀναφορές, ὁ Γεννάδιος 
ἐπιχειρεῖ νὰ καταδείξει ὅτι ὁ Χριστιανισμὸς δὲν ἀσπάζεται τρεῖς θε-

29	 Βλ. Samir Khalil, “Christian arabic literature in the Abbasid period,” στὸ Religion 
learning and science in the Abbasid period, ἐπιμ. M. Young, J. Latham and R. 
Serjeant (Κέιμπριτζ – Νέα Υόρκη: Cambridge University, 1990), 446-460; David 
Thomas, “The doctrine of the Trinity in the early Abbasid era,” στὸ Islamic Interpre-
tations of Christianity, ἐπιμ. Lloyd Ridgeon (Ρίτσμοντ: Curzon, 2001), 78-98.
30	 Σταύρου Γιαγκάζογλου, “Ὁρθοδοξία καὶ Ἰσλὰμ ἄλλοτε καὶ σήμερα,” Ἠλεκτρονικὸ 
περιοδικό Φρέαρ, τχ. 2 (χειμώνας 2021, με αφιέρωμα Κριτική: Ευρώπη & Ισλάμ), 
https://mag.frear.gr/orthodoxia-kai-islam/ (15-6-25). 

https://mag.frear.gr/orthodoxia-kai-islam/


127

დიალოგი, N9(18), 2025

ούς, ἀλλὰ ἕνα Θεό, ὁ ὁποῖος εἶναι ταυτόχρονα τριαδικός. Εὐθὺς ἐξ 
ἀρχῆς ἐπισημαίνει οἱ οἱ Χριστιανοὶ πιστεύουν ὅτι ὑπάρχει ἕνας Θεός, 
ὁ ὁποῖος δημιούργησε τὰ πάντα ἐκ τοῦ μὴ ὄντος.31 Ὁ Θεὸς αὐτὸς εἶ-
ναι ἀσώματος,32 ἀλλὰ ζεῖ μόνο ὡς Πνεῦμα, ὡς νοῦς ἄριστος, τελει-
ότατος, γεμάτος σοφία, ἀσύνθετος,33 δίχως ἀρχὴ καὶ δίχως τέλος.34 
Τὸ ὅτι ὁ Θεὸς εἶναι ἀσώματος ἀποτελεῖ μιὰ ἄποψη ποὺ διατυπώθηκε 
ἀφενὸς ἐκτενῶς ἀπὸ τὴν κυρίαρχη σχολὴ σκέψης τῶν μουταζιλιτῶν,35 
ἀφετέρου διατυπώθηκε ἐκ μέρους τῶν ἀραβοφώνων χριστιανῶν 
συγγραφέων στὴν ἀπολογητική τους, κατὰ τοῦ Ἰσλάμ. Εἰδικότερα, οἱ 
μουταζιλίτες στὴν προσπάθειά τους νὰ ἀντικρούσουν τὸν ἀνθρωπο-

31	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα [Oeuvres complètes de Gen-
nade Scholarios], ἔκδ. Louis Petit – Xénophon Sidéridès – Martin Jugie, vol. III 
(Paris, 1930), 453. Ὁ δεύτερος διάλογος διασώζεται καὶ στὸ corpus τῆς Patrologia 
Graeca, βλ. Γενναδίου Σχολαρίου, Ὁμιλία περὶ τῆς ὀρθῆς καὶ ἀληθοῦς πίστεως 
Χριστιανῶν, διαλεχθεῖσα πρὸς τοὺς σοφιστὰς Πέρσας τῶν Ἀγαρηνῶν, προτροπῇ 
τοῦ μεγάλου αὐθέντου, ἐμπροσθεν αὐτοῦ, PG 160, 333Α-352Α, ἰδίως 333A.
32	 Σὲ ἄλλη δὲ συνάφεια, ὁ Πατριάρχης ἐπισημαίνει ὅτι ὁ Θεὸς δὲν εἶναι σῶμα, μήτε 
ἔχει σῶμα.
33	  Ὁ Θεὸς δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ ὁριστεῖ μὲ κανένα συμβεβηκός, γιατὶ εἶναι ἀσώματος, 
ἁπλούστατος, τελειότατος καὶ ἀΐδιος, εὔλογα ὅμως τοῦ ἀποδίδουμε τὰ ὀνόματα 
τῶν τελειοτήτων τῆς ψυχῆς, γιατὶ καὶ αὐτὴ εἶναι ἀσώματη, καὶ ἐπιπλέον ἀποτελεῖ τὸ 
στοιχεῖο ποὺ μᾶς καθιστᾶ κατ’ εἰκόνα Θεοῦ. Οἱ τελειότητες αὐτὲς ἀποδίδονται στὸν 
Θεὸ μὲ τὴν πρέπουσα ὑπεροχὴ καὶ γίνονται γνωστὲς σὲ ἐμᾶς μέσῳ τῶν ἔργων 
τοῦ Θεοῦ, οὐσιαστικὰ δηλαδὴ ἐκπροσωποῦν τὶς θεῖες ἐνέργειες. Βλ. Γενναδίου 
Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 230-233.
34	 Βλ. Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453.
35	 Οἱ μουταζιλίτες ἢ μουτάζιλα (Muʻtazila) ὑπῆρξαν μιὰ σχολὴ σκέψης τοῦ Ἰσλὰμ 
ἡ ὁποία διαμόρφωσε τὴν “ἰσλαμικὴ διαλεκτικὴ θεολογία” (ʿIlm al-Kalām) καὶ 
ἐμφανίστηκε κατὰ τὸν 8o αἰ. στὴ Βασόρα τοῦ Ἰράκ, περὶ τὰ τέλη τῆς δυναστείας 
τῶν Ὀμαγιαδῶν (661-750), καὶ ἤκμασε κατὰ τὴ δυναστεία τῶν Ἀββασιδῶν (750-
1258). Ἡ ἐν λόγῳ ὁμάδα βασίστηκε στὴ λογική, καὶ διὰ τῆς λογικῆς ἐπιχείρησε 
νὰ κατανοήσει καὶ νὰ ὑπερασπισθεῖ τὰ ἰσλαμικὰ δόγματα. Σημειωτέον ὅτι οἱ 
μουταζιλίτες ἐπηρεάσθηκαν ἀρκετὰ ἀπὸ τὴν ἀρχαιοελληνικὴ φιλοσοφία καὶ 
τὴν ἀριστοτελικὴ λογική. Γιὰ περισσότερα γιὰ τοὺς  μουταζιλίτες, βλ. Κυριάκου 
Πατραγᾶ, “Παρατηρήσεις ἐπὶ τοῦ λογοκρατικοῦ ρεύματος τοῦ μουταζελισμοῦ εἰς 
τὸ ἰσλὰμ,” στὸ Τιμητικὸς τόμος καθηγητοῦ Σπυρίδωνος Ν. Τρωιάνου (Ἀθήνα: Αντ. 
Ν. Σάκκουλας, 2013), 1194-1205; Daniel Gimaret, “Muʻtazila,” Encyclopaedia of 
Islam 7 (1993): 783-793.



128

Filotheos-Fotios Maroudas

μορφισμὸ (tashbīh) ποὺ εἶχε εἰσχωρήσει στὴ μουσουλμανικὴ σκέψη, 
κυρίως κατὰ τὸν 8ο αἰώνα, ὑπογράμμιζαν μὲ ἔμφαση τὴν ὑπερβατικό-
τητα τοῦ Θεοῦ. Τόνιζαν ὅτι ὁ Θεὸς δὲν διαθέτει σῶμα (jism), ἀνάστημα 
(shabah), κορμὸ (juththa), οὔτε ὄψη ἢ μορφή, παραμένοντας πέρα 
ἀπὸ κάθε ὑλικὴ ἢ αἰσθητὴ ἀναπαράσταση.36 Οἱ ἀραβόφωνοι χριστια-
νοὶ συγγραφεῖς, προκειμένου νὰ ἀποτινάξουν τὴν ἰσλαμικὴ κατηγορία 
ὅτι πιστεύουν πὼς ὁ Θεὸς γέννησε φυσιοκρατικά, ὑπογράμμιζαν ὅτι 
ὁ Θεὸς ἀπὸ τὴ φύση του εἶναι ἄυλος καὶ ἀσώματος.37 Εἶναι πολὺ πι-
θανόν, λοιπόν, ὁ Πατριάρχης νὰ γνώριζε τὶς σχετικὲς ἀναφορές, οἱ 
ὁποῖες κυριαρχοῦσαν στὸ ἀραβο-ισλαμικό περιβάλλον. 

Κατὰ ἀνάλογο τρόπο, ὁ Γεννάδιος ὑπερτονίζει τὴ θεία ὑπερβα-
τικότητα, καθὼς ὁ Θεὸς ἐνῶ εἶναι ἐν τῷ κόσμῳ, εὑρίσκεται συγχρό-
νως ὑπὲρ τὸν κόσμον.38 Ἀπὸ τὴν ὀπτικὴ τῆς ὀρθόδοξης θεολογίας, καὶ 
ἰδιαίτερα μέσα ἀπὸ τὴ σύγχρονη ἐπανεκτίμηση τῆς Πατερικῆς παρά-
δοσης, ἡ ὁποία ἔχει πλέον ἀπομακρυνθεῖ ἀπὸ τὶς ἀντιπαλαμικὲς καὶ 
ἀντιησυχαστικὲς θέσεις τῆς δυτικῆς θεολογίας, ὁ τριαδικὸς Θεὸς δὲν 
ταυτίζεται ἀποκλειστικὰ μὲ τὴ θεία του οὐσία, ἀλλὰ ἐκδηλώνεται καὶ με-
τέχεται στὴν κτίση μέσῳ τῶν ἀκτίστων ἐνεργειῶν του.39 Αὐτὴ ἡ θεμελι-
ώδης διάκριση, ποὺ ἀναδεικνύεται ἰδιαίτερα στὴν παλαμικὴ θεολογία,40 
ἐξασφαλίζει τὴ ζωντανὴ σχέση Θεοῦ καὶ κόσμου καὶ καθιστᾶ δυνατὴ 
τὴν ἐμπειρία τῆς θέωσης μέσα στὸ σωτηριολογικὸ ἔργο τοῦ Χριστοῦ, 

36	 Βλ. Ἀγγελικῆς Ζιάκα, Τὸ Kalam καὶ τὰ ἰσλαμικὰ ρεύματα σκέψης (Θεσσαλονίκη: 
Πανεπιστήμιο Μακεδονίας, 2016), 69.
37	 Πρβλ. Constantin Bacha, Les Oeuvres de Théodore Aboucara, évêque de 
Harān (Bayrūt: NP, 1904), 44.
38	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453. Παρομοίως ὁ 
Πατριάρχης ἐπισημαίνει ὅτι ὁ Θεὸς ἐνῶ εἶναι παντοῦ, δὲν ἔχει κάποιο συγκεκριμένο 
τόπο, στὸν ὁποῖον εὑρίσκεται. 
39	 Σταύρου Γιαγκάζογλου, Κοινωνία Θεώσεως. Ἡ σύνθεση Χριστολογίας καὶ 
Πνευματολογίας στὴ διδασκαλία τοῦ ἁγίου Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ (Ἀθήνα: Δόμος, 
2001), 38-138.
40	 Πρβλ. Χρυσόστομου Σταμούλη, “Ἐγώ εἰμι ὁ ὤν. Ἡ διαλεκτικὴ φύσεως καὶ 
προσώπου στὴ νεώτερη Ὀρθόδοξη θεολογία καὶ ὁ θεολογικὸς ὁλισμὸς τοῦ ἁγίου 
Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ,” Synthesis 1 (2012): 104-120.



129

დიალოგი, N9(18), 2025

ἀποτελώντας κεντρικὸ ἄξονα τῆς πατερικῆς καὶ ἡσυχαστικῆς σκέψης.41 
Δὲν γνωρίζουμε, βέβαια, ἂν ὁ Γεννάδιος γνώριζε σὲ βάθος τὴν προ-
αναφερθεῖσα θεολογικὴ προσέγγιση, ἴσως ὅμως, προβαίνοντας στὴ 
διάκριση ὅτι ὁ Θεὸς εἶναι καὶ ἐντὸς τοῦ κόσμου καὶ ὑπὲρ τοῦ κόσμου, 
νὰ θέλει –ἔχοντας ὑπόψη τὴ διάκριση οὐσίας καὶ ἐνεργειῶν–, νὰ τονί-
σει ὅτι κατὰ τὴν ὀρθόδοξη διδασκαλία ὁ Θεὸς εἶναι καὶ ἐγκόσμιος καὶ 
ὑπερβατικός. Στὸ πλαίσιο αὐτὸ ὁ Πατριάρχης ὑπογραμμίζει ὅτι ὅσα 
προανέφερε ἀποτελοῦν τὰ θεῖα ἰδιώματα, τὰ ὁποῖα κατ’ οὐσίαν διακρί-
νουν τὸν ἴδιο ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο, ἐνῶ ὁρισμένα εἶναι ὅμοια μὲ ἐκείνου.42

Ὑπογραμμίζει δὲ ὅτι Θεὸς εἶναι ἡ ἴδια ἡ ἀλήθεια, σοφὸς καὶ ἀγα-
θός, καὶ ὅλα τὰ δημιουργήματά του ἔχουν τὶς τελειότητες ποὺ ἐκεῖνος 
τοὺς προσφέρει.43 Ἐκεῖνος κατέχει κάθε ἀρετὴ σὲ ὕψιστο βαθμό, ἐνῶ 
τὰ δημιουργήματά του τὶς ἔχουν ἐπειδὴ μετέχουν στὴ δική του τελει-
ότητα.44

Ὁ Πατριάρχης τονίζει ὅτι οἱ Χριστιανοὶ πιστεύουν πὼς στὸν Θεὸ 
ὑπάρχουν τρεῖς ἰδιότητες (τρία ἰδιώματα), οἱ ὁποῖες ἀποτελοῦν πηγὲς 
ὅλων τῶν ἄλλων θείων ἰδιωμάτων.45 Μὲ αὐτὰ τὰ τρία ἰδιώματα, ὁ Θεὸς 
ζεῖ ἀϊδίως, πρὶν ἀκόμα δημιουργήσει τὸν κόσμο, καὶ μέσῳ αὐτῶν δημι-
ούργησε τὸν κόσμο καὶ τὸν κυβερνᾶ.46 Διευκρινίζει ἐπίσης ὅτι αὐτὰ τὰ 
τρία ἰδιώματα ὀνομάζονται ὑποστάσεις (τρεῖς ὑποστάσεις).47 Σὲ ἄλλο 
σημεῖο ἀναφέρεται σὲ ἰδιότητες ὑφεστηκυῖαι48, δηλαδὴ ἰδιότητες ποὺ 
ἀποδίδονται στὸν Θεό, οἱ ὁποῖες δὲν εἶναι ἁπλὲς ἰδιότητες ἢ χαρακτη-
ριστικὰ χωρὶς ὀντολογικὴ ὑπόσταση, ἀλλὰ ἔχουν πραγματικὴ ὕπαρ-
ξη  καὶ συνιστοῦν διακριτὲς ὑποστάσεις μέσα στὸ θεῖο εἶναι. 

41	 Γιαγκάζογλου, Κοινωνία Θεώσεως, 38-138. 
42	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453. 
43	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453.
44	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453.
45	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453.
46	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 453-454.
47	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 454.
48	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 446. 



130

Filotheos-Fotios Maroudas

Σὲ αὐτὸ τὸ σημεῖο γίνεται φανερὸ ὅτι ὁ Γεννάδιος ἀξιοποιεῖ ἕνα 
κλασικὸ ἐπιχείρημα γιὰ τὴν Ἁγία Τριάδα, τὸ ὁποῖο εἶχε καθιερωθεῖ γιὰ 
αἰῶνες στὸν ἀραβόφωνο χριστιανικὸ κόσμο. Εἶναι εὐρέως ἀποδεκτὸ 
ὅτι οἱ ἀραβόφωνοι χριστιανοὶ συγγραφεῖς εἶχαν ἀναπτύξει ἕνα τριαδο-
λογικὸ σχῆμα, σύμφωνα μὲ τὸ ὁποῖο ὁ Πατὴρ περιγράφεται ὡς ὕπαρ-
ξη (al-dhāt), ὁ Υἱὸς ὡς Λόγος (al-kalimāh) καὶ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα ὡς Ζωή 
(al-ḥayāh).49 Αὐτὸ τὸ τριαδικὸ σχῆμα εἶχε ἀπολογητικὸ χαρακτήρα 
ἀπέναντι στὸ Ἰσλὰμ καὶ παρουσίαζε τὰ πρόσωπα τῆς Ἁγίας Τριάδος 
κυρίως ὡς ἰδιότητες τοῦ Θεοῦ, παρὰ ὡς ξεχωριστὲς ὑποστάσεις. Κατὰ 
συνέπεια, εἶναι πιθανὸ ὁ Γεννάδιος νὰ εἶχε ἐπαφὴ μὲ τὴν ἀραβόφωνη 
χριστιανικὴ θεολογικὴ σκέψη, καθὼς  ἀναφέρεται συγκεκριμένα στὶς 
τρεῖς ἰδιότητες τῆς θείας ὑπάρξεως. Ἴσως αὐτὸ ὀφείλεται στὸ γεγονὸς 
ὅτι ζοῦσε ὡς πολίτης τοῦ ἰσλαμικοῦ κράτους, γεγονὸς ποὺ ἐνδέχεται 
νὰ τοῦ ἐπέτρεψε νὰ ἐξοικειωθεῖ μὲ αὐτὸ τὸ ἐπιχείρημα, εἴτε μέσῳ τῆς 
γενικότερης ἐπιρροῆς τοῦ ἀραβο-ἰσλαμικοῦ κόσμου, εἴτε μέσα ἀπὸ 
ἄμεσες ἐπαφὲς μὲ τὴ θεολογικὴ σκέψη τῆς ἐποχῆς ἐκείνης.

Παράλληλα, ἀξίζει νὰ σημειωθεῖ ὅτι ἡ ἐπικρατέστερη σχολὴ σκέ-
ψης στὸν μουσουλμανικὸ κόσμο κατὰ τὴν περίοδο τοῦ 8ου – 10ου αἰ., 
οἱ μουταζιλίτες, ἀνέπτυξαν ἕνα ἀνάλογο σχῆμα περὶ Θεοῦ, προκειμέ-
νου νὰ διασφαλίσουν τὴν ἔννοια τῆς θείας ἑνότητας καὶ τοῦ ἀπόλυτου 
μονοθεϊσμοῦ.50 Υποστήριζαν ότι μόνο ορισμένα θεία ιδιώματα (ṣifāt) 
είναι αιώνια, δηλαδή ανήκουν στην ουσία του Θεού και ταυτίζονται με 
αυτήν.51 Συγκεκριμένα, αὐτὰ τὰ ἰδιώματα εἶναι ἡ Ζωή, ἡ Ὕπαρξη, ἡ 
Γνώση (Σοφία) καὶ ἡ Δύναμη. Θεωροῦνται θεῖα κατηγορήματα, ἄρρη-

49	 Sidney Griffith, “The concept of Al-Uqnūm in ʿAmmār al-Baṣrī’s apology for 
the doctrine of the Trinity,” στὸ Actes du premier congrès international d’études 
arabes chrétiennes, ἐπιμ. Samir Khalil (Γκόσλαρ, Σεπτέμβριος 1980), Orientalia 
Christiana Analecta 218 (Ρώμη, 1982), 169-191.
50	 Richard Frank, Beings and their attributes: The teaching of the Basrian School 
of the Muʻtazila in the classical period (Albany: State University of New York Press, 
1978), 22.
51	 Ζιάκα, Τὸ Kalam καὶ τὰ ἰσλαμικὰ ρεύματα σκέψης, 64. 



131

დიალოგი, N9(18), 2025

κτα συνδεδεμένα μὲ τὴ θεία οὐσία, διότι ὁ Θεὸς εἶναι πρωτίστως ἡ ἴδια 

ἡ ζωὴ καὶ ἡ ὕπαρξη, προαιώνια. Ὁ Θεὸς ὑπῆρξε ἀνέκαθεν Γνώστης, 

Σοφὸς καὶ Παντοδύναμος.52

Ἔτσι, εἶναι πολὺ πιθανὸ ὅτι ὁ Γεννάδιος εἶχε γνώση τόσο τῶν 

ἀπόψεων τῶν ἀραβοφώνων χριστιανῶν συγγραφέων ὅσο καὶ τῶν 

μουταζιλιτῶν, παρὰ τὸ γεγονὸς ὅτι οἱ συγκεκριμένες σχολὲς σκέψης 

εἶχαν ἤδη ἐκλείψει στὸν εὐρύτερο ἀραβο-ισλαμικὸ κόσμο.53

Ὁ Γεννάδιος τονίζει, μάλιστα, πὼς ἐπειδὴ τὰ τρία αὐτὰ ἰδιώμα-

τα δὲν προκαλοῦν μερισμὸ στὴ θεία οὐσία, ἡ ὁποία εἶναι ἁπλὴ καὶ 

ἀδιαίρετη, ὁ Θεὸς παραμένει ἕνας καὶ δὲν πρόκειται γιὰ τρεῖς θεούς: 

“διὰ τοῦτο ἐστὶ ὁ Θεός καὶ μετὰ τῶν ἰδιωμάτων τούτων εἷς Θεός, καὶ 

οὐκ εἰσὶ τρεῖς Θεοί”.54 Σὲ ἄλλο σημεῖο, καὶ εἰδικότερα στὸν πρῶτο του 

διάλογο, τὸ ἐπισημαίνει ἐμφατικά, μὲ τὸ νὰ ὑπογραμμίζει ὅτι ἐὰν κά-

ποιοι ταράζονται ἀπὸ τὴν πιθανότητα νὰ μὴ ἔχουν πεισθεῖ ὅτι οἱ Χρι-

στιανοὶ ὁμολογοῦν ἕνα Θεό, τὸν ὁποῖο ἀποκαλοῦν Πατέρα, Υἱὸ καὶ 

Ἅγιο Πνεῦμα, γιὰ τὸ πρῶτο ὑπάρχει ὁ ἴδιος ὁ Ἰησοῦς νὰ μαρτυρεῖ σὲ 

πολλὰ σημεῖα τοῦ Εὐαγγελίου, καὶ εἶναι πραγματικὰ ἡ αὐτο-ἀλήθεια, 

ὁπότε πρέπει νὰ τὸν  πιστεύουν χωρὶς καμία ἀμφισβήτηση.55 Ἐξάλ-

λου, ὁ Ἰησοῦς, ὡς Υἱὸς τοῦ Θεοῦ, φανέρωσε τὸν Πατέρα καὶ τὸ Ἅγιο 

Πνεῦμα μέσα ἀπὸ τὴ μοναδική του σχέση ἀγάπης καὶ ἑνότητας μαζί 

του, ἐπιτελώντας πλήρως τὸ θέλημά του μὲ τὴν ἀνανθρώπησή του.56 

Ἡ προσφορὰ αὐτὴ τῆς θείας υἱότητας ἔγινε γιὰ χάρη ὅλων, ὥστε οἱ 

ἄνθρωποι νὰ ἑνωθοῦν μαζί του στὴν Ἐκκλησία καὶ νὰ μετέχουν στὴ 

52	 Ζιάκα, Τὸ Kalam καὶ τὰ ἰσλαμικὰ ρεύματα σκέψης, 64. 
53	 Najib Awad, “Arabic Christian Theology,” St Andrews Encyclopaedia of Theolo-
gy, ἐπιμ. Brendan N. Wolfe et al., https://www.saet.ac.uk/Christianity/ArabicChris-
tianTheology (1-12-2024), 6.
54	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 454.
55	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 445. 
56	 Σταύρου Γιαγκάζογλου, Μαθήματα Δογματικῆς Θεολογίας. Ἑρμηνευτικὰ σχόλια 
στὸ Σύμβολο τῆς Πίστεως (Ἀθήνα: Δόμος, 2021), 132.

https://www.saet.ac.uk/Christianity/ArabicChristianTheology
https://www.saet.ac.uk/Christianity/ArabicChristianTheology


132

Filotheos-Fotios Maroudas

δόξα του, «ὅτι ἠγάπησάς με πρὸ καταβολῆς κόσμου» (Ἰω. 17, 24).57 
Ἄλλωστε, ὁ Γεννάδιος ἐπισημαίνει ὅτι ὁ Θεὸς εἶναι ἕνας, ἀπολύτως 
ἁπλὸς καὶ ὑπεράνω κάθε σύνθεσης.58

Στὸ σημεῖο αὐτὸ ἀξίζει νὰ ἐπισημανθεῖ ὅτι ἐξ ἐπόψεως ὀρθοδόξου 
θεολογίας ὁ Γεννάδιος προβάλλει τὴν ἑνότητα τοῦ τριαδικοῦ Θεοῦ, ἡ 
ὁποία εἶναι διάχυτη στὴν ἐκκλησιαστικὴ παράδοση, κυρίως ἐξ ἀφορ-
μῆς τῶν αἱρετικῶν προκλήσεων ποὺ ἐπιχειροῦσαν νὰ προκαλέσουν 
ρήξη στὰ θεμέλια τῆς πίστεως τοῦ τριαδικοῦ Θεοῦ. Εἶναι γνωστὸ ὅτι 
κατὰ τὴν πατερικὴ θεολογικὴ σκέψη, ἡ ἕνωση καὶ ἡ διάκριση συντε-
λεῖται καθότι ὁ Πατὴρ κοινοποιεῖ τὴν οὐσία του στὸν Υἱὸ καὶ στὸ Ἅγιο 
Πνεῦμα, ἐνῶ τὸ ὁμοούσιος ἀποτελεῖ τὴ βάση καὶ ὄχι τὴν αἰτία τῆς κοι-
νωνίας τῶν θείων ὑποστάσεων, οἱ ὁποῖες ἀποτελοῦν τὴν πηγὴ φα-
νερώσεως τῆς σχέσεως αὐτῆς.59 Ἀποτελεῖ κοινὸ τόπο ὅτι στὶς ἐνδο-
τριαδικὲς σχέσεις τῶν θείων ὑποστάσεων δὲν χωράει καμία χρονικὴ 
κατηγορία, καθότι ἡ ἔννοια τοῦ μετὰ ἢ τοῦ πρὶν δὲν ὑπάρχει, ἀλλὰ οὔτε 
κἂν καὶ ἡ ἔννοια τῆς τάξεως.60 Ὁ χρόνος ὡς κτιστὴ πραγματικότητα 
κινεῖται ἐκτὸς τῆς ἄχρονου καὶ ἀπαθοῦς ἐνδοτριαδικῆς ζωῆς, ἐνῶ ἡ 
διάκριση τῶν θείων ὑποστάσεων, κατὰ βάση δηλώνει τὸν τρόπο τῆς 
θείας γέννησης τοῦ Υἱοῦ ἐκ τοῦ Θεοῦ Πατρὸς καὶ τὴν ἐκπόρευση τοῦ 
Ἁγίου Πνεύματος.61

Ἡ ἑνότητα τοῦ Πατέρα, τοῦ Υἱοῦ καὶ τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, ὡς 
σχέση ἀγάπης, πραγματοποιεῖται κατὰ χάριν ἐν Ἁγίῳ Πνεύματι στὴ 
σχέση Θεοῦ καὶ ἀνθρώπου, καθιστώντας δυνατὴ τὴν οἰκείωση μὲ τὸν 
Υἱὸ καὶ τὴν ἀναγνώριση τοῦ ἀνθρώπου ὡς τέκνου τοῦ Θεοῦ Πατέρα.62 
57	 Γιαγκάζογλου, Μαθήματα Δογματικῆς Θεολογίας, 132.
58	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 445.
59	 Μητρ. Μεσσηνίας Χρυσόστομου Σαββάτου, “Ἡ θεολογικὴ ὁρολογία καὶ 
προβληματικὴ τῆς πνευματολογίας τοῦ πατριάρχου Γρηγορίου Β΄ τοῦ Κυπρίου” 
(Διδακτορικὴ διατριβή, Θεολογικὴ Σχολή, Πανεπιστήμιο Ἀθηνῶν, 1997), 87-88.
60	 Σαββάτου, “Ἡ θεολογικὴ ὁρολογία”, 187.
61	 Σαββάτου, “Ἡ θεολογικὴ ὁρολογία”, 188.
62	 Nikolaos Xionis, “The Theological Word: ‘Living according to Truth’,” Interna-



133

დიალოგი, N9(18), 2025

Ἔτσι, ὁ ἄνθρωπος, λυτρωμένος ἀπὸ τὰ κοσμικὰ δεσμὰ καὶ τὴν αὐτάρ-
κεια τοῦ ἐγώ, ζεῖ πλέον ὡς ἐνσάρκωση σχέσης μὲ τὸν Θεὸ καὶ τὸν 
συνάνθρωπο, ὡς υἱὸς ἐν Υἱῷ.63 Ἀντίθετα, γίνεται ζωντανὴ ἐνσάρκωση 
τῆς ὀντολογικῆς σχέσης μὲ τὸν Πατέρα ‒υἱὸς κατὰ χάριν, φίλος καὶ 
ἀδελφὸς τοῦ ἐνανθρωπήσαντος Υἱοῦ καὶ Λόγου τοῦ Θεοῦ.64

Ἡ τριαδολογικὴ σκέψη ποὺ ἀναδεικνύεται στὴν ὀρθόδοξη θεολο-
γία ἑστιάζει στὴ διάκριση τῶν θείων ὑποστάσεων μὲ βάση τὰ προσω-
πικά τους ἰδιώματα, θεμελιώνοντας τὴν τριαδικὴ ἑνότητα ὄχι σὲ μιὰ 
ἀφηρημένη οὐσία, ἀλλὰ στὴν πρόοδο τοῦ Υἱοῦ καὶ τοῦ Ἁγίου Πνεύμα-
τος ἐκ τοῦ Θεοῦ Πατρός, ποὺ νοεῖται ὡς πηγὴ τῆς θεότητας.65 Παρὰ 
τὴν ἀπουσία λεπτομεροῦς ἀνάλυσης, διακρίνεται καθαρὰ ἡ ἀποδοχὴ 
τῆς ὁμοουσιότητας τῶν τριῶν προσώπων καὶ τῆς μοναρχίας τοῦ Πα-
τρός, στὸ πλαίσιο μιᾶς θεολογίας ποὺ σέβεται τὴν ἑτερότητα χωρὶς νὰ 
διασπᾶ τὴν ἑνότητα.66

3. Παραδείγματα ἀπὸ τὴν ἐμπειρικὴ πραγματικότητα ποὺ 
καταδεικνύουν τὴν τριαδικότητα τοῦ Θεοῦ 

Ὁ Γεννάδιος, προκειμένου νὰ μεταγγίσει τὴ διδασκαλία τῆς Ἁγί-
ας Τριάδος στὸ ἰσλαμικὸ κοινὸ χρησιμοποιεῖ παραδείγματα ἀπὸ τὸ 
φυσικὸ περιβάλλον καὶ τὴν ἐμπειρικὴ πραγματικότητα, τρόπος, ὁ 
ὁποῖος ἐν τίνι μέτρῳ παραπέμπει σὲ ἐκεῖνον, διά τοῦ ὁποίου ὁ ἅγιος 
Σπυρίδωνας ὑπέδειξε τὴν Τριαδικότητα. Ἐπὶ παραδείγματι, ἐπιση-
μαίνει ἐμφατικὰ ὅτι ἡ χριστιανικὴ πεποίθηση ἀποδέχεται ὅτι ἀπὸ τὴ 
θεία φύση προέρχονται ὁ Λόγος καὶ τὸ Πνεῦμα, ὅπως κατὰ ἀνάλογο 

tional Journal of Orthodox Theology 5, no. 1 (2014): 85-108, ἰδίως 107-108.
63	 Xionis, “The Theological Word,” 107-108.
64	 Xionis, “The Theological Word,” 107-108.
65	 Μαρίνας Κολοβοπούλου, “Ἡ δημιουργία τοῦ κόσμου στὸ ἔργο τοῦ Ἰωάννη 
Φιλοπόνου de opificio mundi καὶ ἡ σ’ αὐτὸ ἐπίδραση τῆς Ἑξαημέρου τοῦ Μ. 
Βασιλείου” (Διδακτορικὴ διατριβή, Θεολογικὴ Σχολή, Πανεπιστήμιο Ἀθηνῶν, 
2004), 210-212.
66	 Κολοβοπούλου, “Ἡ δημιουργία τοῦ κόσμου”, 210-212.



134

Filotheos-Fotios Maroudas

τρόπο ἀπὸ τὸ στοιχεῖο τῆς φωτιᾶς προέρχονται τὸ φῶς καὶ ἡ θερ-
μότητα.67 Ὅπως ἡ φωτιὰ ἔχει πάντα φῶς καὶ θερμότητα, ἀκόμη καὶ 
ἂν δὲν ὑπάρχει κάτι νὰ φωτίζει ἢ νὰ θερμαίνει, ἔτσι καὶ πρὶν τὴ δη-
μιουργία τοῦ κόσμου, ὁ Λόγος καὶ τὸ Πνεῦμα ὑπῆρχαν ὡς ἐνέργειαι 

τοῦ Θεοῦ φυσικαί, ἐπειδὴ ὁ Θεὸς εἶναι Νοῦς.68 Τὸ γεγονὸς βέβαια 
ὅτι ὁ Πατριάρχης ἀποκαλεῖ τὶς θεῖες ὑποστάσεις ὡς θεῖες ἐνέργειες, 
προκαλεῖ σύγχυση, καθότι ἐξ ἐπόψεως ὀρθοδόξου Τριαδολογίας, οἱ 
θεῖες ἐνέργειες εἶναι κοινὲς καὶ γιὰ τὶς τρεῖς θεῖες ὑποστάσεις, ἐνῶ 
ἄλλο οἱ θεῖες ὑποστάσεις, οἱ ὁποῖες εἶναι τρεῖς, καὶ ἄλλο οἱ θεῖες ἐνέρ-
γειες, οἱ ὁποῖες εἶναι περισσότερες.69 Κατὰ συνέπεια, στὴν προκειμέ-
νη περίπτωση, παρατηρεῖται δογματικὴ ἀνακρίβεια.

Κατὰ ἀνάλογο τρόπο, ὁ Γεννάδιος, μὲ ἰδιαίτερη δεξιοτεχνία, ἀντλεῖ 
ἐπιχειρήματα ἀπὸ τὴν ἐμπειρικὴ πραγματικότητα, χρησιμοποιώντας 
καὶ τὸ παράδειγμα τοῦ ἀνθρώπου. Ὅπως στὴν ἀνθρώπινη ψυχὴ70 ὁ 
νοῦς, ὁ ἐνδιάθετος λόγος καὶ ἡ θέληση ἔχουν μία, ἴδια οὐσία (νοῦς καὶ 

λόγος νοητὸς καὶ θέλησις νοητή), ἔτσι καὶ οἱ τρεῖς θεῖες ὑποστάσεις 
–Νοῦς, Λόγος καὶ Πνεῦμα– εἶναι μία ὕπαρξη, ἕνας Θεός, ἑνωμένα ἀδι-
αίρετα στὴ θεία οὐσία: «ταῦτα τὰ τρία εἰσὶ μία ψυχὴ κατὰ τὴν οὐσίαν».71 

67	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 454.
68	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 454.
69	 Πρβλ. Νικόλαου Ξιώνη, Οὐσία καὶ ἐνέργειες τοῦ Θεοῦ κατὰ τὸν ἅγιο Γρηγόριο 
Νύσσης (Ἀθήνα: Γρηγόρης, 1999).
70	 Οἱ τελειότητες τῆς ψυχῆς ἀποδίδονται στὸν Θεὸ ὄχι κατ’ ἐπίνοια, ἀλλὰ 
πραγματικὰ ἐκπροσωποῦν ἀλήθειες τοῦ Θεοῦ, ὅπως ἀληθινὲς εἶναι οἱ ὑποστατικὲς 
διακρίσεις τῆς Τριάδος καὶ ταυτοχρόνως ἀληθινὴ ἡ ἑνότητα τῆς μονάδος. Δὲν 
ἀποδίδονται στὸν Θεὸ ὡς κάτι πρόσθετο, ἀλλὰ ὡς κάτι ποὺ ἀληθινὰ ἐνυπάρχει 
στὴν οὐσία τοῦ Θεοῦ, ὡστόσο δὲν ἀποδίδονται στὴν οὐσία του, ἡ ὁποία εἶναι 
ἀπολύτως ὑπερούσια, ἀλλὰ “περὶ τῆς οὐσίας” .Ἑπομένως διακρίνονται ἀπὸ τὴν 
οὐσία, ἀλλὰ καὶ μεταξύ τους. Ἡ διάκριση αὐτὴ πάντως δὲν εἶναι πραγματικὴ μὲ 
τὸν τρόπο ποὺ λέμε ὅτι εἶναι πραγματικὴ ἡ οὐσία ἢ οἱ ὑποστάσεις τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ 
μὲ ἕνα λεπτότερο τρόπο, ποὺ δὲν εἶναι μόνο κατ’ ἐπίνοια, καθὼς διαφορετικὰ ἡ 
θεολογία αὐτὴ θὰ ἦταν περιττή. Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, 
vol. III, 233.
71	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 454. 



135

დიალოგი, N9(18), 2025

Ἔτσι, χρησιμοποιεῖ καὶ εἰδικότερα τὸ παράδειγμα τῆς μιᾶς ἀνθρώ-
πινης ψυχῆς, στὴν ὁποία ὁ νοῦς, τὸ νοητὸ καὶ τὸ ἀγαθὸ συνδέονται 
μὲ τὴν Ἁγία Τριάδα: ὁ Νοῦς ἀντιστοιχεῖ στὸν Πατέρα, τὸ νοητὸ στὸν 
Υἱὸ καὶ τὸ ἀγαθὸ στὸ Ἅγιο Πνεῦμα. Αὐτὸ παραλληλίζεται μὲ τὴν ψυχὴ 
τοῦ ἀνθρώπου, ἡ ὁποία, σύμφωνα μὲ τὴ Γραφὴ τοῦ Μωυσῆ, δημιουρ-
γήθηκε κατ’ εἰκόνα καὶ καθ’ ὁμοίωσιν Θεοῦ.72 Στὴν ἀνθρώπινη ψυχή, 
ὁ νοῦς, ὁ λόγος (ὡς ἐνδιάθετο διανόημα) καὶ ἡ νοερὴ θέληση, ποὺ 
ἐκφράζεται ὡς ἀμφίδρομη κίνηση τοῦ νοῦ πρὸς τὸ ἀγαθὸ καὶ ἀπὸ τὸ 
ἀγαθό, ἀπεικονίζουν αὐτὴ τὴ θεία ὁμοιότητα.73 

Ὁ Γεννάδιος ἐπισημαίνει τὴν οὐσιαστικὴ διαφορὰ ἀνάμεσα στὴν 
τριαδικὴ θεότητα καὶ στὴν ἀνθρώπινη φύση. Στὸν Θεό, ὁ Λόγος καὶ 
τὸ Πνεῦμα ὑπάρχουν τέλεια μέσα στὴ θεία οὐσία, ὅπως ἁρμόζει στὴ 
θεότητά του καὶ εἶναι πιὸ διακριτὰ ἀπὸ ὅ,τι στὸν ἄνθρωπο.74 Αὐτὰ δη-
λώνουν πρόσωπα καὶ ὑποστάσεις, δηλαδὴ ἰδιότητες ποὺ ὑφίστανται 
ὑποστατικά (ἰδιότητες ὑφεστηκυῖαι).75 Παρόλα αὐτά, ὡς πρὸς τὴ φύση, 
παραμένουν ἕνα, καθὼς ἡ προσωπικὴ καὶ ἀτομικὴ διάκριση τῶν ἰδι-
οτήτων δὲν ἀναιρεῖ τὴν ἑνότητα τῆς φύσεως κατὰ τὸ εἶδος.76 Αὐτὴ ἡ 
θεμελιώδης ἑνότητα τῆς φύσεως ἰσχύει ὄχι μόνο στὴ θεία οὐσία, ἀλλὰ 
ἀπαντᾶται, σὲ μικρότερη κλίμακα, ἀκόμα καὶ στὰ δημιουργήματα.

Ἐπίλογος 

Ἡ ἀνάλυση τοῦ ἔργου τοῦ Γενναδίου Σχολαρίου ἀποκαλύπτει μιὰ 
ἰδιαίτερα προσεκτικὴ καὶ συστηματικὴ θεολογικὴ προσέγγιση στὸν 
διάλογο μεταξὺ Χριστιανισμοῦ καὶ Ἰσλάμ, βασισμένη στὴν ἐπιδίωξη 
γόνιμης ἐπικοινωνίας καὶ κατανόησης. Μὲ σαφήνεια καὶ νηφαλιότη-
τα, ὁ Γεννάδιος ἐπεδίωξε νὰ παρουσιάσει τὶς θεμελιώδεις δογματικὲς 
72	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 446. Πρβλ. Γεν. 1:26-27.
73	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 446. 
74	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 446. 
75	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 446.
76	 Γενναδίου Σχολαρίου, Ἅπαντα τὰ εὑρισκόμενα, vol. III, 446.



136

Filotheos-Fotios Maroudas

ἀλήθειες τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, ἑστιάζοντας κυρίως στὴ Νικαιικὴ 
διδασκαλία περὶ Ἁγίας Τριάδος, σὲ ἕνα κόσμο, στὸν ὁποῖο ὁ μονο-
θεϊσμὸς ἀποτελοῦσε κοινὴ βάση ἀλλὰ καὶ σημεῖο διαφωνίας μεταξὺ 
Χριστιανισμοῦ καὶ Ἰσλάμ. 

Κεντρικὸ σημεῖο ἀναφορᾶς στὸ ἔργο του ἀποτελεῖ ἡ ἀπόπειρα 
ἀπόδειξης ὅτι ἡ τριαδικότητα τοῦ Θεοῦ δὲν ἀναιρεῖ τὴ θεία ἑνότητα. 
Μὲ ἐπιχειρήματα ἀπὸ τὴν ἐμπειρικὴ φυσικὴ πραγματικότητα καὶ τὴν 
ἀνθρώπινη φύση, ὁ Γεννάδιος ἐπεδίωξε νὰ καταστήσει κατανοητὴ τὴ 
θεολογικὴ διδασκαλία τῆς Ἐκκλησίας σὲ ἕνα ὑπέρτερο –ὑπὸ ὅρους 
ἰσχύουσας Σαρίας ἐντὸς μουσουλμανικοῦ Κράτους– μουσουλμανικὸ 
ἀκροατήριο. Χρησιμοποιώντας παραδείγματα ὅπως τὴ φωτιά, τὸ φῶς 
καὶ τὴ θερμότητα ἢ τὸν ἀνθρώπινο νοῦ, τὸν λόγο καὶ τὴ θέληση προ-
σπάθησε νὰ ἀναδείξει ὅτι οἱ θεῖες ὑποστάσεις εἶναι διακριτές, ἀλλὰ 
ταυτόχρονα ἑνωμένες σὲ μία ἀδιαίρετη οὐσία. 

Ἰδιαίτερη σημασία ἔχει ἡ ὁμολογιακὴ ἑρμηνεία τοῦ μονοθεϊσμοῦ 
ὡς ἀκρογωνιαίου λίθου τῆς χριστιανικῆς πίστεως, ποὺ δὲν ἀντιτίθεται 
ἀλλὰ ἐναρμονίζεται μὲ τὴν τριαδολογικὴ διδασκαλία. Ὁ Γεννάδιος πα-
ρουσιάζει τὸν Θεὸ ὡς Πατέρα, Υἱὸ καὶ Ἅγιο Πνεῦμα, μὲ μία γλῶσσα 
προσιτή, ἀποφεύγοντας τὶς ὑπερβολικὰ λεπτὲς δογματικὲς ἀναφορές, 
ἐνῶ κάνει χρήση τῆς ἰσλαμικῆς ὁρολογίας περὶ ἰδιοτήτων, μὲ σκοπὸ 
τὴν κατανόηση ἀπὸ τὸ μουσουλμανικὸ κοινό, ἀφοῦ ἄλλωστε αὐτὸς 
εἶναι ὁ κύριος ἀποδέκτης τῶν ἐπιχειρημάτων του.

Ἡ συμβολὴ τοῦ Γενναδίου στὴ διαμόρφωση μιᾶς διαλεκτικῆς θεο-
λογίας καταδεικνύει τὴ σημασία τῆς ὑπέρβασης τοῦ πολεμικοῦ λόγου 
ποὺ χαρακτήριζε τὴν προγενέστερη Βυζαντινὴ περίοδο. Ἀντὶ τῆς σύ-
γκρουσης, προκρίνεται ἡ ἀλληλοκατανόηση, μὲ γνώμονα τὸν σεβα-
σμὸ καὶ τὴν ἀναζήτηση κοινῶν ἀξιῶν. Ἡ νηφάλια ἐπιχειρηματολογία 
καὶ ἡ διπλωματική του εὐελιξία ἀποτελοῦν πρότυπο γιὰ τὸν σύγχρονο 
διαθρησκειακὸ διάλογο, ἀναδεικνύοντας τὴ δυνατότητα προσέγγισης 
ἀκόμα καὶ σὲ περιόδους πολιτικῶν καὶ θρησκευτικῶν ἐντάσεων καὶ 



137

დიალოგი, N9(18), 2025

ἀναταραχῶν. Δὲν πρέπει νὰ παραβλέπουμε ὅτι ὁ μετριοπαθὴς λόγος 
τοῦ Γενναδίου ἦταν καὶ ἐπιβλητέος, δεδομένης τῆς δύσκολης θέσης 
ὑποτέλειας, στὴν ὁποία βρισκόταν. Ἡ Ἅλωση τῆς Κωνσταντινουπό-
λεως ἦταν νωπή, καὶ ὁ ἴδιος, ὡς ἐκπρόσωπος τῶν ὀρθοδόξων χρι-
στιανῶν ὑπὸ ἰσλαμικὴ κυριαρχία, ἔπρεπε νὰ διαχειριστεῖ τὴν κατά-
σταση μὲ διπλωματία, μιὰ συνηθισμένη πρακτικὴ γιὰ τὶς χριστιανικὲς 
μειονότητες τῆς ἐποχῆς ἐκείνης. Ὅλως ἀντιθέτως οἱ προγενέστεροι 
βυζαντινοὶ συγγραφεῖς, ζῶντας σὲ ἀσφαλεῖς συνθῆκες τῆς χριστιανι-
κῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας καὶ ὄχι ὑπὸ ἰσλαμικὸ ἔδαφος, δὲν ἀντι-
μετώπιζαν τὶς ἴδιες πιέσεις καὶ περιορισμούς, γι’ αὐτὸ καὶ ὁ ἐλεύθερος 
λόγος τους ἦταν ἰδιαίτερα καυστικὸς καὶ ἐπικριτικός. 

Συμπερασματικά, ὁ Γεννάδιος Σχολάριος προσφέρει ἕνα πρότυ-
πο ἀμιγῶς θεολογικοῦ διαλόγου ποὺ παραμένει διαχρονικὰ ἐπίκαιρο. 
Τὸ ἔργο του καταδεικνύει ὅτι ἡ συνάντηση τοῦ Χριστιανισμοῦ μὲ τὶς 
ἄλλες θρησκεῖες δύναται νὰ ἐμπλουτίσει καὶ νὰ ἐμβαθύνει τὴν κατανό-
ηση, χωρὶς νὰ θέτει σὲ κίνδυνο τὶς θεμελιώδεις ἀρχὲς τῆς πίστεως. Στὴ 
σύγχρονη ἐποχὴ τῆς πολυπολιτισμικότητας, ἡ θεολογική του μέθοδος 
ἀναδεικνύεται ὡς ἐργαλεῖο ὄχι μόνο γιὰ τὴ γεφύρωση διαφορῶν, ἀλλὰ 
καὶ γιὰ τὴν ἐνίσχυση τῆς εἰρηνικῆς συνύπαρξης, βασισμένης στὸν 
ἀμοιβαῖο σεβασμὸ καὶ τὴν ἀλληλοκατανόηση. 

Ὁ θρησκευτικὸς πλουραλισμός, ἂν καὶ ἀναπόφευκτος στὶς σύγ-
χρονες πολιτισμικὰ ἑτερόκλητες κοινωνίες, ἐξακολουθεῖ νὰ ἀποτελεῖ 
πρόκληση γιὰ τὴν ὀρθόδοξη θεολογικὴ σκέψη τοῦ σήμερα. Ἡ ἀνάλυ-
ση τοῦ ἔργου τοῦ Γενναδίου ὑπογραμμίζει τὴν ἀνάγκη μιᾶς ἰσορροπη-
μένης προσέγγισης, ἡ ὁποία δὲν ὑπονομεύει τὴν ἀλήθεια τῆς πίστεως, 
ἀλλὰ ἀναζητεῖ κοινὰ σημεῖα ἐπαφῆς ποὺ μποροῦν νὰ λειτουργήσουν 
ὡς γέφυρες ἐπικοινωνίας. Σὲ μιὰ ἐποχὴ ὅπου οἱ θρησκευτικὲς δια-
φορὲς συχνὰ χρησιμοποιοῦνται ὡς ἀφορμὲς σύγκρουσης, ἡ θεολογι-
κὴ αὐτὴ μεθοδολογία προσφέρει ἕνα διαχρονικὸ παράδειγμα ἐποικο-
δομητικοῦ διαλόγου.



138

Filotheos-Fotios Maroudas

Εἶναι κρίσιμο γιὰ τὴν ὅπου γῆς σύγχρονη Ὀρθοδοξία νὰ ἐμπνέε-
ται ἀπὸ τὴν πραότητα καὶ τὴν σοφία τοῦ Γενναδίου, υἱοθετώντας πα-
ρόμοιες πρακτικὲς σὲ ἕνα κόσμο ποὺ καλεῖται νὰ ἀντιμετωπίσει τόσο 
τὶς θεολογικὲς ὅσο καὶ τὶς πολιτισμικὲς προκλήσεις τῆς θρησκευτικῆς 
ποικιλομορφίας, ἐντὸς ὁλοένα καὶ μεταβαλλόμενης σύνθεσης τῶν κοι-
νωνικῶν συνόλων. Ὁ διάλογος, ὅταν βασίζεται στὸν ἀλληλοσεβασμὸ 
καὶ τὴ βαθιὰ κατανόηση τῶν διαφορῶν, δύναται νὰ μετατραπεῖ ἀπὸ 
πηγὴ ἐντάσεων σὲ μέσο συμφιλίωσης καὶ εἰρηνικῆς συνύπαρξης, συμ-
βάλλοντας ἔτσι στὴν οἰκοδόμηση μιᾶς κοινωνίας θεμελιωμένης στὴν 
ἀλληλοκατανόηση καὶ στὸν σεβασμό. 



139

დიალოგი, N9(18), 2025

THE TEACHING ON THE ONE GOD ACCORDING  
TO THE DOCTRINE OF THE FIRST ECUMENICAL COUNCIL  
OF NICAEA BY ST GENNADIOS SCHOLARIOS, WITHIN THE 

FRAMEWORK OF DĀR AL-TAWḤĪD. A CONTRIBUTION TO THE 
THEOLOGY OF ISLAMIC – CHRISTIAN DIALOGUE

Filotheos-Fotios Maroudas*

Abstract

This paper examines the approach of Gennadios Scholarios, Pa-
triarch of Constantinople, to the doctrine of the one God—a dogma ar-
ticulated by the First Ecumenical Council at Nicaea in 325 AD. Despite 
the apparent contradiction between monotheism and Trinitarianism 
from an Islamic perspective, Scholarios sought to develop a theological 
dialogue with Islam, striving to explain the unique doctrinal position of 
the Church, which had become a vassal community under Sultan and 
Caliph Mehmed II (1432–1481), the Conqueror.

The study focuses on this first official attempt at theological en-
gagement between Christianity and Islam, highlighting Scholarios’s 
effort to present his positions without the polemical tone that often 
marked earlier exchanges. It underscores the need for a more con-
structive and mutually attentive theological approach to dialogue be-
tween the two religions. Finally, it examines Scholarios’s role as a 
mediator between the Orthodox Church and Islam, and his attempt to 
foster a dialogue essential for understanding and bridging their theo-
logical differences.

Keywords :  Gennadios Scholarios, the doctrine of the one God, 
theological dialogue, Trinitarianism, Monotheism, Ottoman rule, Millet.

*	 Université Orthodoxe du Congo, https://orcid.org/0000-0003-2583-0089


	ტექნოლოგიური და ეკონომიკური ინოვაციები შუა საუკუნის ქრისტიანულ ევროპაში
	Ἡ περὶ ἑνὸς Θεοῦ διδασκαλία κατὰ τὸ δόγμα τῆς ἐν Νικαίᾳ Α΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου ἀπὸ τὸν ἅγιο Γεννάδιο Σχολάριο, στὸ πλαίσιο τοῦ Dār al-Tawhīd.Συμβολὴ στὴ θεολογία τοῦ ἰσλαμοχριστιανικοῦ διαλόγου
	Filotheos-Fotios Maroudas

	The teaching on the one God according to the doctrine of the First Ecumenical Council of Nicaea by St Gennadios Scholarios, within the framework of Dār al-Tawḥīd. A contribution to the theology of Islamic – Christian dialogue
	Filotheos-Fotios Maroudas



