Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

DER PROTESTANTISMUS UND DAS ERSTE
OKUMENISCHE KONZIL

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos*

Das Erste Okumenische Konzil von Nicda (325 n. Chr.) nimmt
einen herausragenden Platz in der Geschichte der Kirche und des
Christentums insgesamt ein. Es stellte ein markantes Wahrzeichen
dar, ahnlich wie die spateren 6kumenischen Konzile. Es formulierte
die grundlegende dogmatische Lehre der Kirche und hob die Bedeu-
tung 6kumenischer Konzilien hervor. Darlber hinaus diente es als
Modell fur den Umgang der Kirche auf 6kumenischer Ebene mit kiinft-
igen Haresien und vergleichbaren doktrinaren Fragestellungen.

Neben der Behandlung des zentralen dogmatischen Problems —
der Auseinandersetzung mit der haretischen Lehre des Areios und
der Formulierung des Glaubensbekenntnisses — erlie} die Synode
auch Regeln, die praktische kirchliche Angelegenheiten betrafen. Sie
legte unter anderem die Methode zur Berechnung des Osterdatums
fest, was die Einheit des kirchlichen Leibes in dieser entscheidenden
Frage zusatzlich starkte.

Die Einberufung des ersten 6kumenischen Konzils nimmt auch
im Raum der Reformation von Anfang an eine besondere Stellung ein.
Bereits im Kontext der Kritik am papstlichen Primat wurde das Konz-
il von Nicaa als normatives Modell angefiihrt. Darliber hinaus flihrte
das Auftreten antitrinitarischer Lehren verschiedener Auspragungen
im protestantischen Raum dazu, dass man sich auf die dogmatischen

Entscheidungen des ersten Konzils berief.

* Aristoteles Universitat Thessaloniki. https://orcid.org/0000-0002-1654-8287

74


http://orcid.org/0000-0002-1654-8287

©0SMMa0, N9(18), 2025

Im Folgenden werden wir diese Tatsache in pragnanter Weise
darstellen: Wie stand der Protestantismus zu Beginn seiner histor-
ischen Entwicklung — wie sie in seinen symbolischen theologischen
Texten Ausdruck fand — zum ersten 6kumenischen Konzil? An-
schlielend prasentieren wir exemplarisch Falle von Abweichungen
oder bewusster Ablehnung durch Vertreter des protestantischen
Raums gegenliber den Ausgangspositionen der Reformation.

1. Die Lutheraner

Der lutherische Raum, gepragt durch Martin Luther und insbe-
sondere durch seine Auseinandersetzungen mit Synoden, Von den
Konziliis und Kirchen,! betrachtete diese als wesentliche Grundlage
fur seine kirchlichen Thesen.? Innerhalb dieses Rahmens wurden aus-
schlielich die ersten vier 6kumenischen Konzilien anerkannt.

Die Anerkennung der dogmatischen Bestimmungen dieser ersten
vier Konzilien durch den protestantischen Raum war jedoch auss-
chlieBlich daran gebunden, dass deren Lehrinhalte als mit der Heili-
gen Schrift vereinbar galten — nicht etwa, weil sie durch 6kumenische
Konzilien formuliert worden waren. Alle Konzilien, so die protestant-
ische Sichtweise, kdnnen sich in ihren Lehren irren und vom rechten
Weg abweichen.

Die Heilige Schrift ist nach klassisch-protestantischem Ver-
standnis® die einzige sichere und verbindliche Quelle geoffenbarter

T WA 50, 509-653.

2 Auswahlweise siehe: Albrecht Beutel (Hrsg), Luther Handbuch (Tibingen,
32017), S. 451-62; Christopher Spehr, Luther und das Konzil. Zur Entwicklung
eines zentralen Themas in der Reformationszeit (Tlbingen, 2010); David P. Daniel,
“Luther on the Church,” in The Oxford Handbook of Martin Luther’s Theology, hrsg.
von Robert Kolb — Irene Dingel — L’'Ubomir Batka (Oxford, 2014), S. 333-352; Risto
Saarinen, “Lutheran Ecclesiology,” in The Routledge Companion to the Christian
Church, hrsg. von Gerard Mannion — Lewis Muely (London, 2008), S. 170-86.

% Im Gegensatz zu den urspriinglichen Reformatoren besteht in der neueren

75



Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

Wabhrheit. Sie gilt als alleinige Norm und Richterin Uber jede theolo-
gische Lehre.*

Daruber hinaus wurden die genannten Konzilien nur deshalb
akzeptiert, weil ihre Aussagen als gesunde und verlassliche Zusam-
menfassungen biblischer Lehren angesehen wurden, die zu ihrer jew-
eiligen Zeit formuliert wurden, um konkreten haretischen Strémungen
entgegenzutreten. Dieses grundlegende Prinzip ist klar und konse-
quent in der Theologie Luthers verankert.®

Parallel dazu zeigen zahlreiche symbolische Texte des Protes-
tantismus aus dem 16. Jahrhundert, dass die kirchliche trinitarische
Terminologie konsequent verwendet wurde. Christian Danz weist in
diesem Zusammenhang darauf hin: “In den Bekenntnisschriften der
lutherischen Kirche gilt die Lehre von der Trinitat als verbindlich, und
alle, die sie ablehnen, werden verurteilt”.®

Insgesamt, wie Werner Klan betont, bestatigen die dogma-
tischen Verurteilungen in den lutherischen Bekenntnisschriften die
bewusste Zustimmung der lutherischen Theologie zu den dogma-

Zeit im protestantischen Raum die sogenannte Krise des Schriftprinzips als eine
Gegebenheit. Bereits im Jahr 1963 verdffentlichte Wolfhart Pannenberg einen Ar-
tikel mit dem Titel ,Die Krise des Schriftprinzips®, in dem er die Krise der Umge-
staltung des Protestantismus, die seit der Zeit der Aufklarung besteht, mit der
Infragestellung des Prinzips der Heiligen Schrift in Verbindung brachte. Christian
Danz, Einfiihrung in die evangelische Dogmatik (Darmstadt 2010), S. 77; Rochus
Leonhardt, Grundinformation Dogmatik (Gottingen 22004), S. 112; Vgl. Jorg Baur,
“Sola Scriptura — historisches Erbe und bleibende Bedeutung,” in Sola Scriptura.
Das reformatorische Schriftprinzip in der sékularen Welt, hrsg. von Hans Heinrich
Schmid und Johannes Mehlhausen (Gutersloh, 1991), S. 19-43.

4 Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-luther-
ischen Kirche, Band | (Berlin- New York, 1996), S. 166-192; Notger Slenczka,
Theologie der reformatorischen Bekenntnisschriften. Einheit und Anspruch (Leip-
zig, 2020), S. 232-34.

5 Paul Althaus, The Theology of Martin Luther, tbers R. C. Schultz (Philadelphia,
1966), S. 50-3; Bernhard Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwick-
lung und in ihrem systematischen Zusam- menhang (Géttingen, 1995), S. 225.

8 Ch. Danz, Einfihrung in die evangelische Dogmatik, 100.

76


mailto:19–43.@

©0SMMa0, N9(18), 2025

tischen Entscheidungen der altkirchlichen Konzilien. Sie treten aus-
dricklich gegen Lehren auf, die diese dogmatischen Wahrheiten
ablehnen. Sie stellen sich gegen Auffassungen, die die Gleichheit
der Personen der Heiligen Dreifaltigkeit und die Einheit des gottli-
chen Wesens leugnen. In dieser Haltung lehnen sie entschieden
sowohl das judische als auch das islamische Verstéandnis ab, das
die Trinitatslehre grundsétzlich verneint.”

1.1. Die Confessio Augustana

Die Confessio Augustana, die grundlegende und primare Bek-
enntnisschrift des lutherischen Protestantismus, wurde 1530 von
Philipp Melanchthon verfasst und von Martin Luther gebilligt. Bereits
im ersten Artikel, der sich auf das Mysterium des dreieinigen Gottes
bezieht, wird eindeutig die traditionelle trinitarische Terminologie ver-
wendet. Es findet sich eine namentliche Bezugnahme auf das Konz-
il von Nicaa, dessen dogmatische Entscheidungen als wahr und als
Glaubensgegenstand ohne Zweifel charakterisiert werden.

Im selben Artikel werden neben Arius und anderen altkirchlichen
Haretikern auch solche verurteilt, die — wie etwa der Islam — in direk-
tem Widerspruch zur trinitarischen Lehre des ersten 6kumenischen
Konzils stehen. Tatsachlich wurden nicht nur die alten, sondern auch
wahrend der Reformationszeit neu aufkommende antitrinitarische
Lehren verurteilt, welche unter der Bezeichnung “alte und neue Sa-
mosatener”® zusammengefasst wurden.

7 W. Klan, Grundsatze aus den evangelisch -lutherischen Bekkenntnisschriften,
Géttingen 2018. S. 22: “Die in den Bekenntnisschriften beigefligten Lehrverurtei-
lungen bestéatigen die bewusste Ubereinstimmung der lutherischen Theologie mit
den Lehrentscheidungen der Alten Kirche; sie wenden sich gegen Meinungen, die
die Gleichrangigkeit der Personen bestreiten,ihre Unterschiedenheit und (relative)
Eigenstandigkeit leugnen,und gegen die grundsatzliche Bestreitung des trinita-
rischen Dogmas seitens des Judentums oder durch den Islam”.

& Auswahlweise siehe: Georg Kretschmar, “Der Kirchenartikel der Confessio Augus-
tana Melanchthons,” in Confessio Augustana und Confutatio. Der Augsburger Reich-

77



Erzpriester Basileios A. Georgopoulos
1.2. Die Apologie der Confessio Augustana

Auch die Apologie der Confessio Augustana, verfasst 1531 von
Philipp Melanchthon als Antwort auf die rémisch-katholische Confuta-
tio Pontificia (die offizielle Widerlegung der Augsburger Bekenntniss-
chrift),® bekraftigt die lutherische Position zur Trinitatslehre. Im ersten
Artikel stellt Melanchthon klar, dass die lutherischen Theologen stets
an die Trinitat, wie sie auf dem Konzil von Nicaa formuliert wurde,
geglaubt, sie gelehrt und gepredigt haben.

Er betont, dass es in der Heiligen Schrift klare und tragfahige
Zeugnisse fur diese Lehre gibt, die durch keine gegenteilige Argu-
mentation zu Fall gebracht werden kénnen. Weiter erklart er, dass
jene, die das Gegenteil vertreten, nicht zur Kirche Christi gehéren und
als Gotzendiener und Gotteslasterer zu betrachten seien.

1.3. Die Schmalkaldischen Artikel

Die Schmalkaldischen Artikel, ein theologischer Text mit aus-
gepragt antikatholischem Charakter, wurden 1537 von Martin Luther

stag 1530 und die Einheit der Kirche [RGST 118], hrsg. von Erwin Iserloh (Miinster,
1980), S. 411-39; Wilhelm Maurer, Historischer Kommentar zur Confessio Augustana,
Bd I und Il (Gutersloh, 1976-1978); Leif Grane, Die Confessio Augustana (Goéttingen
31986); Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-luther-
ischen Kirche, S. 552-578; Gunter Frank — Volker Leppin — Tobias Licht (Hrsg), Die
“Confessio Augustana” im ékumenischen Gesprach (Berlin- Boston, 2021).

¢ Herbert Immenkotter, Die Confutatio der Confessio Augustana vom 3. August
1530, (Corpus Catho- licorum 33) (Miinster, 21981); Erzpriester Basileios A. Geor-
gopoulos, “Confutatio Pontificia. H pwuaiokaBoAiki dvaokeur| Tiig AUyouaTaiag
‘Opohoyiag,” 'EKKANCI00TIKOG Pdpog 91 (2022-2023): S. 79-96.

© Auswahlweise siehe: Adolf Sperl, “Augsburger Bekenntnis Ill. Apologie,” TRE
4 (1979): S. 632-39; Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evan-
gelisch-lutherischen Kirche, Band |, S. 486- 498; Christian Peters, Apologia Con-
fessionis Augustanae.Untersuchungen zur Textgeschichte einer lutherischen Bek-
enntnis schrift (1530-1584), (Stuttgart, 1997); Horst G. P6hlmann, “Die Apologie
als authentischer Kommentar der Confessio Augustana. Am Model der Christolo-
gie, Soteriologie, Sakramentalologie und Ekklesiologie,” Kerygma und Dogma 26
(1980): S. 164-73.

78



©0seman, N9(18), 2025

selbst verfasst. Im ersten Teil wird das Mysterium der Heiligen Drei-
faltigkeit mit der etablierten kirchlichen Terminologie dargelegt, wenn
auch unter gleichzeitiger Kritik an der Lehre vom Filioque," das als
Irrtum angesehen wird.

Dennoch stellt Luther in demselben Abschnitt fest, dass es hin-
sichtlich der Trinitats- und Christologie keine wesentlichen Unter-
schiede zwischen seiner Position und der rémisch-katholischen Lehre
gibt. Aus diesem Grund, so argumentiert er, stellen diese Punkte
keine Bereiche der theologischen Auseinandersetzung mit Rom dar.?

1.4. Die Formula Concordiae

Die Formula Concordiae, verfasst im Jahr 1577, stellt den letz-
ten symbolischen Text des urspriinglichen Luthertums dar."® Die An-
nahme der dogmatischen Lehren des Ersten Okumenischen Konzils
erfolgt in diesem Dokument auf zwei Ebenen:

a) Im einleitenden Teil wird ausdriicklich die theologische
Zustimmung zu den drei altkirchlichen Glaubensbekennt-
nissen — dem Apostolischen, dem Nicaenischen und dem
Athanasianischen — erklart. Dort heil’t es: “Wir halten uns
an diese [Bekenntnisse] und verwerfen alle gegenwartigen

" Joannes S. Romanides, The Filioque (Athens, x.x); Bernd Oberdorfer, Filioque.
Geschichte und Theologie eines dkumenischen Problems [FSOTh, 96] (Géttin-
genm, 2001); Peter Gemeinhardt, Die Filioque — Kontroverse zwischen Ost und
Westkirche im Frihmittelalter [AKG,82] (Berlin-New York, 2002); Michael Bohnke,
Assaad E. Kattan, Bernd Oberdorfer (Hrsg.), Die Filioque-Kontroverse. Histor-
ische, 6kumenische und dogmatische Perspektiven 1200 Jahre nach der Aachen-
er Synode [QD, 245] (Freiburg i.Br.-Basel-Wien. 2011).

2 Klaus Breuer, “Schmalkaldische Artikel,] TRE 30 (1999): S. 214-21; Christo-
pher Spehr, “Martin Luther und sein Smalkaldisches Bekennthis, [l Lutherjahrbuch
83 (2016): S. 44; Werner Fihrer, Die Schmalkldischen Artikel [Kommentare zu
Schriften Luthers, Band 2] (Tubingen, 2009).

3 Wenzel Lohff — Lewis W. Spitz (Hrsg), Widerspruch, Dialog und Einigung. Stu-
dien zur Konkordienformel der lutherischen Reformation (Stuttgart, 1977); Robert
Kolb, Die Konkordienformel. Eine Einfihrung in ihre Geschichte und Theologie
(Géttingen, 2011).

79



Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

Haresien und Lehren, die in die Kirche Gottes eindringen und
mit diesen Bekenntnissen in Widerspruch stehen” (Epitome,
Teil I, Artikel II).

b) Im zwdlften Artikel der Formula Concordiae werden — neben
anderen Haresien — die Antitrinitarier und Neuarianer ihrer
Zeit verurteilt, da sie Lehren vertraten, die der traditionellen
kirchlichen Lehre widersprachen. Dort heit es unmissver-
standlich: “All diese und ahnliche Artikel, zusammen mit
den falschen Schlussfolgerungen und Implikationen, verw-
erfen und verurteilen wir als falsch, irrig, haretisch und als
dem Wesen Gottes entgegengesetzt, ebenso wie sie den
drei Symbola, der Confessio Augustana, ihrer Apologie, den
Schmalkaldischen Artikeln und den Katechismen Luthers
widersprechen”.™

Die lutherischen Dogmatiker's der Ara der evangelischen Ortho-
doxie stellten sich geschlossen hinter die kirchlich-trinitarische Lehre
und verteidigten sie nachdricklich gegen antitrinitarische haretische
Systeme wie etwa den Sozinianismus.'®

' Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-luther-
ischen Kirche, Band 2 (Berlin- New York, 1998), S. 747-49; Erzpriester Basileios
A. Georgopoulos, “Aipéacig kai aipeTikoi o) Formula Concordiae,” Kéouog/Cos-
mos 8 (2021-2022): S. 17-58.

% Carl H. Ratschow, Lutherische Dogmatik zwischen Reformation und Aufklarung,
Teil. Il (Gltersloh, 1966), S. 82-154; Bengt Hagglund, Geschichte der Theologie.
Ein AbriB, Gbers. A.O.Schwede (Gutersloh, 21993), S. 230-52; Carl Andresen —
Adolf M. Ritter (Hrsg.), Handbuch der Dogmen und Theologiegeschichte (Gottin-
gen, 21998), S. 71-96.

6 Der Kern der antitrinitarischen, sozinianischen Lehren lasst sich wie folgt zu-
sammenfassen: Gott ist ausschlieRlich die Hypostase des Vaters. Christus ist nicht
gottlich und besitzt keine ewige Praexistenz beim Gott-Vater. Der Mensch Jesus,
geboren als Sohn Gottes, hat den géttlichen Heilswillen auf Erden erfiillt. Als Lohn
fur seinen Gehorsam wurde er erhoht (exaltatio) und erhielt Teilhabe an der gottli-
chen Doxa. In diesem verherrlichten Zustand kann Christus zum Objekt kultischer
Verehrung werden. Der Heilige Geist wird lediglich als die wirksame Kraft (virtus)
Gottes verstanden. Adolf von Harnack, Dogmengeschichte, (Tiibingen 81991), S.

80



©0SMMa0, N9(18), 2025

1.5. Entwicklung des Trinitatsverstandnisses in der lutherischen
Theologie nach der Reformation

In der Geschichte der evangelischen Theologie innerhalb des lu-
therischen Raumes wurde der Respekt gegeniber, die Nutzung von
und das Bekenntnis zum kirchlichen Trinitarismus von Nicaa in den
akademischen und kirchlichen Kreisen bis zur Mitte des 18. Jahrhun-
derts weitgehend bewahrt. Ab der Zeit der Aufklarung lassen sich je-
doch tiefgreifende Veranderungen im Bereich der evangelisch-akade-
mischen Theologie feststellen.

Charakteristisch bemerkt der lutherische Dogmatiker Hans-Georg
Pdéhlimann in diesem Zusammenhang: ,Die traditionelle Vorstellung
der Trinitat geriet in der Theologie der ,Aufklarung‘ in Misskredit “."”

Seit dieser Zeit — mit wenigen Ausnahmen — wurde die Trinitat-
slehre zunehmend relativiert und ist bis heute Gegenstand intensiver
theologischer Auseinandersetzung. In der Forschung wird haufig be-
tont, dass das 18. Jahrhundert einen bis dahin unbekannten Rela-
tivismus hinsichtlich der Lehre von der Heiligen Dreifaltigkeit in der
protestantischen Theologie hervorbrachte. Dies geschah in Wechsel-
wirkung mit verschiedenen Strdomungen des zeitgendssischen philos-
ophischen Denkens' und ebnete zugleich den Weg fir neue Entwick-
lungen und Varianten im 19. und 20. Jahrhundert."

449-53; Andresen — Ritter (Hrsg), Handbuch der Dogmen und Theologiegeschich-
te, S. 66-70; Jaroslav Pelikan, The Christian Tradition. A History of the Develop-
ment of Doctrine, Vol.4, Chicago- London 1984, S. 322-31; Erzpriester V.A. Geor-
gopoulos, “O EUyéviog BouAyapng kai oi avTitpiadikoi Zokiviavoi. Oi Gvagopég oTo
‘©eohoyikd’ Tou,” Kéopog/Cosmos 5 (2018): S. 49-69.

7 Horst G. Péhimann, Abriss der Dogmatik.Ein Kompedium (Gutersloh, 62002),
S. 142.

8 Horst Stephan — Martin Schmidt, Geschichte der evangelischen Theologie in
Deutschland seit dem Idealismus (Berlin — New York, 31973), S. 21-58 & 148-55;
Wilhelm Anz, Idealismus und Nachidealismus (Géttingen, 1975), S. 99-208.

" Volker H. Drecoll (Hrsg), Trinitat (Tubingen 2011), S. 150.

81



Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

Im Folgenden werden kurz drei reprasentative protestantische
Theologen des 19. Jahrhunderts genannt, um diese Entwicklung zu
verdeutlichen.

Friedrich Schleiermacher (1768 -1834) bildet eine eigenstandi-
ge theologische Kategorie und Schule mit weitreichendem Einfluss
auf die protestantische Theologie des 19. Jahrhunderts.?® Seine An-
naherung an das Mysterium der Heiligen Dreifaltigkeit ist eng ver-
knUpft mit seinem philosophischen und theologischen Denken, das
stark auf der individuellen religidsen Erfahrung sowie dem “Gefuhl
schlechthinniger Abhangigkeit” von Gott beruht.

Fir Schleiermacher muss die dogmatische Theologie auf dies-
er personlichen religiésen Erfahrung griinden. Die trinitarische Lehre
betrachtet er nicht als zentrales oder urspriingliches Element des
christlichen Glaubensbewusstseins, sondern als eine spatere theo-
retisch-dogmatische Formulierung. Er behauptet, dass die reale re-
ligidse Erfahrung des Glaubigen keinerlei Notwendigkeit in sich trage,
an einen Gott zu glauben, der als drei ewig unterschiedliche Personen
existiere.?!

Dies wird besonders deutlich in seinem Hauptwerk “Der christli-
che Glaube”, in dem die Lehre von der Dreifaltigkeit keinen zentralen
Stellenwert einnimmt. Schleiermacher behandelt sie lediglich am
Ende seines Werkes und bewertet sie als fiir das Verstandnis der

20 Hugh P. Mackintosh, Types of Modern Theology. Schleiermacher to Barth
(Glasgow-London, 101962), S. 31-100; Felix Flickiger, Die protestantische Theol-
ogie des 19. Jahrhunderts (Goéttingen, 1975), S. 4-16; Jacqueline Marina (Hrsg.),
The Cambridge Companion to Friedrich Schleiermacher (Cambridge, 2005);
Martin Ohst (Hrsg.), Schleiermacher Handbuch (Tibingen, 2017); Erzpriester
Basileios A. Georgopoulos, “Fr. D.E. Schleiermacher (1768-1834). 'ETonudavoeig
oty Beoloyia Tou pé avagopd oTd €pyo Tou Der christliche Glaube,” in Eig
MapTtUplov Toig "EBveal. Topog eikooaetnpikdg €ig Tov Oikoupevikov Matpidpxnv
K. BapBoAopaiov (Thessaloniki, 2011), S. 105-28.

21 Gilles Emery and Matthew Levering (Ed), The Oxford Handbook of the Trinity
(Oxford, 2011), S. 271.

82



©0SMMa0, N9(18), 2025

religiosen Erfahrung nicht wesentlich.?? Seine Annaherung an das
trinitarische Mysterium spiegelt vielmehr seinen allgemeinen theolo-
gischen Zugang zur Frommigkeit und zum Gottesbewusstsein wider.
Die Trinitatslehre besitzt fur ihn nicht denselben Stellenwert wie die
Erfahrung der Erldsung. Er versteht sie vielmehr als eine sekundare
Lehre, die sich im Laufe der theologischen Uberlieferung der Kirche
entwickelt hat. Der Heilige Geist wird von ihm nicht als eigenstandige
gottliche Person gefasst, sondern eher als das in der Gemeinschaft
der Glaubigen erfahrbare religiose Leben verstanden.

Schleiermacher Ubte scharfe Kritik an Athanasius dem GrofRen
und dem kirchlichen Trinitarismus, wie er durch die ersten beiden
Okumenischen Konzilien definiert worden war. Die traditionelle Trin-
itdtslehre, so argumentiert er, enthalte nach seinem Verstandnis in-
nere Widerspriiche und uniiberwindbare logische Schwierigkeiten.?®
Seine Konzeption von Gottes Wesen fluhrt letztlich zur Wiederauf-
nahme einer Form des Modalismus (Sabellianismus), wie bereits in
der Forschung des 19. Jahrhunderts festgestellt wurde.?*

Albert Ritschl (1822-1889)% war einer der fiihrenden Vertreter
der liberalen protestantischen Theologie des 19. Jahrhunderts? und

22 Ohst (Hrsg), Schleiermacher Handbuch, S. 382.

2 Hermann Peiter (Hrsg.), Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Der christliche
Glaube 1821- 1822, § 186-189 [Studienausgabe, Band.2] (Berlin — New York,
1984), S. 357-67; Mackintosh, Types of Modern Theology, S. 78; Georgopoulos,
“Fr. D.E. Schleiermacher (1768-1834),” S. 118-21.

2 |saak A. Dorner, A System of Christian Doctrine, Vol. lll, Endindurgh 1882, S.
255: “Schleiermacher stands higher. In a Sabellian manner he seeks, indeed, to
think of the universal being of God in the world as articulating itself according to
the receptiveness of the latter”; Georgopoulos, “Fr. D.E. Schleiermacher (1768-
1834),” S. 118-119.

%5 Mackintosh, Types of Modern Theology, S. 138-80; Christine Axt-Piscalar — M.
Schnurrenberger (Hrsg.), Albert Ritsch (Tlbingen, 2025); Johannes Zachhuber,
Theology as Science in Nineteenth — Century Germany. From F.C. Baur to Ernst
Troeltsch (Oxford, 2013), S. 131-285.

% Manfred Jacobs, “Liberale Theologie,” TRE 21 (1991): S. 47-68; Friedrich W.
Graf, Liberale Theologie. Eine Ortsbestimmung (Giitersloh, 1993).

83



Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

pragte mafgeblich eine eigene theologische Schule. Ein zentrales
Merkmal der liberalen Theologie bestand darin, wie betont wurde: “ei-
nen Keil zwischen Bibel und spaterer kirchlicher Tradition zu treiben,
wodurch traditionelle Lehrinhalte in eine relativ bedeutungslose Stel-
lung gerieten. Im Zuge dieses Abbaus verlor auch die Trinitatslehre
ihre pragende Rolle in der Theologie™.

Unter diesem Blickwinkel konzentrierte sich Ritschls Theologie
auf die Bedeutung der Religion fiur das Leben des Menschen sowie
auf deren soziale Dimension, wahrend er die dogmatische Kompo-
nente, die er als metaphysisch betrachtete, zurtickwies. Die trinita-
rische Lehre, wie sie durch die Kirchenvater formuliert worden war,
wurde von ihm kritisch bewertet.

Ritschl vertrat die Auffassung, dass die dogmatischen Begriffs-
bildungen der dkumenischen Konzilien seiner Zeit einen Stillstand
fur das moderne Denken bedeuteten. Sein Vorschlag bestand darin,
die christliche Theologie von den Kategorien des antiken Denkens zu
befreien und in Denkmuster zu tbertragen, die besser zur Gegenwart
passten. Diese Perspektive betraf insbesondere die Trinitatslehre
sowie die christologischen Formulierungen des vierten 6kumenis-
chen Konzils.?®

Seine Theologie war durch ein ethisches Verstandnis des
Glaubens gepragt. Er vertrat eine anthropozentrische Lesart des
Christentums und wurde als profilierter Vertreter einer ethisch akz-
entuierten Christentumsauslegung angesehen.?® Die Trinitatslehre
verstand er weniger als prazises theologisches Konzept, sondern
vielmehr als Ausdruck der ethischen Beziehung Gottes zur Welt.

Ritschls Denken war durchgehend anthropozentrisch ausgeri-
chtet, was zu einer Verzerrung des trinitarischen Mysteriums flhrte,

27 Emery and Levering (ed), The Oxford Handbook of the Trinity, 278.
28 Zachhuber, Theology as Science in Nineteenth — Century Germany, S. 187
2 Ebd, 187.

84



©0SMMa0, N9(18), 2025

indem die dogmatische Substanz zugunsten der ethischen Dimen-
sion des Glaubens relativiert wurde. In seiner Theologie findet sich
keine substanzielle Bezugnahme auf die goéttliche Natur Christi. Als
Hypostase verstand Ritschl Christus lediglich als eine ideale Praex-
istenz im gottlichen Heilsplan. Christus erschien ihm vor allem als
menschlicher Trager und Ausdruck der géttlichen Liebe und des Re-
iches Gottes in der Geschichte.

Eine scharfe Kritik am kirchlichen Trinitarismus Ubte auch Adolf
von Harnack (1851-1930),%° ein bedeutender Vertreter des sogen-
annten “Kulturprotestantismus™' und einer der einflussreichsten
deutschen Theologen und Kirchenhistoriker seiner Zeit. Von Harnack
betrachtete die Entwicklung der Trinitatslehre und die dogmatischen
Entscheidungen der 6kumenischen Konzilien als Abweichung vom
urspriinglichen christlichen Glauben.®> Er sah in der griechischen
Philosophie und den politischen Rahmenbedingungen der damaligen
Zeit mafRgebliche Einflisse auf die Entstehung einer komplexen und
abstrakten Lehre, die die Kirche von ihrer urspriinglichen evangelis-
chen Einfachheit entfernte.®

Von A von Harnack vertrat die Auffassung, dass die Trinitatslehre
nicht zur urspringlichen apostolischen Verkiindigung gehorte,* son-
dern ein Produkt theologischer Entwicklung der ersten Jahrhunderte
sei — insbesondere unter dem Einfluss des Neuplatonismus. Fur ihn

30 Basileios .N. Makridis, “Adolf von Harnack. (1851-1930),” ©¢oAoyia 53 (1982):
S. 783-805; Martin Greschat (Hrsg.), Theologen des Protestantismus im 19 und
20 Jahrhundert, Band | (Stuttgart, 1978), S. 198-212; Jan Rohls, Protestantische
Theologie der Neuzeit, Band 1 (Tlbingen, 1997), S. 788-92; Andresen — Ritter
(Hrsg.), Handbuch der Dogmen und Theologiegeschichte, S. 210-16.

31 Friedrich W. Graf, “Kulturprotestantismus,” TRE 20 (1990): S. 230-43; Hans
M. Miller (Hrsg.), Kulturprotestantismus. Beitrage zu einer Gestalt des modernen
Christentums (Gutersloh, 1992).

%2 Felix Flickiger, Die protestantische Theologie, S. 35-36.

3 Adolf von Harnack, Dogmengeschichte (Tibingen 81991), S. 4.

% Makridis, “Adolf von Harnack. (1851-1930),” S. 795.

85



Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

war die trinitarische Formulierung Ausdruck der Hellenisierung des
Evangeliums. In der frihen Kirche, so Harnack, sei Christus eher
als Lehrer und ethischer Fuhrer verstanden worden, nicht jedoch als
wesensgleicher Sohn Gottes.

Gleichzeitig kritisierte er die kappadokischen Vater, die zur dog-
matischen Ausformung der Trinitatslehre maRRgeblich beigetragen hat-
ten, und warf ihnen vor, Konzepte wie “Ousia” und “Hypostase” aus
der griechischen Philosophie Gbernommen und damit die Einfachheit
der urspringlichen christlichen Botschaft verfalscht zu haben.

Seine kritische Haltung wird deutlich in seinem vielfach aufge-
legten und in 14 Sprachen Ubersetzten Werk Das Wesen des Chris-
tentums, in dem er unter anderem die Orthodoxe Kirche scharf an-
greift®® und erklart: “Nicht der Sohn, sondern nur der Vater gehort ins
Evangelium™®, und weiter: “Das ganze Evangelium driickt sich in der
Struktur aus: Gott der Vater, Vorsehung, Adoption, der unendliche
Wert der menschlichen Seele”.¥

Er z6gerte auch nicht, Luther selbst zu kritisieren, weil dieser die
trinitarische und christologische Lehre der Alten Kirche Gbernommen
und in seine Theologie integriert hatte. Kaum jemand widerspricht da-
her der Einschatzung von Christine Axt-Piscalar, dass Harnack “zweif-
ellos einer der scharfsten Kritiker des ,metaphysischen Denkens’ der
frihkirchlichen Christologie war, die er als Entgleisung der Kirche im
3. Jahrhundert bezeichnete. Dieses harte Urteil richtet sich auch ge-
gen jene Kirchen, die bis heute an dieser Christologie festhalten”.3®

Im 20. Jahrhundert setzen sich Zweifel und Kritik gegeniber
dem kirchlichen Trinitarismus in vielfacher Form fort. Zwei be-

% Ebd, 801-805

% Adolf von Harnack, Das Wesen des Christentums. Mit einem Geleitwort von W.
Trillhaas (Gutersloh, 21985), S. 90.

57 Ebd., 50.

% Christine Axt-Piscalar, «Der Sohn des Vaters: Adolf von Harnacks Christolo-
gie», Theologische Zeitschrift 63 (2007): S. 120.

86



©0SMMa0, N9(18), 2025

sonders pragnante Stimmen zeigen exemplarisch die Distanz der
lutherischen Theologie gegenuber den urspringlichen Positionen
der Reformation auf:

Die erste stammt von Prof. Silke-Petra Bergjan, die festhalt: “Die
Dreifaltigkeit ist in der protestantischen Theologie seit zweihundert
Jahren umstritten und langst kein selbstverstandliches dogmatisches
Thema mehr”.®

Die zweite bezieht sich auf die Position des lutherischen Dogma-
tikers W. Joest (1914—1995), der betont: “Die Trinitatslehre ist kein
unmittelbarer Inhalt der Offenbarung, noch ein direkter Ausdruck des
Glaubens. In der Form, wie sie durch die Tradition entwickelt wurde,
stellt sie das aulerst formulierte Ergebnis eines theologischen Den-
kprozesses dar, das in keiner Weise als ein fir den Glauben oder
gar fur das Heil notwendiges, unumstofiliches Gesetz verstanden
werden kann”.40

2. Die Reformierten

2.1. Johannes Calvin

Johannes Calvin war eine der flilhrenden Personlichkeiten der
protestantischen Reformation in der Schweiz und der Hauptvertreter
der reformierten Theologie. In seinen theologischen Schriften bezog
er sich positiv, aber selektiv auf die Beschllsse lediglich der ersten
vier 6kumenischen Konzilien. Er betrachtete sich jedoch nicht als
unbedingt an diese gebunden, erkannte ihnen keine unbestreitbare
Autoritat zu und hielt ihre dogmatischen Entscheidungen nicht fir un-
fehlbar. Seiner Auffassung nach sollten Konzilsentscheidungen, die
nicht mit der Heiligen Schrift Gbereinstimmen, verworfen werden. Er

% Silke P. Bergjan, Theodoret von Cyrus und der Neonizanismus [Arbeiten zur
Kirchengeschichte, 60] (Berlin — New York, 1994), S. 1; Entsprechende Anmerkun-
gen P.M. Collins, The Trinity (London- New York, 2008,) S. 2.

40 Wilfried Joest, Dogmatik. Band | (Géttingen, 31989), S. 332.

87



Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

Ubernahm nur jene Elemente, die er als mit dem biblischen Zeugnis
Ubereinstimmend betrachtete. Die hochste und alleinige Autoritat war
fur ihn die Heilige Schrift.

Calvins Haltung gegeniiber dem Ersten Okumenischen Konzil
wird deutlich in seiner Auseinandersetzung mit den italienischen An-
titrinitariern, die wahrend der Reformationszeit antike antitrinitarische
Lehren wiederbelebten. Calvin reagierte scharf auf diese Theorien.
In seiner Polemik gegen die Antitrinitarier betonte er, dass die the-
ologische Lehre des Konzils von Nizaa korrekt gegrindet sei, da
sie seiner Ansicht nach mit der Heiligen Schrift Gbereinstimmte. Er
verteidigte das “homoousion”, wie es das Konzil formulierte, und ar-
gumentierte, dass die Antitrinitarier seiner Zeit die Haresie des Arius
wiederbelebten.Zudem stellte er fest, dass die Beschlisse von Nizaa
ein Muster fur eine “rechtmaflige Versammlung” der Kirche darstell-
ten, in der menschliche Mitwirkung géttlich inspirierte Wahrheiten nur
dann auszudricken vermag, wenn sie strikt dem Zeugnis der Heili-
gen Schrift folgt.

Die Frihphase der Reformation war unter anderem gepragt von
heftigen theologischen Kontroversen, auch innerhalb der reformator-
ischen Bewegung selbst. Eine charakteristische Auseinandersetzung
war jene zwischen Johannes Calvin und Petri Caroli, einem ehemali-
gen romisch-katholischen Theologen, der sich den Reformierten an-
geschlossen hatte. P. Caroli beschuldigte Calvin und G. Farel des
Arianismus, da sie in offentlichen Predigten und Glaubensbekennt-
nissen keine ausdrtckliche Verwendung der trinitarischen Terminol-
ogie der Kirche machten. Er forderte sie sogar 6ffentlich in Lausanne
auf, den theologischen Gehalt der drei altkirchlichen Symbole — des
Apostolischen, des Nizanisch-Konstantinopolitanischen und des
sogenannten Athanasianischen Glaubensbekenntnisses — zu unter-
zeichnen und zu bestatigen.

88



©0SMMa0, N9(18), 2025

Calvin weigerte sich und antwortete, dass solche Anschuldigun-
gen boswillig und theologisch unbegrindet seien, da ihre Trinitat-
slehre vollkommen orthodox sei. Doch er betrachtete sich nicht als
verpflichtet, kirchliche Konzilsformeln und dogmatische Ausdrucks-
weisen formelhaft zu wiederholen.

Der Konflikt wurde einer Synode frankophoner Reformierter
vorgelegt, die Calvin schlieBlich entlastete und Caroli fiir seine ag-
gressiven und spalterischen Praktiken verurteilte. P. Caroli musste
Genf verlassen und kehrte letztlich zur rémisch-katholischen Kirche
zurlick, von wo aus er seine Angriffe gegen Calvin fortsetzte.

Im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit Caroli verfasste
Calvin im Jahr 1545 eine theologische Schrift gegen ihn*' in der er
betonte, dass er sich ausschliellich an die Heilige Schrift gebunden
fuhle und nicht an synodale kirchliche Formulierungen. In diesem
Zusammenhang bezeichnete er in herabsetzender Weise die For-
mulierung des Nizanischen Glaubensbekenntnisses “Licht vom Li-
cht, wahrer Gott vom wahren Gott* als Geschwéatz (battologia), das
eher einem Lied &hnele”.#?

Diese abwertende Bemerkung wirkt befremdlich und enthalt
einen inneren Widerspruch. Einerseits wird das nizanische Symbol
als Ausdruck der biblischen Lehre angesehen, andererseits wird ein
Teil seines Inhalts als bloRes Geschwatz abqualifiziert. Reformierte
Theologen und Bewunderer Calvins versuchen diese Bewertung
zu rechtfertigen, indem sie argumentieren, Calvin habe durch die
Ablehnung der Unterzeichnung der alten Symbole und durch solche
AuRerungen die Auffassung zuriickgewiesen, dass der Glaube eines
Menschen anhand kirchlich formulierter Bekenntnisnormen beurteilt

und gemessen werden musse.

41 Adversus Petri Caroli Calumnias, CR 35, S. 293-340.
42 Ebd, CR 35, S. 315-316.

89



Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

In seinem Konflikt mit Caroli unterstrich Calvin in der Tat, dass
die Reformation nicht nur eine korrigierende Bewegung war, sondern
eine radikale Neudefinition des Glaubens darstellte — mit der Heili-
gen Schrift als einzigem und absolutem Malistab, ohne Legitimation
durch institutionelle Formen theologischen Formalismus (Konzilien,
Bekenntnisse der Kirchenvater).

2.2. Die reformierten Bekenntnisschriften

Die Reformierten, auch bekannt als Calvinisten, verfassten eben-
falls theologisch-symbolische Texte, die zweifellos vom theologischen
Denken Johannes Calvins gepragt waren. In diesen Texten unterschei-
den sie sich nicht grundlegend von den Lutheranern hinsichtlich der An-
nahme des Ersten Okumenischen Konzils von Nic&a.*® Leider akzepti-
erten sie jedoch parallel auch die haretische Lehre des Filioque.*

Selbstverstandlich folgten sie demselben grundlegenden Prinzip
des protestantischen Raumes, namlich der Anerkennung der dog-
matischen Definitionen der ersten vier 6kumenischen Konzilien — in-
sofern diese mit dem Inhalt der Heiligen Schrift Ubereinstimmen.*®
Die 6kumenischen Konzilien selbst wurden lediglich als menschliche
Versammlungen betrachtet, die dem Irrtum unterliegen kénnen. Allein
Gott und sein Wort gelten als absolute und einzige Richtschnur des
Glaubens.*®

4 Slenczka: Theologie, S. 407. “Das reformatorische Verstandnis des Evangeli-
ums ist also nach dem Anspruch der reformatorischen Theologen keine Neubil-
dung uber die altkirchlichen Dogmen der Trinitatslehre und Christologie und Gber
die altkirchlichen Bekenntnisse hinaus, sondern stellt deren Sinn heraus”. P.
Jacobs, Theologie Reformierter Bekkentnisschriften in Grundzigen (Neukirchen,
1959), S. 83-7; Jan Rohls, Theologie reformiertrer Bekenntnisschriften (Gottingen,
1987), S. 57-64.

4 Bohnke, Kattan, Oberdorfer (Hrsg.), Die Filioque-Kontroverse, S. 272-275; Ed-
ward Siecienski, The Filioque of a Doctrinal Contronversy (Oxford 2010), S. 176-77.
4 John Calvin, Institutio Christianae Religionis (1559), 1,13,3, CR 30, 91.

4 Jacobs, Theologie Reformierter, S. 105-9; Rohls, Theologie reformiertrer, S. 51-3.

90



©0SMMa0, N9(18), 2025
2.3. Confessio Gallicana von 1559

Dieses Bekenntnis ist ein theologischer Lehrtext, der die Grund-
prinzipien des Glaubens der franzdsischen Protestanten (Hugenot-
ten) darlegt. Es wurde mit dem Ziel verfasst, die Lehrgrundlage der
Reformierten Frankreichs klar darzustellen — insbesondere im Gegen-
satz zur romisch-katholischen Kirche — und gleichzeitig als Grundlage
fur die weitere Verbreitung des Calvinismus in Frankreich zu dienen.

In Artikel V wird das Bekenntnis von Nicaa explizit angenommen,
ebenso wie zwei weitere altkirchliche Bekenntnisse. In Artikel VI, der
sich dem Mysterium der Trinitat widmet, wird die Ablehnung des Fil-
ioque nicht thematisiert, aber eine klare patristische Linie vertreten:
“Wir bekennen, was durch die alten Konzilien festgelegt wurde, und
verwerfen alle Haresien und Irrlehren, wie sie von heiligen Lehrern
wie Hilarius, Athanasius, Ambrosius und Cyrill abgelehnt wurden”.#

2.4. Confessio Belgica von 1561

Das Belgische Glaubensbekenntnis von 1561 ist ebenfalls ein
bedeutendes Bekenntnisdokument der Reformierten, das grundleg-
ende theologische Positionen des Calvinismus zum Ausdruck bringt.
Es wurde in einer Zeit intensiver religidser Auseinandersetzungen
in den Niederlanden verfasst, in der die Protestanten nicht nur der
romisch-katholischen Kirche, sondern auch Verfolgungen durch die
spanischen politischen Behdrden ausgesetzt waren. Dieses Bek-
enntnis wurde zum offiziellen Glaubensdokument der reformierten
Kirchen in den Niederlanden und durch die Synode von Dordrecht in
den Jahren 1618-1619 bestatigt. Aus dem Artikel IX des Belgischen
Glaubensbekenntnisses verdient folgendes charakteristische Zitat

47 E. F. Karl Mdiller (Hrsg), Die Bekenntnisschriften der reformierten Kirche (Leip-
zig, 1903), S. 222. Paul Jacobs, Reformierte Bekenntnisschriften und Kirchenord-
nungen (Neukirchen, 1949), S. 112.

91



Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

besondere Beachtung: “Diese Lehre Uiber die Heilige Dreifaltigkeit ist
stets von der wahren Kirche seit der Zeit der Apostel bis heute vertei-
digt und bewahrt worden — gegentiber Juden, Muslimen sowie bes-
timmten Pseudochristen und Haretikern wie Marcion, Mani, Praxeas,
Sabellius, Paul von Samosata, Arius und anderen ahnlichen, die von
den orthodoxen Kirchenvatern zu Recht verurteilt wurden”.

Weiter heildt es: “Wir nehmen bereitwillig die drei Symbole an:
das der Apostel, das von Nizaa und das des Athanasius, ebenso wie
das, was von den altkirchlichen Vatern in Bezug auf dieses Dogma
beschlossen wurde, im Sinne jener Symbole”.*

2.5. Confessio Helvetica Posterior von 1566

Es gehort zu den bedeutendsten reformatorischen Bekenntniss-
chriften und bildet zusammen mit dem Heidelberger Katechismus
die Grundlage der reformierten Theologie mit hoher Autoritat. Dieses
Bekenntnis wurde zum offiziellen Lehrtext vieler reformierter Kirchen
in einem weiten europaischen Raum. In seinem Umfang, seiner Klar-
heit, theologischen Prazision und Kontinuitat gilt es als ein zeitloses
Dokument des reformierten Lehramts.

In Artikel Ill, der sich mit der Heiligen Dreifaltigkeit befasst, werden
ausdrucklich die Lehren alter antitrinitarischer Haretiker wie Arius ver-
worfen. Ebenso in Artikel XI, der christologischen Themen gewidmet
ist, wird betont: “Die gottlose Lehre des Arius und aller ‘Arianer’ ist zu
verwerfen”. Besonders hervorzuheben ist, dass hier auch der spanis-
che Antitrinitarier Michael Servet scharf verurteilt wird: “Was Servet
lehrte, waren Lehren des Arius, hervorgebracht ‘durch Satan aus der
Holle’ (wortlich zitiert), und sie wurden mit Frechheit und Respektlo-
sigkeit verbreitet”.

4 Muller (Hrsg), Die Bekenntnisschriften, S. 235-236; Jacobs, Reformierte Bek-
enntnisschriften, S. 158.

92



©0SMMa0, N9(18), 2025

Im selben Artikel wird auch die Annahme der ersten vier 6ku-
menischen Konzilien erklart, da deren Lehren mit der Heiligen Schrift
Ubereinstimmen. Zudem wird das Athanasianische Glaubensbekennt-
nis sowie andere gleichgerichtete Bekenntnisse als Verteidigung der
christologischen Wahrheit Giber Christus anerkannt.*

Die Akzeptanz und Verteidigung des trinitarischen Glaubens
durch die 6kumenischen Konzilien und die patristische Tradition fand
somit auch Eingang in den reformierten dogmatischen Diskurs der
Epoche der protestantischen Orthodoxie — insbesondere im Wider-
stand gegen den Antitrinitarismus jener Zeit.° Einziger dissonanter
Punkt bleibt die implizite oder explizite Annahme des Filioque durch
reformierte Theologen.®

Wie Irene Backus zu Recht feststellt: “war es fir die Reformi-
erten in jenem historischen Kontext notwendig, die patristische Lehre
von der Dreifaltigkeit und den zwei Naturen Christi gegen den Anti-
trinitarismus zu verteidigen. Sie durften dabei nicht von ihren eigenen
Prinzipien abweichen oder in eine bloRe ‘Vaterkonsens’ — Theolo-
gie verfallen, sondern bestanden darauf, dass die Lehre der Vater in
diesen Punkten deswegen zu befolgen sei, weil sie auf der Heiligen
Schrift basiere”.5?

So befanden sich die reformierten Orthodoxen in der paradoxen
Lage, die Konzilsbeschlisse Uber Trinitdt und Christologie — insbe-
sondere jene von Nicaa und Konstantinopel — zu verteidigen, wahrend
sie gleichzeitig betonten, dass diese Beschlisse nur deshalb Gultig-
keit besalen, weil sie mit der Heiligen Schrift ibereinstimmen.

4 Mdller (Hrsg), Die Bekenntnisschriften, S. 173-174,183; Jacobs, Reformierte
Bekenntnisschriften, S. 181,195,198.

%0 Heinrich Heppe, Reformed Dogmatics, libers. G.T. Thomson (Grand Rapids
Michigan, 21978), S. 105-132.

51 Heppe, Reformed Dogmatics, S. 131-132.

%2 Irena Backus, “Reformed Orthodoxy and Patristic Traditions,” in Herman J. Selder-
huis (Hrsg.), A Companion to Reformed Orthodoxy (Leiden — Boston 2013), S. 99.

93



Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

AbschlielRend bringt R. M. Allen die Position des evangelischen
Protestantismus — sowohl der lutherischen als auch der reformierten
Richtung — gegeniiber dem Ersten Okumenischen Konzil pragnant auf
den Punkt, indem er den gemeinsamen Standpunkt beider Zweige wie
folgt zusammenfasst: “Die reformierte Tradition hat die Beschlusse
der grolRen d6kumenischen Konzilien bestatigt, insbesondere das
Nicano-Konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis (381 n. Chr.)
sowie die Definition von Chalcedon (451 n. Chr.)".%3

Eine Ausnahme bildet lediglich ein erheblicher Teil der luther-
ischen Theologie seit der Mitte des 18. Jahrhunderts bis in die Gegen-
wart.

% R. Michael Allen, Reformed Theology (London — New York 2010), S. 63.

94



©0SMMa0, N9(18), 2025

PROTESTANTISM AND
THE FIRST ECUMENICAL COUNCIL

Archpriest Basileios A. Georgopoulos*

Abstract

The acceptance of the doctrinal definitions of the first four Ecumen-
ical Councils within Protestantism is exclusively linked to the fact that
their doctrinal conclusions were deemed consistent with the teachings
of the Holy Scriptures. In the confessional texts of the Lutheran Church,
the doctrine of the Holy Trinity is recognized as binding, and its denial
entails condemnation. During the period of Protestant Orthodoxy, Lu-
theran theologians fully embraced the Trinitarian doctrine of the ancient
Church and defended it against anti-Trinitarian heretical systems.

However, from the mid-18" century to the present, the vast ma-
jority of Lutheran academic theology has revised its stance, largely
questioning traditional Trinitarian doctrine, with only a few exceptions.
Similarly, the Reformed tradition developed theological confessional
texts under the undeniable influence of John Calvin’s thought. Al-
though they did not differ from the Lutherans in accepting the First Ec-
umenical Council of Nicaea and ecclesiastical Trinitarian doctrine, this
branch, like the Lutherans, accepted the doctrinal error of the Filioque.

The defense of Patristic Trinitarian theology and the teachings of
the First Ecumenical Council was also expressed by Reformed the-
ologians of Protestant Orthodoxy, particularly in the context of their
polemics against the anti-Trinitarian movements of their time.

Keywords: Protestantism, First Council of Nicaea, Lutheran
Confessions, Reformed Confessions, anti-Trinitarians.

* Aristoteles Universitat Thessaloniki. https://orcid.org/0000-0002-1654-8287

95


http://orcid.org/0000-0002-1654-8287

	ტექნოლოგიური და ეკონომიკური ინოვაციები შუა საუკუნის ქრისტიანულ ევროპაში
	Der Protestantismus und das Erste Ökumenische Konzil
	Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

	Protestantism and the First Ecumenical Council
	Archpriest Basileios A. Georgopoulos



