
74

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

DER PROTESTANTISMUS UND DAS ERSTE 
ÖKUMENISCHE KONZIL

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos*

Das Erste Ökumenische Konzil von Nicäa (325 n. Chr.) nimmt 

einen herausragenden Platz in der Geschichte der Kirche und des 

Christentums insgesamt ein. Es stellte ein markantes Wahrzeichen 

dar, ähnlich wie die späteren ökumenischen Konzile. Es formulierte 

die grundlegende dogmatische Lehre der Kirche und hob die Bedeu-

tung ökumenischer Konzilien hervor. Darüber hinaus diente es als 

Modell für den Umgang der Kirche auf ökumenischer Ebene mit künft-

igen Häresien und vergleichbaren doktrinären Fragestellungen.

Neben der Behandlung des zentralen dogmatischen Problems – 

der Auseinandersetzung mit der häretischen Lehre des Areios und 

der Formulierung des Glaubensbekenntnisses – erließ die Synode 

auch Regeln, die praktische kirchliche Angelegenheiten betrafen. Sie 

legte unter anderem die Methode zur Berechnung des Osterdatums 

fest, was die Einheit des kirchlichen Leibes in dieser entscheidenden 

Frage zusätzlich stärkte.

Die Einberufung des ersten ökumenischen Konzils nimmt auch 

im Raum der Reformation von Anfang an eine besondere Stellung ein. 

Bereits im Kontext der Kritik am päpstlichen Primat wurde das Konz-

il von Nicäa als normatives Modell angeführt. Darüber hinaus führte 

das Auftreten antitrinitarischer Lehren verschiedener Ausprägungen 

im protestantischen Raum dazu, dass man sich auf die dogmatischen 

Entscheidungen des ersten Konzils berief.

*	 Aristoteles Universität Thessaloniki. https://orcid.org/0000-0002-1654-8287

http://orcid.org/0000-0002-1654-8287


75

დიალოგი, N9(18), 2025

Im Folgenden werden wir diese Tatsache in prägnanter Weise 
darstellen: Wie stand der Protestantismus zu Beginn seiner histor-
ischen Entwicklung – wie sie in seinen symbolischen theologischen 
Texten Ausdruck fand – zum ersten ökumenischen Konzil? An-
schließend präsentieren wir exemplarisch Fälle von Abweichungen 
oder bewusster Ablehnung durch Vertreter des protestantischen 
Raums gegenüber den Ausgangspositionen der Reformation.

1. Die Lutheraner 

Der lutherische Raum, geprägt durch Martin Luther und insbe-
sondere durch seine Auseinandersetzungen mit Synoden, Von den 
Konziliis und Kirchen,1 betrachtete diese als wesentliche Grundlage 
für seine kirchlichen Thesen.2 Innerhalb dieses Rahmens wurden aus-
schließlich die ersten vier ökumenischen Konzilien anerkannt.

Die Anerkennung der dogmatischen Bestimmungen dieser ersten 
vier Konzilien durch den protestantischen Raum war jedoch auss-
chließlich daran gebunden, dass deren Lehrinhalte als mit der Heili-
gen Schrift vereinbar galten – nicht etwa, weil sie durch ökumenische 
Konzilien formuliert worden waren. Alle Konzilien, so die protestant-
ische Sichtweise, können sich in ihren Lehren irren und vom rechten 
Weg abweichen.

Die Heilige Schrift ist nach klassisch-protestantischem Ver-
ständnis3 die einzige sichere und verbindliche Quelle geoffenbarter 

1	 WA 50, 509-653.
2	 Auswahlweise siehe: Albrecht Βeutel (Hrsg), Luther Handbuch (Tübingen, 
32017), S. 451-62; Christopher Spehr, Luther und das Konzil. Zur Entwicklung 
eines zentralen Themas in der Reformationszeit (Tübingen, 2010); David P. Daniel, 
“Luther on the Church,” in Τhe Oxford Handbook of Martin Luther’s Theology, hrsg. 
von Robert Kolb – Irene Dingel – L’Ubomir Batka (Oxford, 2014), S. 333-352; Risto 
Saarinen, “Lutheran Ecclesiology,” in The Routledge Companion to the Christian 
Church, hrsg. von Gerard Mannion – Lewis Muely (London, 2008), S. 170-86. 
3	 Im Gegensatz zu den ursprünglichen Reformatoren besteht in der neueren 



76

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

Wahrheit. Sie gilt als alleinige Norm und Richterin über jede theolo-
gische Lehre.4

Darüber hinaus wurden die genannten Konzilien nur deshalb 
akzeptiert, weil ihre Aussagen als gesunde und verlässliche Zusam-
menfassungen biblischer Lehren angesehen wurden, die zu ihrer jew-
eiligen Zeit formuliert wurden, um konkreten häretischen Strömungen 
entgegenzutreten. Dieses grundlegende Prinzip ist klar und konse-
quent in der Theologie Luthers verankert.5

Parallel dazu zeigen zahlreiche symbolische Texte des Protes-
tantismus aus dem 16. Jahrhundert, dass die kirchliche trinitarische 
Terminologie konsequent verwendet wurde. Christian Danz weist in 
diesem Zusammenhang darauf hin: “In den Bekenntnisschriften der 
lutherischen Kirche gilt die Lehre von der Trinität als verbindlich, und 
alle, die sie ablehnen, werden verurteiltˮ.6

Insgesamt, wie Werner Klän betont, bestätigen die dogma-
tischen Verurteilungen in den lutherischen Bekenntnisschriften die 
bewusste Zustimmung der lutherischen Theologie zu den dogma-

Zeit im protestantischen Raum die sogenannte Krise des Schriftprinzips als eine 
Gegebenheit. Bereits im Jahr 1963 veröffentlichte Wolfhart Pannenberg einen Ar-
tikel mit dem Titel „Die Krise des Schriftprinzips“, in dem er die Krise der Umge-
staltung des Protestantismus, die seit der Zeit der Aufklärung besteht, mit der 
Infragestellung des Prinzips der Heiligen Schrift in Verbindung brachte. Christian 
Danz, Einführung in die evangelische Dogmatik (Darmstadt 2010), S. 77; Rochus 
Leonhardt, Grundinformation Dogmatik (Göttingen 22004), S. 112; Vgl. Jörg Baur, 
“Sola Scriptura – historisches Erbe und bleibende Bedeutung,” in Sola Scriptura. 
Das reformatorische Schriftprinzip in der säkularen Welt, hrsg. von Hans Heinrich 
Schmid und Johannes Mehlhausen (Gütersloh, 1991), S. 19-43.
4	 Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-luther-
ischen Kirche, Band I (Berlin- New York, 1996), S. 166-192; Notger Slenczka, 
Theologie der reformatorischen Bekenntnisschriften. Einheit und Anspruch (Leip-
zig, 2020), S. 232-34.
5	 Paul Althaus, The Theology of Martin Luther, übers R. C. Schultz (Philadelphia, 
1966), S. 50-3; Bernhard Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwick-
lung und in ihrem systematischen Zusam- menhang (Göttingen, 1995), S. 225.
6	 Ch. Danz, Einführung in die evangelische Dogmatik, 100.

mailto:19–43.@


77

დიალოგი, N9(18), 2025

tischen Entscheidungen der altkirchlichen Konzilien. Sie treten aus-
drücklich gegen Lehren auf, die diese dogmatischen Wahrheiten 
ablehnen. Sie stellen sich gegen Auffassungen, die die Gleichheit 
der Personen der Heiligen Dreifaltigkeit und die Einheit des göttli-
chen Wesens leugnen. In dieser Haltung lehnen sie entschieden 
sowohl das jüdische als auch das islamische Verständnis ab, das 
die Trinitätslehre grundsätzlich verneint.7

1.1. Die Confessio Augustana

Die Confessio Augustana, die grundlegende und primäre Bek-
enntnisschrift des lutherischen Protestantismus, wurde 1530 von 
Philipp Melanchthon verfasst und von Martin Luther gebilligt. Bereits 
im ersten Artikel, der sich auf das Mysterium des dreieinigen Gottes 
bezieht, wird eindeutig die traditionelle trinitarische Terminologie ver-
wendet. Es findet sich eine namentliche Bezugnahme auf das Konz-
il von Nicäa, dessen dogmatische Entscheidungen als wahr und als 
Glaubensgegenstand ohne Zweifel charakterisiert werden.

Im selben Artikel werden neben Arius und anderen altkirchlichen 
Häretikern auch solche verurteilt, die – wie etwa der Islam – in direk-
tem Widerspruch zur trinitarischen Lehre des ersten ökumenischen 
Konzils stehen. Tatsächlich wurden nicht nur die alten, sondern auch 
während der Reformationszeit neu aufkommende antitrinitarische 
Lehren verurteilt, welche unter der Bezeichnung “alte und neue Sa-
mosatenerˮ8 zusammengefasst wurden.
7	 W. Klän, Grundsätze aus den evangelisch -lutherischen Bekkenntnisschriften, 
Göttingen 2018. S. 22: “Die in den Bekenntnisschriften beigefügten Lehrverurtei-
lungen bestätigen die bewusste Übereinstimmung der lutherischen Theologie mit 
den Lehrentscheidungen der Alten Kirche; sie wenden sich gegen Meinungen, die 
die Gleichrangigkeit der Personen bestreiten,ihre Unterschiedenheit und (relative) 
Eigenständigkeit leugnen,und gegen die grundsätzliche Bestreitung des trinita-
rischen Dogmas seitens des Judentums oder durch den Islam”.
8	 Auswahlweise siehe: Georg Kretschmar, “Der Kirchenartikel der Confessio Augus-
tana Melanchthons,” in Confessio Augustana und Confutatio. Der Augsburger Reich-



78

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

1.2. Die Apologie der Confessio Augustana

Auch die Apologie der Confessio Augustana, verfasst 1531 von 
Philipp Melanchthon als Antwort auf die römisch-katholische Confuta-
tio Pontificia (die offizielle Widerlegung der Augsburger Bekenntniss-
chrift),9 bekräftigt die lutherische Position zur Trinitätslehre. Im ersten 
Artikel stellt Melanchthon klar, dass die lutherischen Theologen stets 
an die Trinität, wie sie auf dem Konzil von Nicäa formuliert wurde, 
geglaubt, sie gelehrt und gepredigt haben.

Er betont, dass es in der Heiligen Schrift klare und tragfähige 
Zeugnisse für diese Lehre gibt, die durch keine gegenteilige Argu-
mentation zu Fall gebracht werden können. Weiter erklärt er, dass 
jene, die das Gegenteil vertreten, nicht zur Kirche Christi gehören und 
als Götzendiener und Gotteslästerer zu betrachten seien.10

1.3. Die Schmalkaldischen Artikel 

Die Schmalkaldischen Artikel, ein theologischer Text mit aus-
geprägt antikatholischem Charakter, wurden 1537 von Martin Luther 

stag 1530 und die Einheit der Kirche [RGST 118], hrsg. von Erwin Iserloh (Münster, 
1980), S. 411-39; Wilhelm Maurer, Historischer Kommentar zur Confessio Augustana, 
Βd I und II (Gütersloh, 1976-1978); Leif Grane, Die Confessio Augustana (Göttingen 
31986); Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-luther-
ischen Kirche, S. 552-578; Günter Frank – Volker Leppin – Tobias Licht (Hrsg), Die 
“Confessio Augustana” im ökumenischen Gespräch (Berlin- Boston, 2021).
9	 Herbert Immenkötter, Die Confutatio der Confessio Augustana vom 3. August 
1530, (Corpus Catho- licorum 33) (Münster, 21981); Erzpriester Basileios A. Geor-
gopoulos, “Confutatio Pontificia. Ἡ ρωμαιοκαθολικὴ ἀνασκευὴ τῆς Αὐγουσταίας 
Ὁμολογίας,” Ἐκκλησιαστικὸς Φάρος 91 (2022-2023): S. 79-96.
10	 Auswahlweise siehe: Adolf Sperl, “Augsburger Bekenntnis III. Apologie,” TRE 
4 (1979): S. 632-39; Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evan-
gelisch-lutherischen Kirche, Band I, S. 486- 498; Christian Peters, Apologia Con-
fessionis Augustanae.Untersuchungen zur Textgeschichte einer lutherischen Bek-
enntnis schrift (1530–1584), (Stuttgart, 1997); Horst G. Pöhlmann, “Die Apologie 
als authentischer Kommentar der Confessio Augustana. Am Model der Christolo-
gie, Soteriologie, Sakramentalologie und Ekklesiologie,” Κerygma und Dogma 26 
(1980): S. 164-73.



79

დიალოგი, N9(18), 2025

selbst verfasst. Im ersten Teil wird das Mysterium der Heiligen Drei-
faltigkeit mit der etablierten kirchlichen Terminologie dargelegt, wenn 
auch unter gleichzeitiger Kritik an der Lehre vom Filioque,11 das als 
Irrtum angesehen wird.

Dennoch stellt Luther in demselben Abschnitt fest, dass es hin-
sichtlich der Trinitäts- und Christologie keine wesentlichen Unter-
schiede zwischen seiner Position und der römisch-katholischen Lehre 
gibt. Aus diesem Grund, so argumentiert er, stellen diese Punkte 
keine Bereiche der theologischen Auseinandersetzung mit Rom dar.12

1.4. Die Formula Concordiae

Die Formula Concordiae, verfasst im Jahr 1577, stellt den letz-
ten symbolischen Text des ursprünglichen Luthertums dar.13 Die An-
nahme der dogmatischen Lehren des Ersten Ökumenischen Konzils 
erfolgt in diesem Dokument auf zwei Ebenen:

a) 	 Im einleitenden Teil wird ausdrücklich die theologische 
Zustimmung zu den drei altkirchlichen Glaubensbekennt-
nissen – dem Apostolischen, dem Nicaenischen und dem 
Athanasianischen – erklärt. Dort heißt es: “Wir halten uns 
an diese [Bekenntnisse] und verwerfen alle gegenwärtigen 

11	 Joannes S. Romanides, The Filioque (Athens, x.x); Bernd Oberdorfer, Filioque. 
Geschichte und Theologie eines ökumenischen Problems [FSÖTh, 96] (Göttin-
genm, 2001); Peter Gemeinhardt, Die Filioque – Kontroverse zwischen Ost und 
Westkirche im Frühmittelalter [AKG,82] (Berlin-New York, 2002); Michael Böhnke, 
Assaad E. Kattan, Bernd Oberdorfer (Hrsg.), Die Filioque-Kontroverse. Histor-
ische, ökumenische und dogmatische Perspektiven 1200 Jahre nach der Aachen-
er Synode [QD, 245] (Freiburg i.Br.-Basel-Wien. 2011).
12	 Κlaus Breuer, “Schmalkaldische Artikel,ˮ TRE 30 (1999): S. 214-21; Christo-
pher Spehr, “Martin Luther und sein Smalkaldisches Bekennthis,ˮ Lutherjahrbuch 
83 (2016): S. 44; Werner Führer, Die Schmalkldischen Artikel [Kommentare zu 
Schriften Luthers, Band 2] (Tübingen, 2009).
13	 Wenzel Lohff – Lewis W. Spitz (Ηrsg), Widerspruch, Dialog und Einigung. Stu-
dien zur Konkordienformel der lutherischen Reformation (Stuttgart, 1977); Robert 
Kolb, Die Konkordienformel. Eine Einführung in ihre Geschichte und Theologie 
(Göttingen, 2011). 



80

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

Häresien und Lehren, die in die Kirche Gottes eindringen und 
mit diesen Bekenntnissen in Widerspruch stehenˮ (Epitome, 
Teil I, Artikel II).

b) 	 Im zwölften Artikel der Formula Concordiae werden – neben 
anderen Häresien – die Antitrinitarier und Neuarianer ihrer 
Zeit verurteilt, da sie Lehren vertraten, die der traditionellen 
kirchlichen Lehre widersprachen. Dort heißt es unmissver-
ständlich: “All diese und ähnliche Artikel, zusammen mit 
den falschen Schlussfolgerungen und Implikationen, verw-
erfen und verurteilen wir als falsch, irrig, häretisch und als 
dem Wesen Gottes entgegengesetzt, ebenso wie sie den 
drei Symbola, der Confessio Augustana, ihrer Apologie, den 
Schmalkaldischen Artikeln und den Katechismen Luthers 
widersprechenˮ.14

Die lutherischen Dogmatiker15 der Ära der evangelischen Ortho-
doxie stellten sich geschlossen hinter die kirchlich-trinitarische Lehre 
und verteidigten sie nachdrücklich gegen antitrinitarische häretische 
Systeme wie etwa den Sozinianismus.16

14	 Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-luther-
ischen Kirche, Band 2 (Berlin- New York, 1998), S. 747-49; Erzpriester Basileios 
A. Georgopoulos, “Αἱρέσεις καὶ αἱρετικοὶ στὴ Formula Concordiae,” Κόσμος/Cos-
mos 8 (2021-2022): S. 17-58.
15	 Carl H. Ratschow, Lutherische Dogmatik zwischen Reformation und Aufklärung, 
Teil. II (Gütersloh, 1966), S. 82-154; Bengt Hägglund, Geschichte der Theologie. 
Ein Abriβ, übers. A.O.Schwede (Gütersloh, 21993), S. 230-52; Carl Andresen – 
Adolf M. Ritter (Hrsg.), Handbuch der Dogmen und Theologiegeschichte (Göttin-
gen, 21998), S. 71-96.
16	 Der Kern der antitrinitarischen, sozinianischen Lehren lässt sich wie folgt zu-
sammenfassen: Gott ist ausschließlich die Hypostase des Vaters. Christus ist nicht 
göttlich und besitzt keine ewige Präexistenz beim Gott-Vater. Der Mensch Jesus, 
geboren als Sohn Gottes, hat den göttlichen Heilswillen auf Erden erfüllt. Als Lohn 
für seinen Gehorsam wurde er erhöht (exaltatio) und erhielt Teilhabe an der göttli-
chen Doxa. In diesem verherrlichten Zustand kann Christus zum Objekt kultischer 
Verehrung werden. Der Heilige Geist wird lediglich als die wirksame Kraft (virtus) 
Gottes verstanden. Adolf von Harnack, Dogmengeschichte, (Τübingen 81991), S. 



81

დიალოგი, N9(18), 2025

1.5. Entwicklung des Trinitätsverständnisses in der lutherischen 
Theologie nach der Reformation 

In der Geschichte der evangelischen Theologie innerhalb des lu-
therischen Raumes wurde der Respekt gegenüber, die Nutzung von 
und das Bekenntnis zum kirchlichen Trinitarismus von Nicäa in den 
akademischen und kirchlichen Kreisen bis zur Mitte des 18. Jahrhun-
derts weitgehend bewahrt. Ab der Zeit der Aufklärung lassen sich je-
doch tiefgreifende Veränderungen im Bereich der evangelisch-akade-
mischen Theologie feststellen.

Charakteristisch bemerkt der lutherische Dogmatiker Hans-Georg 
Pöhlmann in diesem Zusammenhang: „Die traditionelle Vorstellung 
der Trinität geriet in der Theologie der ‚Aufklärung‘ in Misskredit “.17

Seit dieser Zeit – mit wenigen Ausnahmen – wurde die Trinität-
slehre zunehmend relativiert und ist bis heute Gegenstand intensiver 
theologischer Auseinandersetzung. In der Forschung wird häufig be-
tont, dass das 18. Jahrhundert einen bis dahin unbekannten Rela-
tivismus hinsichtlich der Lehre von der Heiligen Dreifaltigkeit in der 
protestantischen Theologie hervorbrachte. Dies geschah in Wechsel-
wirkung mit verschiedenen Strömungen des zeitgenössischen philos-
ophischen Denkens18 und ebnete zugleich den Weg für neue Entwick-
lungen und Varianten im 19. und 20. Jahrhundert.19

449-53; Andresen – Ritter (Hrsg), Handbuch der Dogmen und Theologiegeschich-
te, S. 66-70; Jaroslav Pelikan, The Christian Tradition. A History of the Develop-
ment of Doctrine, Vol.4, Chicago- London 1984, S. 322-31; Erzpriester V.A. Geor-
gopoulos, “Ὁ Εὐγένιος Βούλγαρης καὶ οἱ ἀντιτριαδικοὶ Σοκινιανοί. Οἱ ἀναφορὲς στὸ 
‘Θεολογικό’ του,” Κόσμος/Cosmos 5 (2018): S. 49-69.
17	 Horst G. Pöhlmann, Abriss der Dogmatik.Ein Kompedium (Gütersloh, 62002), 
S. 142.
18	 Horst Stephan – Martin Schmidt, Geschichte der evangelischen Theologie in 
Deutschland seit dem Idealismus (Βerlin – New York, 31973), S. 21-58 & 148-55; 
Wilhelm Anz, Idealismus und Nachidealismus (Göttingen, 1975), S. 99-208. 
19	 Volker H. Drecoll (Hrsg), Trinität (Tübingen 2011), S. 150. 



82

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

Im Folgenden werden kurz drei repräsentative protestantische 
Theologen des 19. Jahrhunderts genannt, um diese Entwicklung zu 
verdeutlichen.

Friedrich Schleiermacher (1768 -1834) bildet eine eigenständi-
ge theologische Kategorie und Schule mit weitreichendem Einfluss 
auf die protestantische Theologie des 19. Jahrhunderts.20 Seine An-
näherung an das Mysterium der Heiligen Dreifaltigkeit ist eng ver-
knüpft mit seinem philosophischen und theologischen Denken, das 
stark auf der individuellen religiösen Erfahrung sowie dem “Gefühl 
schlechthinniger Abhängigkeitˮ von Gott beruht.

Für Schleiermacher muss die dogmatische Theologie auf dies-
er persönlichen religiösen Erfahrung gründen. Die trinitarische Lehre 
betrachtet er nicht als zentrales oder ursprüngliches Element des 
christlichen Glaubensbewusstseins, sondern als eine spätere theo-
retisch-dogmatische Formulierung. Er behauptet, dass die reale re-
ligiöse Erfahrung des Gläubigen keinerlei Notwendigkeit in sich trage, 
an einen Gott zu glauben, der als drei ewig unterschiedliche Personen 
existiere.21

Dies wird besonders deutlich in seinem Hauptwerk “Der christli-
che Glaubeˮ, in dem die Lehre von der Dreifaltigkeit keinen zentralen 
Stellenwert einnimmt. Schleiermacher behandelt sie lediglich am 
Ende seines Werkes und bewertet sie als für das Verständnis der 

20	 Ηugh Ρ. Μackintosh, Types of Modern Theology. Schleiermacher to Barth 
(Glasgow-London, 101962), S. 31-100; Felix Flückiger, Die protestantische Theol-
ogie des 19. Jahrhunderts (Göttingen, 1975), S. 4-16; Jacqueline Marina (Hrsg.), 
The Cambridge Companion to Friedrich Schleiermacher (Cambridge, 2005); 
Martin Ohst (Hrsg.), Schleiermacher Handbuch (Tübingen, 2017); Erzpriester 
Basileios A. Georgopoulos, “Fr. D.E. Schleiermacher (1768-1834). Ἐπισημάνσεις 
στή θεολογία του μέ ἀναφορά στό ἔργο του Der christliche Glaube,” in Εἰς 
Μαρτύριον τοῖς Ἔθνεσι. Τόμος εἰκοσαετηρικός εἰς τόν Οἰκουμενικόν Πατριάρχην 
κ. Βαρθολομαῖον (Thessaloniki, 2011), S. 105-28.
21	 Gilles Emery and Matthew Levering (Ed), The Oxford Handbook of the Trinity 
(Oxford, 2011), S. 271.



83

დიალოგი, N9(18), 2025

religiösen Erfahrung nicht wesentlich.22 Seine Annäherung an das 
trinitarische Mysterium spiegelt vielmehr seinen allgemeinen theolo-
gischen Zugang zur Frömmigkeit und zum Gottesbewusstsein wider. 
Die Trinitätslehre besitzt für ihn nicht denselben Stellenwert wie die 
Erfahrung der Erlösung. Er versteht sie vielmehr als eine sekundäre 
Lehre, die sich im Laufe der theologischen Überlieferung der Kirche 
entwickelt hat. Der Heilige Geist wird von ihm nicht als eigenständige 
göttliche Person gefasst, sondern eher als das in der Gemeinschaft 
der Gläubigen erfahrbare religiöse Leben verstanden.

Schleiermacher übte scharfe Kritik an Athanasius dem Großen 
und dem kirchlichen Trinitarismus, wie er durch die ersten beiden 
ökumenischen Konzilien definiert worden war. Die traditionelle Trin-
itätslehre, so argumentiert er, enthalte nach seinem Verständnis in-
nere Widersprüche und unüberwindbare logische Schwierigkeiten.23 
Seine Konzeption von Gottes Wesen führt letztlich zur Wiederauf-
nahme einer Form des Modalismus (Sabellianismus), wie bereits in 
der Forschung des 19. Jahrhunderts festgestellt wurde.24

Albert Ritschl (1822–1889)25 war einer der führenden Vertreter 
der liberalen protestantischen Theologie des 19. Jahrhunderts26 und 

22	 Ohst (Hrsg), Schleiermacher Handbuch, S. 382.
23	 Hermann Peiter (Hrsg.), Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Der christliche 
Glaube 1821- 1822, § 186-189 [Studienausgabe, Band.2] (Berlin – New York, 
1984), S. 357-67; Μackintosh, Types of Modern Theology, S. 78; Georgopoulos, 
“Fr. D.E. Schleiermacher (1768-1834),” S. 118-21.
24	 Isaak A. Dorner, A System of Christian Doctrine, Vol. III, Endindurgh 1882, S. 
255: “Schleiermacher stands higher. In a Sabellian manner he seeks, indeed, to 
think of the universal being of God in the world as articulating itself according to 
the receptiveness of the latter”; Georgopoulos, “Fr. D.E. Schleiermacher (1768-
1834),” S. 118-119. 
25	 Μackintosh, Types of Modern Theology, S. 138-80; Christine Axt-Piscalar – M. 
Schnurrenberger (Hrsg.), Albert Ritsch (Τübingen, 2025); Johannes Zachhuber, 
Theology as Science in Nineteenth – Century Germany. From F.C. Baur to Ernst 
Troeltsch (Oxford, 2013), S. 131-285.
26	 Manfred Jacobs, “Liberale Theologie,” TRE 21 (1991): S. 47-68; Friedrich W. 
Graf, Liberale Theologie. Eine Ortsbestimmung (Gütersloh, 1993).



84

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

prägte maßgeblich eine eigene theologische Schule. Ein zentrales 
Merkmal der liberalen Theologie bestand darin, wie betont wurde: “ei-
nen Keil zwischen Bibel und späterer kirchlicher Tradition zu treiben, 
wodurch traditionelle Lehrinhalte in eine relativ bedeutungslose Stel-
lung gerieten. Im Zuge dieses Abbaus verlor auch die Trinitätslehre 
ihre prägende Rolle in der Theologieˮ27.

Unter diesem Blickwinkel konzentrierte sich Ritschls Theologie 
auf die Bedeutung der Religion für das Leben des Menschen sowie 
auf deren soziale Dimension, während er die dogmatische Kompo-
nente, die er als metaphysisch betrachtete, zurückwies. Die trinita-
rische Lehre, wie sie durch die Kirchenväter formuliert worden war, 
wurde von ihm kritisch bewertet.

Ritschl vertrat die Auffassung, dass die dogmatischen Begriffs-
bildungen der ökumenischen Konzilien seiner Zeit einen Stillstand 
für das moderne Denken bedeuteten. Sein Vorschlag bestand darin, 
die christliche Theologie von den Kategorien des antiken Denkens zu 
befreien und in Denkmuster zu übertragen, die besser zur Gegenwart 
passten. Diese Perspektive betraf insbesondere die Trinitätslehre 
sowie die christologischen Formulierungen des vierten ökumenis-
chen Konzils.28

Seine Theologie war durch ein ethisches Verständnis des 
Glaubens geprägt. Er vertrat eine anthropozentrische Lesart des 
Christentums und wurde als profilierter Vertreter einer ethisch akz-
entuierten Christentumsauslegung angesehen.29 Die Trinitätslehre 
verstand er weniger als präzises theologisches Konzept, sondern 
vielmehr als Ausdruck der ethischen Beziehung Gottes zur Welt.

Ritschls Denken war durchgehend anthropozentrisch ausgeri-
chtet, was zu einer Verzerrung des trinitarischen Mysteriums führte, 

27	 Emery and Levering (ed), The Oxford Handbook of the Trinity, 278.
28	 Zachhuber, Theology as Science in Nineteenth – Century Germany, S. 187
29	 Εbd, 187. 



85

დიალოგი, N9(18), 2025

indem die dogmatische Substanz zugunsten der ethischen Dimen-
sion des Glaubens relativiert wurde. In seiner Theologie findet sich 
keine substanzielle Bezugnahme auf die göttliche Natur Christi. Als 
Hypostase verstand Ritschl Christus lediglich als eine ideale Präex-
istenz im göttlichen Heilsplan. Christus erschien ihm vor allem als 
menschlicher Träger und Ausdruck der göttlichen Liebe und des Re-
iches Gottes in der Geschichte.

Eine scharfe Kritik am kirchlichen Trinitarismus übte auch Adolf 
von Harnack (1851–1930),30 ein bedeutender Vertreter des sogen-
annten “Kulturprotestantismusˮ31 und einer der einflussreichsten 
deutschen Theologen und Kirchenhistoriker seiner Zeit. Von Harnack 
betrachtete die Entwicklung der Trinitätslehre und die dogmatischen 
Entscheidungen der ökumenischen Konzilien als Abweichung vom 
ursprünglichen christlichen Glauben.32 Er sah in der griechischen 
Philosophie und den politischen Rahmenbedingungen der damaligen 
Zeit maßgebliche Einflüsse auf die Entstehung einer komplexen und 
abstrakten Lehre, die die Kirche von ihrer ursprünglichen evangelis-
chen Einfachheit entfernte.33

Von Α von Harnack vertrat die Auffassung, dass die Trinitätslehre 
nicht zur ursprünglichen apostolischen Verkündigung gehörte,34 son-
dern ein Produkt theologischer Entwicklung der ersten Jahrhunderte 
sei – insbesondere unter dem Einfluss des Neuplatonismus. Für ihn 
30	 Basileios .N. Makridis, “Αdolf von Harnack. (1851-1930),” Θεολογία 53 (1982): 
S. 783-805; Martin Greschat (Hrsg.), Theologen des Protestantismus im 19 und 
20 Jahrhundert, Βand I (Stuttgart, 1978), S. 198-212; Jan Rohls, Protestantische 
Theologie der Neuzeit, Band 1 (Τübingen, 1997), S. 788-92; Andresen – Ritter 
(Hrsg.), Handbuch der Dogmen und Theologiegeschichte, S. 210-16. 
31	 Friedrich W. Graf, “Kulturprotestantismus,” TRE 20 (1990): S. 230-43; Hans 
M. Müller (Hrsg.), Kulturprotestantismus. Beiträge zu einer Gestalt des modernen 
Christentums (Gütersloh, 1992).
32	 Felix Flückiger, Die protestantische Theologie, S. 35-36.
33	 Adolf von Harnack, Dogmengeschichte (Tübingen 81991), S. 4.
34	 Makridis, “Αdolf von Harnack. (1851-1930),” S. 795.



86

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

war die trinitarische Formulierung Ausdruck der Hellenisierung des 
Evangeliums. In der frühen Kirche, so Harnack, sei Christus eher 
als Lehrer und ethischer Führer verstanden worden, nicht jedoch als 
wesensgleicher Sohn Gottes.

Gleichzeitig kritisierte er die kappadokischen Väter, die zur dog-
matischen Ausformung der Trinitätslehre maßgeblich beigetragen hat-
ten, und warf ihnen vor, Konzepte wie “Ousiaˮ und “Hypostaseˮ aus 
der griechischen Philosophie übernommen und damit die Einfachheit 
der ursprünglichen christlichen Botschaft verfälscht zu haben.

Seine kritische Haltung wird deutlich in seinem vielfach aufge-
legten und in 14 Sprachen übersetzten Werk Das Wesen des Chris-
tentums, in dem er unter anderem die Orthodoxe Kirche scharf an-
greift35 und erklärt: “Nicht der Sohn, sondern nur der Vater gehört ins 
Evangeliumˮ36, und weiter: “Das ganze Evangelium drückt sich in der 
Struktur aus: Gott der Vater, Vorsehung, Adoption, der unendliche 
Wert der menschlichen Seeleˮ.37

Er zögerte auch nicht, Luther selbst zu kritisieren, weil dieser die 
trinitarische und christologische Lehre der Alten Kirche übernommen 
und in seine Theologie integriert hatte. Kaum jemand widerspricht da-
her der Einschätzung von Christine Axt-Piscalar, dass Harnack “zweif-
ellos einer der schärfsten Kritiker des ‚metaphysischen Denkens‘ der 
frühkirchlichen Christologie war, die er als Entgleisung der Kirche im 
3. Jahrhundert bezeichnete. Dieses harte Urteil richtet sich auch ge-
gen jene Kirchen, die bis heute an dieser Christologie festhaltenˮ.38

Im 20. Jahrhundert setzen sich Zweifel und Kritik gegenüber 
dem kirchlichen Trinitarismus in vielfacher Form fort. Zwei be-
35	 Ebd, 801-805
36	 Αdolf von Harnack, Das Wesen des Christentums. Mit einem Geleitwort von W. 
Trillhaas (Gütersloh, 21985), S. 90.
37	 Ebd., 50.
38	 Christine Axt-Piscalar, «Der Sohn des Vaters: Adolf von Harnacks Christolo-
gie», Theologische Zeitschrift 63 (2007): S. 120.



87

დიალოგი, N9(18), 2025

sonders prägnante Stimmen zeigen exemplarisch die Distanz der 
lutherischen Theologie gegenüber den ursprünglichen Positionen 
der Reformation auf:

Die erste stammt von Prof. Silke-Petra Bergjan, die festhält: “Die 
Dreifaltigkeit ist in der protestantischen Theologie seit zweihundert 
Jahren umstritten und längst kein selbstverständliches dogmatisches 
Thema mehrˮ.39

Die zweite bezieht sich auf die Position des lutherischen Dogma-
tikers W. Joest (1914–1995), der betont: “Die Trinitätslehre ist kein 
unmittelbarer Inhalt der Offenbarung, noch ein direkter Ausdruck des 
Glaubens. In der Form, wie sie durch die Tradition entwickelt wurde, 
stellt sie das äußerst formulierte Ergebnis eines theologischen Den-
kprozesses dar, das in keiner Weise als ein für den Glauben oder 
gar für das Heil notwendiges, unumstößliches Gesetz verstanden 
werden kannˮ.40

2. Die Reformierten

2.1. Johannes Calvin 

Johannes Calvin war eine der führenden Persönlichkeiten der 
protestantischen Reformation in der Schweiz und der Hauptvertreter 
der reformierten Theologie. In seinen theologischen Schriften bezog 
er sich positiv, aber selektiv auf die Beschlüsse lediglich der ersten 
vier ökumenischen Konzilien. Er betrachtete sich jedoch nicht als 
unbedingt an diese gebunden, erkannte ihnen keine unbestreitbare 
Autorität zu und hielt ihre dogmatischen Entscheidungen nicht für un-
fehlbar. Seiner Auffassung nach sollten Konzilsentscheidungen, die 
nicht mit der Heiligen Schrift übereinstimmen, verworfen werden. Er 

39	 Silke P. Bergjan, Theodoret von Cyrus und der Neonizänismus [Arbeiten zur 
Kirchengeschichte, 60] (Berlin – New York, 1994), S. 1; Entsprechende Anmerkun-
gen P.M. Collins, The Trinity (London- New York, 2008,) S. 2.
40	  Wilfried Joest, Dogmatik. Band I (Göttingen, 31989), S. 332.



88

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

übernahm nur jene Elemente, die er als mit dem biblischen Zeugnis 
übereinstimmend betrachtete. Die höchste und alleinige Autorität war 
für ihn die Heilige Schrift.

Calvins Haltung gegenüber dem Ersten Ökumenischen Konzil 
wird deutlich in seiner Auseinandersetzung mit den italienischen An-
titrinitariern, die während der Reformationszeit antike antitrinitarische 
Lehren wiederbelebten. Calvin reagierte scharf auf diese Theorien. 
In seiner Polemik gegen die Antitrinitarier betonte er, dass die the-
ologische Lehre des Konzils von Nizäa korrekt gegründet sei, da 
sie seiner Ansicht nach mit der Heiligen Schrift übereinstimmte. Er 
verteidigte das “homoousionˮ, wie es das Konzil formulierte, und ar-
gumentierte, dass die Antitrinitarier seiner Zeit die Häresie des Arius 
wiederbelebten.Zudem stellte er fest, dass die Beschlüsse von Nizäa 
ein Muster für eine “rechtmäßige Versammlungˮ der Kirche darstell-
ten, in der menschliche Mitwirkung göttlich inspirierte Wahrheiten nur 
dann auszudrücken vermag, wenn sie strikt dem Zeugnis der Heili-
gen Schrift folgt.

Die Frühphase der Reformation war unter anderem geprägt von 
heftigen theologischen Kontroversen, auch innerhalb der reformator-
ischen Bewegung selbst. Eine charakteristische Auseinandersetzung 
war jene zwischen Johannes Calvin und Petri Caroli, einem ehemali-
gen römisch-katholischen Theologen, der sich den Reformierten an-
geschlossen hatte. P. Caroli beschuldigte Calvin und G. Farel des 
Arianismus, da sie in öffentlichen Predigten und Glaubensbekennt-
nissen keine ausdrückliche Verwendung der trinitarischen Terminol-
ogie der Kirche machten. Er forderte sie sogar öffentlich in Lausanne 
auf, den theologischen Gehalt der drei altkirchlichen Symbole – des 
Apostolischen, des Nizänisch-Konstantinopolitanischen und des 
sogenannten Athanasianischen Glaubensbekenntnisses – zu unter-
zeichnen und zu bestätigen.



89

დიალოგი, N9(18), 2025

Calvin weigerte sich und antwortete, dass solche Anschuldigun-
gen böswillig und theologisch unbegründet seien, da ihre Trinität-
slehre vollkommen orthodox sei. Doch er betrachtete sich nicht als 
verpflichtet, kirchliche Konzilsformeln und dogmatische Ausdrucks-
weisen formelhaft zu wiederholen. 

Der Konflikt wurde einer Synode frankophoner Reformierter 
vorgelegt, die Calvin schließlich entlastete und Caroli für seine ag-
gressiven und spalterischen Praktiken verurteilte. P. Caroli musste 
Genf verlassen und kehrte letztlich zur römisch-katholischen Kirche 
zurück, von wo aus er seine Angriffe gegen Calvin fortsetzte.

Im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit Caroli verfasste 
Calvin im Jahr 1545 eine theologische Schrift gegen ihn41 in der er 
betonte, dass er sich ausschließlich an die Heilige Schrift gebunden 
fühle und nicht an synodale kirchliche Formulierungen. In diesem 
Zusammenhang bezeichnete er in herabsetzender Weise die For-
mulierung des Nizänischen Glaubensbekenntnisses “Licht vom Li-
cht, wahrer Gott vom wahren Gott“ als Geschwätz (battologia), das 
eher einem Lied ähneleˮ.42

Diese abwertende Bemerkung wirkt befremdlich und enthält 
einen inneren Widerspruch. Einerseits wird das nizänische Symbol 
als Ausdruck der biblischen Lehre angesehen, andererseits wird ein 
Teil seines Inhalts als bloßes Geschwätz abqualifiziert. Reformierte 
Theologen und Bewunderer Calvins versuchen diese Bewertung 
zu rechtfertigen, indem sie argumentieren, Calvin habe durch die 
Ablehnung der Unterzeichnung der alten Symbole und durch solche 
Äußerungen die Auffassung zurückgewiesen, dass der Glaube eines 
Menschen anhand kirchlich formulierter Bekenntnisnormen beurteilt 
und gemessen werden müsse.

41	 Adversus Petri Caroli Calumnias, CR 35, S. 293-340.
42	 Ebd, CR 35, S. 315-316.



90

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

In seinem Konflikt mit Caroli unterstrich Calvin in der Tat, dass 
die Reformation nicht nur eine korrigierende Bewegung war, sondern 
eine radikale Neudefinition des Glaubens darstellte – mit der Heili-
gen Schrift als einzigem und absolutem Maßstab, ohne Legitimation 
durch institutionelle Formen theologischen Formalismus (Konzilien, 
Bekenntnisse der Kirchenväter).

2.2. Die reformierten Βekenntnisschriften

Die Reformierten, auch bekannt als Calvinisten, verfassten eben-
falls theologisch-symbolische Texte, die zweifellos vom theologischen 
Denken Johannes Calvins geprägt waren. In diesen Texten unterschei-
den sie sich nicht grundlegend von den Lutheranern hinsichtlich der An-
nahme des Ersten Ökumenischen Konzils von Nicäa.43 Leider akzepti-
erten sie jedoch parallel auch die häretische Lehre des Filioque.44

Selbstverständlich folgten sie demselben grundlegenden Prinzip 
des protestantischen Raumes, nämlich der Anerkennung der dog-
matischen Definitionen der ersten vier ökumenischen Konzilien – in-
sofern diese mit dem Inhalt der Heiligen Schrift übereinstimmen.45 
Die ökumenischen Konzilien selbst wurden lediglich als menschliche 
Versammlungen betrachtet, die dem Irrtum unterliegen können. Allein 
Gott und sein Wort gelten als absolute und einzige Richtschnur des 
Glaubens.46

43	 Slenczka: Theologie, S. 407. “Das reformatorische Verständnis des Evangeli-
ums ist also nach dem Anspruch der reformatorischen Theologen keine Neubil-
dung über die altkirchlichen Dogmen der Trinitätslehre und Christologie und über 
die altkirchlichen Bekenntnisse hinaus, sondern stellt deren Sinn heraus”. P. 
Jacobs, Theologie Reformierter Bekkentnisschriften in Grundzügen (Neukirchen, 
1959), S. 83-7; Jan Rohls, Theologie reformiertrer Bekenntnisschriften (Göttingen, 
1987), S. 57-64.
44	 Böhnke, Kattan, Oberdorfer (Hrsg.), Die Filioque-Kontroverse, S. 272-275; Ed-
ward Siecienski, The Filioque of a Doctrinal Contronversy (Oxford 2010), S. 176-77.
45	 John Calvin, Institutio Christianae Religionis (1559), 1,13,3, CR 30, 91. 
46	 Jacobs, Theologie Reformierter, S. 105-9; Rohls, Theologie reformiertrer, S. 51-3.



91

დიალოგი, N9(18), 2025

2.3. Confessio Gallicana von 1559

Dieses Bekenntnis ist ein theologischer Lehrtext, der die Grund-
prinzipien des Glaubens der französischen Protestanten (Hugenot-
ten) darlegt. Es wurde mit dem Ziel verfasst, die Lehrgrundlage der 
Reformierten Frankreichs klar darzustellen – insbesondere im Gegen-
satz zur römisch-katholischen Kirche – und gleichzeitig als Grundlage 
für die weitere Verbreitung des Calvinismus in Frankreich zu dienen.

In Artikel V wird das Bekenntnis von Nicäa explizit angenommen, 
ebenso wie zwei weitere altkirchliche Bekenntnisse. In Artikel VI, der 
sich dem Mysterium der Trinität widmet, wird die Ablehnung des Fil-
ioque nicht thematisiert, aber eine klare patristische Linie vertreten: 
“Wir bekennen, was durch die alten Konzilien festgelegt wurde, und 
verwerfen alle Häresien und Irrlehren, wie sie von heiligen Lehrern 
wie Hilarius, Athanasius, Ambrosius und Cyrill abgelehnt wurdenˮ.47

2.4. Confessio Belgica von 1561

Das Belgische Glaubensbekenntnis von 1561 ist ebenfalls ein 
bedeutendes Bekenntnisdokument der Reformierten, das grundleg-
ende theologische Positionen des Calvinismus zum Ausdruck bringt. 
Es wurde in einer Zeit intensiver religiöser Auseinandersetzungen 
in den Niederlanden verfasst, in der die Protestanten nicht nur der 
römisch-katholischen Kirche, sondern auch Verfolgungen durch die 
spanischen politischen Behörden ausgesetzt waren. Dieses Bek-
enntnis wurde zum offiziellen Glaubensdokument der reformierten 
Kirchen in den Niederlanden und durch die Synode von Dordrecht in 
den Jahren 1618–1619 bestätigt. Aus dem Artikel IX des Belgischen 
Glaubensbekenntnisses verdient folgendes charakteristische Zitat 
47	 E. F. Karl Müller (Hrsg), Die Bekenntnisschriften der reformierten Kirche (Leip-
zig, 1903), S. 222. Paul Jacobs, Reformierte Bekenntnisschriften und Kirchenord-
nungen (Neukirchen, 1949), S. 112.



92

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

besondere Beachtung: “Diese Lehre über die Heilige Dreifaltigkeit ist 
stets von der wahren Kirche seit der Zeit der Apostel bis heute vertei-
digt und bewahrt worden – gegenüber Juden, Muslimen sowie bes-
timmten Pseudochristen und Häretikern wie Marcion, Mani, Praxeas, 
Sabellius, Paul von Samosata, Arius und anderen ähnlichen, die von 
den orthodoxen Kirchenvätern zu Recht verurteilt wurdenˮ.

Weiter heißt es: “Wir nehmen bereitwillig die drei Symbole an: 
das der Apostel, das von Nizäa und das des Athanasius, ebenso wie 
das, was von den altkirchlichen Vätern in Bezug auf dieses Dogma 
beschlossen wurde, im Sinne jener Symboleˮ.48

2.5. Confessio Helvetica Posterior von 1566

Es gehört zu den bedeutendsten reformatorischen Bekenntniss-
chriften und bildet zusammen mit dem Heidelberger Katechismus 
die Grundlage der reformierten Theologie mit hoher Autorität. Dieses 
Bekenntnis wurde zum offiziellen Lehrtext vieler reformierter Kirchen 
in einem weiten europäischen Raum. In seinem Umfang, seiner Klar-
heit, theologischen Präzision und Kontinuität gilt es als ein zeitloses 
Dokument des reformierten Lehramts.

In Artikel III, der sich mit der Heiligen Dreifaltigkeit befasst, werden 
ausdrücklich die Lehren alter antitrinitarischer Häretiker wie Arius ver-
worfen. Ebenso in Artikel XI, der christologischen Themen gewidmet 
ist, wird betont: “Die gottlose Lehre des Arius und aller ‘Arianer’ ist zu 
verwerfenˮ. Besonders hervorzuheben ist, dass hier auch der spanis-
che Antitrinitarier Michael Servet scharf verurteilt wird: “Was Servet 
lehrte, waren Lehren des Arius, hervorgebracht ‘durch Satan aus der 
Hölle’ (wörtlich zitiert), und sie wurden mit Frechheit und Respektlo-
sigkeit verbreitetˮ.

48	 Müller (Hrsg), Die Bekenntnisschriften, S. 235-236; Jacobs, Reformierte Bek-
enntnisschriften, S. 158.



93

დიალოგი, N9(18), 2025

Im selben Artikel wird auch die Annahme der ersten vier öku-
menischen Konzilien erklärt, da deren Lehren mit der Heiligen Schrift 
übereinstimmen. Zudem wird das Athanasianische Glaubensbekennt-
nis sowie andere gleichgerichtete Bekenntnisse als Verteidigung der 
christologischen Wahrheit über Christus anerkannt.49

Die Akzeptanz und Verteidigung des trinitarischen Glaubens 
durch die ökumenischen Konzilien und die patristische Tradition fand 
somit auch Eingang in den reformierten dogmatischen Diskurs der 
Epoche der protestantischen Orthodoxie – insbesondere im Wider-
stand gegen den Antitrinitarismus jener Zeit.50 Einziger dissonanter 
Punkt bleibt die implizite oder explizite Annahme des Filioque durch 
reformierte Theologen.51

Wie Irene Backus zu Recht feststellt: “war es für die Reformi-
erten in jenem historischen Kontext notwendig, die patristische Lehre 
von der Dreifaltigkeit und den zwei Naturen Christi gegen den Anti-
trinitarismus zu verteidigen. Sie durften dabei nicht von ihren eigenen 
Prinzipien abweichen oder in eine bloße ‘Väterkonsens’ – Theolo-
gie verfallen, sondern bestanden darauf, dass die Lehre der Väter in 
diesen Punkten deswegen zu befolgen sei, weil sie auf der Heiligen 
Schrift basiereˮ.52

So befanden sich die reformierten Orthodoxen in der paradoxen 
Lage, die Konzilsbeschlüsse über Trinität und Christologie – insbe-
sondere jene von Nicäa und Konstantinopel – zu verteidigen, während 
sie gleichzeitig betonten, dass diese Beschlüsse nur deshalb Gültig-
keit besäßen, weil sie mit der Heiligen Schrift übereinstimmen.

49	 Müller (Hrsg), Die Bekenntnisschriften, S. 173-174,183; Jacobs, Reformierte 
Bekenntnisschriften, S. 181,195,198.
50	 Ηeinrich Heppe, Reformed Dogmatics, übers. G.T. Thomson (Grand Rapids 
Michigan, 21978), S. 105-132.
51	 Heppe, Reformed Dogmatics, S. 131-132.
52	 Irena Backus, “Reformed Orthodoxy and Patristic Traditions,” in Herman J. Selder-
huis (Hrsg.), A Companion to Reformed Orthodoxy (Leiden – Boston 2013), S. 99. 



94

Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

Abschließend bringt R. M. Allen die Position des evangelischen 
Protestantismus – sowohl der lutherischen als auch der reformierten 
Richtung – gegenüber dem Ersten Ökumenischen Konzil prägnant auf 
den Punkt, indem er den gemeinsamen Standpunkt beider Zweige wie 
folgt zusammenfasst: “Die reformierte Tradition hat die Beschlüsse 
der großen ökumenischen Konzilien bestätigt, insbesondere das 
Nicäno-Konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis (381 n. Chr.) 
sowie die Definition von Chalcedon (451 n. Chr.)ˮ.53

Eine Ausnahme bildet lediglich ein erheblicher Teil der luther-
ischen Theologie seit der Mitte des 18. Jahrhunderts bis in die Gegen-
wart.

53	 R. Michael Allen, Reformed Theology (London – New York 2010), S. 63.



95

დიალოგი, N9(18), 2025

PROTESTANTISM AND  
THE FIRST ECUMENICAL COUNCIL

Archpriest Basileios A. Georgopoulos*

Abstract 

The acceptance of the doctrinal definitions of the first four Ecumen-
ical Councils within Protestantism is exclusively linked to the fact that 
their doctrinal conclusions were deemed consistent with the teachings 
of the Holy Scriptures. In the confessional texts of the Lutheran Church, 
the doctrine of the Holy Trinity is recognized as binding, and its denial 
entails condemnation. During the period of Protestant Orthodoxy, Lu-
theran theologians fully embraced the Trinitarian doctrine of the ancient 
Church and defended it against anti-Trinitarian heretical systems.

However, from the mid-18th century to the present, the vast ma-
jority of Lutheran academic theology has revised its stance, largely 
questioning traditional Trinitarian doctrine, with only a few exceptions. 
Similarly, the Reformed tradition developed theological confessional 
texts under the undeniable influence of John Calvin’s thought. Al-
though they did not differ from the Lutherans in accepting the First Ec-
umenical Council of Nicaea and ecclesiastical Trinitarian doctrine, this 
branch, like the Lutherans, accepted the doctrinal error of the Filioque.

The defense of Patristic Trinitarian theology and the teachings of 
the First Ecumenical Council was also expressed by Reformed the-
ologians of Protestant Orthodoxy, particularly in the context of their 
polemics against the anti-Trinitarian movements of their time.

Keywords:  Protestantism, First Council of Nicaea, Lutheran 
Confessions, Reformed Confessions, anti-Trinitarians.

*	 Aristoteles Universität Thessaloniki. https://orcid.org/0000-0002-1654-8287

http://orcid.org/0000-0002-1654-8287

	ტექნოლოგიური და ეკონომიკური ინოვაციები შუა საუკუნის ქრისტიანულ ევროპაში
	Der Protestantismus und das Erste Ökumenische Konzil
	Erzpriester Basileios A. Georgopoulos

	Protestantism and the First Ecumenical Council
	Archpriest Basileios A. Georgopoulos



