
8

გოჩა ბარნოვი

ავტოკეფალიის ტომოსის გადაცემის  

ზოგიერთი ასპექტი

გოჩა ბარნოვი*

თავისთავად საინტერესო ფაქტია, რომ უკრაინის ეკლესიის 
ავტოკეფალიის გამოცხადებამ, ისტორიული პრეცენდენტების-
გან განსხვავებით, საეკლესიო სივრცეში ორი ფუნდამენტური 
და ურთიერთდაკავშირებული საკითხი წამოჭრა: პირველი – 
რამდენად აუცილებელია ახალი ავტოკეფალიის აღიარება სხვა 
ადგილობრივი ავტოკეფალიური ეკლესიების მხრიდან? და მე-
ორე – ფლობს თუ არა კონსტანტინოპოლის საპატრიარქო ავტო-
კეფალიის მინიჭების ექსკლუზიურ კომპეტენციას? პირველი 
საკითხის დაშვება (რომ აღიარება აუცილებელია), ტექნიკურ 
ნონსენსამდე მიგვიყვანს, რადგან გამოდის, რომ კონსტანტინო-
პოლის საპატრიარქოს მიერ გაცემული ტომოსი სრულდება ე. 
წ. „შეყოვნების პირობით“ და ძალაში მხოლოდ სხვათა (და თან 
ადგილობრივი ავტოკეფალიური ეკლესიების უმრავლესობის) 
თანხმობის შემდეგ შედის, რადგან ნიკეის კრების მე-6 კანონის 
თანახმად, ეკლესიაში ყველა სადავო საკითხის გადაწყვეტა უმ-
რავლესობის პრინციპით ხდება. და კიდევ, როდის ხდება აქტი 
ძალმოსილი – გამოცემის მომენტიდან თუ აღიარების შემდეგ? 
საბოლოო ჯამში, თუ სხვა ადგილობრივი ეკლესიების მხრიდან 
აღიარება გადამწყვეტია, მაშინ ეჭვქვეშ დგება არა მხოლოდ 
პროცედურის კანონიერება, არამედ მსოფლიო საპატრიარქოს 
ექსკლუზიური უფლებამოსილება ავტოკეფალიის მინიჭებაზე. 
საკითხის სიღრმისეულად გასააზრებლად, მიმოვიხილოთ ისტო-
რიული კონტექსტი.

*	 სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტი, https://orcid.org/0000-0002-6250-
5309



9

დიალოგი, N9(18), 2025

ცნობილია, რომ კანონიკური სამართლის ძირითადი წყაროებია 
წმინდა გადმოცემა, წმინდა წერილი და საეკლესიო კანონები, ასევე 
– ჩვეულება. ვინაიდან ჩვეულება, სინამდვილეში, წმინდა გადმოცე-
მის ნაწილს წარმოადგენს და აქტიურად მონაწილეობს სამართლის 
ჩამოყალიბებაში (ფორმირებაში), მას პირდაპირი კავშირი აქვს ჩვე-
ნთვის საინტერესო, ავტოკეფალიის მინიჭების საკითხთან. ავტო-
კეფალიის მინიჭება, რეალურად, ახალი საეკლესიო ერთეულის წა-
რმოშობას ნიშნავს. პარალელურად, ეს კანონიკური იურისდიქციის 
ცვლილებას იწვევს. კანონიკური საფუძველი ამ პროცედურისათ-
ვის, როგორც ეს ცნობილია, არის ტრულის მსოფლიო კრების 
38-ე კანონი, რომელიც ავალდებულებს ეკლესიას სახელმწიფოს 
მიერ ახლადდაარსებული ქალაქისთვის (და შესაბამისად სამთა-
ვროსთვისაც) ანალოგიური საეკლესიო უფლებების მინიჭებას1. 
უფრო ზუსტად, 38-ე კანონი, რომელიც რეალურად ქალკედონის 
მე-17 კანონის სულისკვეთების გამომხატველია, ყველაზე მყარი 
არგუმენტია, რომ ახალი სახელმწიფოს დაარსების საფუძველზე, 
ახალი ავტოკეფალიური ეკლესიაც დაფუძნდეს – „სამოქალაქო და 
საერო წესს საეკლესიო საქმეთა განწესებაც უნდა მიჰყვეს“ ანუ 
საეკლესიო მოწყობა უნდა მიჰყვეს საერო ადმინისტრაციულ მო-
წყობას. ახალი, სუვერენული სახელმწიფოს (მაგ. XIX საუკუნეში 
ბალკანური სახელმწიფოები) წარმოშობის შემთხვევაში, საეკლე-
სიო წყობა ვალდებულია, ტრულის 38-ე კანონის საფუძველზე, მო-
ერგოს ამ ახალ პოლიტიკურ რეალობას, რათა ახალი პოლიტიკური 
ერთეულის ეკლესია არ დაექვემდებაროს იმ საეკლესიო ცენტრს, 
რომელიც სხვა ქვეყანაში მდებარეობს (მაგალითად, უკრაინის შემ-
თხვევაში აგრესორი ქვეყნის ტერიტორიაზე). ამასთანავე, ფაქტია, 
რომ დღემდე არსებული ავტოკეფალიის ტომოსები მხოლოდ მსო-
ფლიო საპატრიარქოს მიერ იქნა გაცემული და აუცილებლად მის 

1	  Ράλλη Γ. – Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 392.



10

გოჩა ბარნოვი

მიმართ გაგზავნილი თხოვნების საფუძველზე2. ეს პროცედურა 
აღესრულებოდა როგორც კანონებთან შესაბამისობის (სერბეთი, 
საქართველო, პოლონეთი), ისე ავტოკეფალიის თვითნებური გამო-
ცხადების – წინსწრების შემთხვევაშიც, როდესაც თვითგამოცხადე-
ბულ ეკლესიის ანტიკანონიკური (შეიძლება ითქვას სქიზმატური) 
პერიოდი მსოფლიო საპატრიარქოს მიერ შესაბამისი ტომოსის გა-
მოცემის შემდეგ (რუსეთი, საბერძნეთი, ალბანეთი, ბულგარეთი, 
ჩეხეთ-სლოვაკეთი) იცვლებოდა კანონიკურით. ზოგადად, ავტო-
კეფალიის მინიჭების პროცედურას წინ უსწრებს იმ ადგილობრივი 
ეკლესიის თხოვნა, რომელსაც სურს ავტოკეფალია. გარდა ამისა, 
შეიძლება იყოს პოლიტიკური ორგანოს თხოვნა, რომლის კუთვნილ 
სახელმწიფო და გეოგრაფიულ საზღვრებში არსებობს ეს ეკლე-
სია ან საეკლესიო სავსების თხოვნა, რომელშიც კლერიკოსებთან 
ერთად საეროებიც შედიან. ამასთანავე, ყველა ზემოხსენებული 
ფორმის ერთობლიობაც შესაძლებელია3. რაც შეეხება თხოვნას 
ავტოკეფალიის მოსაპოვებლად, დღემდე ის ყოველთვის მსოფლიო 
საპატრიარქოს წმინდა სინოდს მიემართებოდა. ამ პროცედურას, 
თავისუფლად და ყოველგვარი ძალდატანების გარეშე მიყვებოდა 
ყველა მართლმადიდებელი ეკლესია, რაც ნათლად ჩანს მათ მი-
მართვებში მსოფლიო საპატრიარქოს წმინდა სინოდისადმი. შესა-
ბამისად, ყველა მართლმადიდებელი ავტოკეფალიური ეკლესია 

2	  ეს თავის მხრივ განპირობებულია კონსტანტინოპოლის საყდრის პატივის 
უპირატესობით. ქალკედონის მსოფლიო კრების 28-ე კანონის მიხედვით კონ
სტანტინოპოლს, როგორც აღმოსავლეთის საყდრებს შორის პატივის პირვე-
ლობის და თანასწორთა შორის პირველის პატივის მფლობელს, შეუძლია და-
არეგულიროს იმ ეპისკოპოსების პრობლემები, რომლებიც არ შედიან კრების 
მიერ განსაზღვრულ იურისდიქციაში (იგულისხმება რომის იმპერიის გარეთ 
არსებული ეპისკოპოსები). ამიტომ, ნებისმიერი ეკლესიის ავტოკეფალიის გა-
მოცხადება ან გაუქმება ისტორიულად კონსტანტინოპოლის საყდარს დაუკა-
ვშირდა და ეკლესიის ერთობისათვის მის პასუხისმგებლობას მართლმადიდე-
ბელ ეკლესიათა შორის კოორდინირების მეშვეობით.
3	  Φειδά Βλ., Το “Αὐτοκέφαλον» και το «Αὐτόνομον» ἐν τῇ Ὀρθοδόξῳ Ἐκκλησίᾳ, 
ἐν Ἱεροσολύμοις 1979, 21-28.



11

დიალოგი, N9(18), 2025

აღიარებს ამ პროცედურის კანონიკურობას, რომელსაც თავადაც 
მიჰყვებოდნენ ავტოკეფალიის მოპოვებისას. ეს კი იმას ნიშნავს, 
რომ იგივე ავტოკეფალიურმა ეკლესიებმა ხანგრძლივი და ერთგ-
ვაროვანი პრაქტიკით, რომლისგანაც სხვათა შორის, არასოდეს გა-
დაუხვევიათ, წარმოშვეს (გნებავთ ჩამოაყალიბეს) ჩვეულება, რის 
შემდეგაც ეს ჩვეულება იქცა კანონად.

საკითხში უფრო კარგად გარკვევისათვის მნიშვნელოვანია 
ჩვეულების ფენომენის განხილვა როგორც საერო, ისე საეკლესიო 
სამართალში, რათა ნათელი გახდეს იმ პრივილეგიის არსი და კანო-
ნიკურობა, რომელსაც ამ კონკრეტულ საკითხში კონსტანტინოპო-
ლის საპატრიარქო ფლობს.

ზოგადად, ჩვეულება წინ უსწრებს სამართალს. ადამიანთა შო-
რის ურთიერთობასაც სწორედ ჩვეულება აწესრიგებდა, „ჩვეულება 
ეფუძნება სამართლებრივ საზოგადოებაში ხანგრძლივ, საზოგადო 
ფაქტობრივ პრაქტიკას, ამას შეიძლება დაემატოს სუბიექტური 
ელემენტი, რომ ეს პრაქტიკა სამართლებრივ რწმენას ეყრდნო-
ბა“4. რენე დავიდი მიიჩნევს, რომ „ჩვეულება არაა სამართლის ძი-
რითადი და პირველადი ელემენტი, არამედ ერთ-ერთი, რომელსაც 
სულაც არ აქვს პირველხარისხოვანი მნიშვნელობა კანონმდებ-
ლობასთან მიმართებაში, თუმცა მისი როლი არც ისე პატარაა”. 
მიუხედავად იმისა, რომ ფრანგი და გერმანელი იურისტები მასში 
მოძველებულ წყაროს ხედავენ, რომელიც მცირეოდენ როლს ას-
რულებს მას აქეთ, რაც კოდიფიკაციასთან ერთად კანონის უზენა-
ესობა ვაღიარეთ... და მისი გამოყენების აუცილებლობას მხოლოდ 
მაშინ ხედავენ, როდესაც კანონი პირდაპირ მიუთითებს მასზე. 

გერმანიაში, შვეიცარიასა და საბერძნეთში ჩვეულება ერთი მიმარ

თულების სამართლის ორ წყაროდ მიიჩნევა5. არის შემთხვევები, 

4	  მუთჰორსტი ოლაფ, სამართალმცოდნეობის საფუძვლები, დავით მაისურა-
ძის თარგმანი, თბილისი 2019, 266-267.
5	  Zepos P. J., Quinze années d’application du Code civil hellénique. – “Revue 



12

გოჩა ბარნოვი

როდესაც „კანონის უკეთ გაგებისათვის საჭიროა მისი ჩვეულებით 

შევსება ან ჩვეულების თვალსაზრისით ახსნას ითხოვს ცნებები, 
რომლითაც სარგებლობს კანონმდებელი; მაგ. ჩვეულების მოშვე-
ლიების გარეშე ვერ ვიტყვით ითვლება თუ არა მოცემული ნიშანი 
ხელმოწერად, შეუძლია თუ არა სამართალდამრღვევს მიუთითოს 
შემამსუბუქებელ გარემოზე, ითვლება თუ არა ესა თუ ის ქონება 
საოჯახო სუვენირად, არსებობდა თუ არა მორალური საფუძველი 
ვალდებულებების წერილობითი დასტურის მიღებისთვის. დღეს, 
ჩვეულებამ იშვიათი გამონაკლისების გარდა, დაკარგა სამართლის 
ავტონომიური წყაროს ხასიათი და მისი საკითხი მხოლოდ კანო-
ნის განმარტებასთან დაკავშირებით დგება“. დავიდი მიიჩნევს, 
რომ ჩვეულებაზე უფრო ზუსტი წარმოდგენა მაშინ ექნებათ, როცა 
ტრადიციას ააღორძინებენ და შეწყვეტენ სამართლის კანონთან 
გაიგივებასო ანუ როდესაც კანონი გაგებულ იქნება, როგორც სა-
მართლის გამოხატვის ერთ-ერთ საშუალებად6. რომის სამართლის 
მიხედვითაც ჩვეულების წყარო სახალხო გონია და ის წყობილე-
ბაზე არ არის დამოკიდებული. ამიტომ, ის შეიძლება წინაისტორი-
ულადაც განვითარდეს. უბრალოდ, ის ეფუძნება გარკვეული წესის 
ხანგრძლივად, უწყვეტად მოქმედებასა და დაცვას, ხალხის სამა-
რთლებრივ მრწამსს, და უნდა ავსებდეს არსებულ კანონს, არ უნდა 
ეწინააღმდეგებოდეს მას და მხოლოდ საკანონმდებლო ხარვეზს 
უნდა აღმოფხვრიდეს7.

ახლა, ჩვეულების როგორი გაგება არსებობს საეკლესიო ცხო-
ვრებაში? ჩვენთვის ჩვეულების სწორედ ამ კუთხით განხილვას 
აქვს მნიშვნელობა, რათა მართებულად გავიგოთ ჩვენთვის საინტე-
რესო საკითხი. 

internationale de droit comparé”, 1962, 281-308; Beguelin M. Das Gewohnheits-
trecht in der Praxis des Bundesgericht, 1968.
6	  დავიდი რენე, თანამედროვეობის ძირითადი სამართლებრივი სისტემები, თედო 
ნინიძისა და ეკატერინე სუმბათაშვილის თარგმანი, თბილისი 2010, 128-131.
7	  გარიშვილი მ., ხოფერია მ., რომის სამართალი, თბილისი 2013, 26-27.



13

დიალოგი, N9(18), 2025

იმთავითვე ვიტყვით, რომ ეკლესიაში „ჩვეულება“8 მხოლოდ 
„ჭეშმარიტების კანონის“9 მეშვეობით გაიგება, რაც ნათლად წა-

8	  სიტყვა „ჩვეულება“ საეკლესიო ცხოვრებაში ბევრგან გვხვდება (ევსები კე-
სარიელი, საეკლესიო ისტორია 5, XXIII, 1, ზურაბ ჯაშის თარგმანი, თბილისი 
2007, 221-222; სოკრატე, საეკლესიო ისტორია, 5, 22, ზურაბ ჯაშის თარგმანი, 
თბილისი 2012, 331-334), მაგრამ ჩვენს თემასთან მიმართებაში განსაკუთრე-
ბით მნიშვნელოვანია ნიკეის პირველი მსოფლიო კრების მე-6 და მე-7 (Ράλλη 
Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 1853, 128-
132), ეფესოს მესამე მსოფლიო კრების მე-8 (Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα 
των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 1853, 203-204), ქალკედონის მეო-
თხე მსოფლიო კრების 28-ე (Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών 
Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 1853, 280-281) კანონებში. 
9	  „ჭეშმარიტების კანონი“ არის ერთგვარი საზომი ეკლესიაში დაცული სარ-
წმუნოებისა (Regula fidei) და ჭეშმარიტების (Regula veritatis) განსაზღვრისათ-
ვის. ეს ჭეშმარიტება მოციქულებმა უფლისგან მიიღეს და შემდეგ ეკლესიას 
გადასცეს როგორც „ვედრი (მიბარებული)“ (1 ტიმ. 6,20), როგორც ერთიანი 
„სახე მოძღურებისა“ (რომ. 6,17) და როგორც ღვთისმოყვარე ცხოვრებისა და 
რწმენის კანონი. მოციქულთაგან გადმოცემული ჭეშმარიტება (სარწმუნო-
ების დოგმები) წარმოადგენდა traditio vetus-ის ან traditio ab apostolis-ის უმ-
ნიშვნელოვანეს ნაწილს (Εἰρηναίου Λουγδούνου, Ἔλεγχος V, XX, 1, PG 7 (2), 
1177). განსაზღვრული წესით განმარტებული სარწმუნოებაცნობილი ებრაელი 
ქრისტიანი ისტორიკოსი ჰეგეზიპე თავის ნაშრომში „მოგონებები (ღირსშესა-
ნიშნაობები)“ აღნიშნავს, რომ მიუხედავად იმისა, რომ მოციქულთა ეპოქაში ეკ-
ლესიის სწავლება კვლავაც უბიწო, სუფთა და შეურყვნელი იყო, „არსებობდნენ 
ზოგიერთი, ვინც ცდილობდა, გაერყვნა უვნებელი (მრთელი, დაუზიანებელი) 
კანონი მაცხოვნებელი ქადაგებისა“ (Ἡγήσιππος, Ὑπομνήματα Γ’, PG 5, 1320). 
ამ გაგებით, ტერმინ „კანონის“ მნიშვნელობით, რომელიც მოიცავს როგორც 
სწავლების მეთოდს, ასევე მის შინაარსს, პირველად საუბრობს მოციქული პა-
ვლე თავის „მეორე წერილში კორინთელთა მიმართ.“ აქ ის, ებრაელ ცილისმწა-
მებლებს საკუთარ თავს ადარებს და ხაზს უსვამს, რომ მხოლოდ მან ასწავლა 
ღვთიური კანონის შესაბამისად (10, 12-18). „წერილში გალატელთა მიმართ“ 
კი მორწმუნეებს მოუწოდებს, რომ თუ ისინი მის სწავლების კანონს დაიცავენ, 
ღვთის მშვიდობასა და მოწყალებას მიიღებენ (6,14).

ამ დროიდან მოყოლებული, პავლეს ეს რჩევა და იოანეს მეთოდი გახდა ეკ-
ლესიის მამებისა და მწერლების მთავარი დარიგება მორწმუნეებისთვის, რომ 
დარჩნენ მტკიცედ მოციქულთა ამ კანონში. კლიმენტი რომაელი, რომელიც 
იოანეს თანამედროვედ მოქმედებდა და წერდა, კორინთოს ეკლესიაში არსე-
ბულ არეულობებს ეხმაურებოდა და ძმებს მოუწოდებდა, გახსენებოდათ ის 
კანონი, რომელიც მათ ეკლესიის დამაარსებელმა გადასცა (კლიმენტი რომა-
ელი, კორინთელთა მიმართ პირველი ეპისტოლე, VII, 1-3, გიორგი ზვიადაძის 
თარგმანი, თბილისი 1997, 14-15). ამასთანავე, ის კორინთოს ეკლესიის სამ-



14

გოჩა ბარნოვი

რმოაჩენს მის მჭიდრო კავშირს წმინდა გადმოცემასთან10. ჩვეუ-
ლება, უბრალოდ, ადასტურებს გადმოცემის არსებობას. ზოგადად, 
ჩვეულება საეკლესიო ცხოვრების გარეგნულ მოწყობასა და მოქმე-
დებას მიემართება ანუ საეკლესიო წესიერებას. ის, საეკლესიო 

ღვდელოებას ურჩევდა, ღვთისადმი სათნოდ ემსახურათ „თავიანთი წესრიგის 
დაცვით, კეთილსინდისიერებით, არ გადაეჭარბებინათ საკუთარი მსახურების 
განსაზღვრული კანონისთვის, ღირსეულად” (იგივე, XLI, 1, 39).

აღსანიშნავია, რომ ირინეოსამდე ტერმინი „ჭეშმარიტების კანონი,“ რო-
მელიც ერეტიკოსთა ცრუ კანონს უპირისპირდება, პირველად კორინთოს 
ეპისკოპოს დიონისეს მიერ გამოიყენება (დაახლოებით 160-180 წლები), მის 
წერილში ნიკომიდიელთა მიმართ (ევსები კესარიელი, საეკლესიო ისტორია 4, 
XXIII, ზურაბ ჯაშის თარგმანი, თბილისი 2007, 169-170). ამიტომაც, სამართლი-
ანად აღინიშნა, რომ „დიონისეს პიროვნებაში ვხედავთ ჭეშმარიტების კანონის 
პირველ თეოლოგს” (Παπαδοπούλου Στ., Πατρολογία Α’, Αθήνα 2000, 268).

ამრიგად, ეკლესია თავის ტრადიციას პირველ რიგში ხედავდა „ჭეშმარიტე-
ბის კანონში“ (Regula veritatis ან Regula fidei) ან „რწმენის კანონში“ (Lex fidei). 
თეოლოგიურ ენაში ტერმინ „კანონს“ მეტაფორული მნიშვნელობა აქვს და აღ-
ნიშნავს მართებული რწმენის საზომს, რომელიც მოციქულებმა ეკლესიას გა-
დასცეს. ეკლესიის თეოლოგია არც ერთ სხვა მიზეზით არ იყო მართებული და 
სანდო, გარდა იმისა, რომ ის მოციქულთა სწავლების საფუძველზე იდგა, ანუ 
იმ კანონის საფუძველზე, რომელიც მათ დააწესეს.

ეკლესიის ეს თეოლოგია წარმოადგენს ერთგვარ „წინდს“, რომელიც განირ-
ჩევა „ბილწთა მათგან ცუდთა ჴმათა და სიტყჳს-გებათა მათგან ტყუვილით სა-
ხელის მეცნიერებისასა“ (1 ტიმ. 6,20; Σκουτέρη Κ., Ιστορία Δογμάτων Α’, Αθήναι 
1998, 490). ამიტომ, სამართლიანად წინ აღუდგება ტერტულიანე იმ ერეტი-
კოსებს, რომლებიც ამ „წინდს“ აპოკრიფულად მიიჩნევდნენ (Tertullianus, De 
praescriptione haereticorum XXV, 3 PL 2, 43 ).

ტერმინ „ჭეშმარიტების კანონს“ ირინეოსი ათჯერ იყენებს თავის ნაშრომში 
„მხილება და დამხობა ცრუ ცოდნისა“, სადაც ყველა შემთხვევაში ის აღნიშ-
ნავს ან თავდაპირველად გადაცემულ შეუბღალავ ჭეშმარიტებას ან მართებულ 
რწმენას. ლიონის ეპისკოპოსისთვის უდავო ფაქტია, რომ მხოლოდ ისინი, ვინც 
მოციქულთა მოწმობას მისდევენ და შეუბღალავ ჭეშმარიტების კანონს იცა-
ვენ, შეძლებენ ხსნას (Εἰρηναίου Λουγδούνου, Ἔλεγχος III, XV, 1, PG 7 (1), 918).
10	  წმინდა გადმოცემაზეა დაფუძნებული საეკლესიო ცხოვრება და მისი ისტო-
რიული განვითარებაც. წმინდა გადმოცემა დგას უფლის სწავლების ავთენტუ-
რობასა და უფლის მოწაფეების ძალმოსილებაზე (Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα 
των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 1853, 301-308). მოციქულების ეს 
სწავლება და გადმოცემა იმემკვიდრეს საეკლესიო მამებმა. აქვე ვიტყვით, რომ 
წმინდა გადმოცემა ზეპირი წესით გადაეცემოდა თაობიდან თაობას, თუმცა 
არსებობს გადმოცემის წერილობითი ფორმაც (2 თეს. 2,15).



15

დიალოგი, N9(18), 2025

ცხოვრების ერთი რომელიმე კონკრეტული მოქმედების მეშვეო-
ბით, არის ცოცხალი გადმოცემის გამოხატულება. „ჩვეულება ჩა-
მოყალიბდა და დამკვიდრდა საეკლესიო სავსების მიერ დიდი ხნისა 
და ერთგვაროვანი გამოყენების პრაქტიკით. ჩვეულება ესაა კა-
ნონის პოტენცია, წმინდა კაცთაგან დაწესებული სახით ჩვენთვის 
გადმოცემული. ბალსამონი აღნიშნავს, რომ ხანგრძლივი დროის 
ჩვეულებად გარდაქმნილი პრაქტიკა კანონად მაშინ მკვიდრდება, 
როცა ის სამსჯავროს წინაშე გამოიცდება“11. სერბი კანონისტი 
ნიკოდიმოს მილაში წერს: „საეკლესიო სამართალში ჩვეულება 
დამოკიდებულია რომელიმე განსაზღვრულ გადმოცემაზე ან წა-
რმოადგენს გადმოცემული ჭეშმარიტების გამომხატველობით სა-
ხეს; მაგრამ, აუცილებლად მორწმუნეების ცხოვრების მოთხოვნე-
ბის რეგულაციისთვის არის, იმ შემთხვევაში, როცა არ არსებობს 
საეკლესიო გადმოცემა შესაბამისი შემთხვევისთვის.“12. ბასილი 
დიდი წერს: „შევიწყნარებთ ხმას (გულისხმობს საღვთო ნიშანს, გ. 
ბ.), რომელიც ერთი მხრივ სასურველი, შესაფერისი და მისაღებია 
წმინდანებისთვის და მეორე მხრივ, დამტკიცებული საკმაოდ ხა-
ნგრძლივი ჩვეულებით“13. (ჩვეულება არ მიემართება საეკლესიო 
დოგმებს14, რამდენადაც დოგმები არის სარწმუნოების ჭეშმარი-
ტება, რომელიც ეკლესიამ გამოცხადებით მიიღო, ამიტომ, ისინი 
ზიარია ყველა ადგილობრივი ეკლესიისათვის).

ჩვეულება, კონკრეტულად, საეკლესიო ცხოვრების კანონი-
კური შინაარსის საკითხების გადაწყვეტისთვისაა. სავარაუდოდ, 
პირველ ქრისტიანულ თემებში თავად მორწმუნეები იღებდნენ სა-
კუთარ თავზე ისეთი საეკლესიო საკითხების რეგულირებას, რო-

11	  ბუმისი პ., კანონიკური სამართალი, ირინე გარაყანიძის თარგმანი, თბი-
ლისი 2007, 36-37.
12	  Μίλας Ν., Εκκλησιαστικό Δίκαιο, Τὸ Ἒκκλησιαστικὸν Δίκαιον τῆς Ὀρθοδόξου 
Ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας, μετάφραση ἐκ τοῦ γερμανικοῦ ὓπὸ Μ. Ἂποστολοπούλου, 
Ἀθῆναι 1906, 63.
13	  Μεγάλου Βασιλείου, Περὶ τοῦ ἁγίου Πνεύματος 29,75 PG 32, 209. 
14	  Μεγάλου Βασιλείου, Περὶ τοῦ ἁγίου Πνεύματος 29,75 PG 32, 200-201.



16

გოჩა ბარნოვი

მელთა შესახებაც მოციქულთა განწესებები არაფერს ამბობდა. 
მოგვიანებით, იმავე პრობლემების გადაჭრა უკვე ეპისკოპოსებს 
უწევდათ. ეს პროცესი იყო ეკლესიის გამოცდილებითი ცხოვრება, 
რომელიც, რეალურად, იყო კიდეც საეკლესიო ჩვეულების წარმო-
შობის მიზეზი. დროთა განმავლობაში, ეკლესიის გარეთ, როდე-
საც სამართლის ნორმები ფეხს იკიდებს სოციალურ ცხოვრებაში, 
იწყება ერთგვარი დაპირისპირება საერო კანონსა და ჩვეულებას 
შორის, რაც გამოწვეული იყო უტყუარობაზე პრეტენზიით, რო-
გორც ექსკლუზიური ბატონობის შეგნებულობის მქონე ხალხის, 
ისე, კანონმდებელთა კორპუსის მხრიდან. ამ მდგომარეობამ წა-
რმოშვა ერთგვარი დილემა დაწერილ და დაუწერელ კანონს (ანუ 
ჩვეულებას) შორის უპირატესობასთან მიმართებაში. სოციალური 
ცხოვრების პირველ ფორმებში (ოჯახი, ნათესავი, ტომი) ჩვეულება 
იყო თემური ცხოვრების მარეგულირებელი. შემდეგ, ეს ჩვეულება 
დაუწერელ კანონად გვხვდება. სახელმწიფოს წარმოშობის დროს 
შეუძლებელი იყო ჩვეულების მეშვეობით საზოგადოების მართვა. 
შესაბამისად, დაუწერელი კანონი დაწერილმა კანონმა ჩაანაცვლა, 
რაც ნიშნავდა იმას, რომ სახელმწიფო ხელისუფლება ნელ-ნელა 
ირგებდა სამართლის სამოსს. საეკლესიო ცხოვრებაში ამგვარი 
დაპირისპირების არარსებობა ერთმა პრინციპმა განაპირობა: 
დოგმები, ღვთისმსახურებები და მმართველობითი ინსტიტუტები 
ეკლესიაში ეფუძნება წმინდა გადმოცემას. ამიტომ, საეკლესიო 
ცხოვრების ეს გამოხატულებები არა თუ ერთმანეთს უპირის-
პირდებიან, არამედ ერთ ორგანულ მთლიანობას წარმოადგენენ 
– ერთი მეორეს ავსებს, ერთი რომელიმე ინსტიტუტი მეორის ნაკ-
ლულოვანებას ავსებს, მსგავსად ადამიანის სხეულისა. მართალია, 
ეკლესია წმინდა გადმოცემას ეფუძნება, მაგრამ ეს გადმოცემა არ 
არის სტატიკური, არამედ დინამიკური, რადგან ის გამუდმებით გა-
ნახლდება და ახალ ფორმებს იძენს ცხოვრებისეული მოთხოვნების 
შესაბამისად15. ეკლესიის პასტორალური საქმე, მისი ცოცხალი ბუ-

15	  Χρυσοστόμου, Λόγος πρὸς Ἱουδαίους καὶ Ἑλλὴνας ἀπόδειξις 15, PG 48, 834.



17

დიალოგი, N9(18), 2025

ნება და რაც მთავარია სულიწმიდის წინამძღოლობა აჩვენებს, რომ 
ეკლესია არასოდეს ყოფილა მიჯაჭვული ფორმაზე, და არასოდეს 
ანიჭებდა განსაკუთრებულ მნიშვნელობას წერილობით ფორმას. 
უძველესი ეკლესიის სწავლებაც ხომ ზეპირი სახით ვრცელდე-
ბოდა, რომელიც თავის მხრივ, წმინდა გადმოცემას ეყრდნობოდა. 
ამის მაგალითი ახალი აღთქმაა, რომელიც არის ქადაგების დამოწ-
მება16. მოციქულების ზეპირი გადმოცემა, დროსა და სივრცეში გა-
ვრცელებული განმარტავს და ავსებს წმინდა წერილს, რომელიც 
თავის მხრივ, ნათელს მოჰფენს ზეპირი გადმოცემის ჭეშმარიტე-
ბას. გადმოცემის ეს ზეპირი ფორმა არ იცვლება თვითნებურად ეკ-
ლესიის რომელიმე წევრის მიერ. წმინდა გადმოცემა არის კონკრე-
ტული და ის „ჭეშმარიტების კანონის“ შესაბამისად გამოიხატება17. 
ეს „ჭეშმარიტების კანონი“ შეუბღალავია, რადგან იშვა ეკლესიის 
წიაღში და მასშივე განახლდება.

აღვნიშნეთ, რომ ჩვეულება ეკლესიის წესს და წესიერებას გა-
მოხატავს. ჩვეულებასა და წმინდა გადმოცემას შორის არის იმგ-
ვარი ერთობა, როგორც ხატსა და არქეტიპს შორის18. ჩვეულება, 
როგორც ხატი ფლობს არქეტიპული წმინდა გადმოცემის დამახა-
სიათებელ ელემენტებს. ჩვეულების მიზანი ამ არქეტიპისკენ გზის 
ჩვენებაა მათთვის, ვინც საეკლესიო ერთობაშია. აქვე ვიტყვით, 
რომ ჩვეულებაში, წმინდა გადმოცემის ხატისებრად გამოვლენილი 
წმინდა გადმოცემა არის მრავალფეროვანი, რადგან ის მიემართება 
როგორც სარწმუნოების პრინციპებს, ისე ეკლესიის მმართველო-
ბასა და ორგანიზებას.

ვნახოთ ზოგიერთი ჩვეულების კავშირი გადმოცემასთან. მე-
ორე მსოფლიო კრების მე-2 კანონი19 ეპისკოპოსების იურისდიქციას 
მხოლოდ მათი ეპარქიებით შემოსაზღვრავს, რითაც ის, რეალურად, 

16	  Αγουρίδου Σ., Εἰσαγωγή εἰς την Καινήν Διαθήκην, Θεσσαλονίκη 1971, 28.
17	  Εἰρηναίου Λουγδούνου, Ἔλεγχος I, IX, 4, PG 7 (1), 544-548.
18	  Μεγάλου Βασιλείου, Περὶ τοῦ ἁγίου Πνεύματος 18,45 PG 32, 149.
19	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 169-172.



18

გოჩა ბარნოვი

განაახლებს მოციქულთა მე-14 და პირველი მსოფლიო კრების მე-6 
კანონებს. თავის მხრივ, ზემოხსენებული კანონები ეფუძნება ჩვე-
ულებას, რომლის თანახმადაც ეპისკოპოსსა და მის საეპისკოპო-
სოს შორის არის ურღვევი და ორგანული კავშირი, რომელიც თავის 
მხრიც, არის ხატი მამაკაცსა და დედაკაცს შორის კავშირისა20. მე-
ორე მსოფლიო კრების მე-2 კანონით განსაზღვრულია სამეზობლო 
საეპისკოპოსოების ეპისკოპოსების განსაკუთრებული უფლება 
„უცხო ტომთა შორის არსებულ საღვთო ეკლესიებზე“. მართალია 
ეს კანონში ცხადად არ წერია, მაგრამ კანონის განმარტებაში მი-
ნიშნებულია იმ გადმოცემაზე, რომელსაც დაეფუძნა ეს ჩვეულება 
(ზონარა, ბალსამონი)21. რა არის ეს ჩვეულება: ეპისკოპოსი თავისი 
სარწმუნოებითა და ცხოვრებით იმგვარად უნდა ბრწყინავდეს, 
რომ შეეძლოს საჭირო შემთხვევაში სამეზობლო საეპისკოპოსოს 
წინამძღოლობაც. ცნობილია, რომ ეპისკოპოსის კანონიკური იუ-
რისდიქცია საკუთარ ეპარქიაში არის უპირველესად ჩვეულება, და 
ამას შემდეგ ეფუძნება პატრიარქების პენტარქიის ინსტიტუტი: „ამ-
გვარი ჩვეულებითი წყობა მეორე საუკუნის ბოლოდან გამოჩნდა და 
სრულიად გაბატონდა საეკლესიო პრაქტიკაში მესამე საუკუნის შუა 
ათწლეულებში. პატივის უპირატესობის ინსტიტუტის წარმოშობა 
არ იყო შემთხვევითი, არამედ ნაკარნახევი საეკლესიო საჭიროები-
საგან, ხოლო მისი დაკანონება რომის იმპერიის ადმინისტრაციული 
სისტემის შესაბამისად განხორციელდა. პოლიტიკურ ერთეულებში 
თავისთავად ჩამოყალიბდა, განვითარდა და განმტკიცდა საყდრე-
ბის პატივის უპირატესობა, როგორც კარგად დაფუძნებული ჩვეუ-
ლებითი წყობა. გარკვეული საყდრების მიმართ პატივის უპირატე-
სობის ჩამოყალიბება სამთავროს საზღვრებში არ არის საეკლესიო 
წყობიდან რაიმე გადახვევა, რადგან ეკლესია პირველივე დღეები-

20	  საქმ. 20,28; Γρηγορίου Ναζιανζηνού, Λόγος 36, PG 36, 268, 273; Εὐσεβίου 
Καισαρίας, Εἰς τὸν βίον Κωνσταντίνου 3, 61, PG 20, 1136.
21	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 171-172.



19

დიალოგი, N9(18), 2025

დან ითვალისწინებდა იმპერიის ადმინისტრაციულ ერთობას სახა-
რების ქადაგების საქმეში“22. რეალურად, ეს ინსტიტუტი ეკლესიო-
ლოგიური ტიპის გადმოცემას ეფუძნება – ერთი მხრივ, ეპისკოპო-
სის, როგორც კლერიკოსებისა და ერის სისავსის შემომკრებელისა 
და ღმერთის ხატისებრი ხელმწიფების მქონის ფაქტორს, და მეორე 
მხრივ, ეპისკოპოსებს შორის არსებული თანასწორობის პრინციპს, 
რომელიც თავის მხრივ, ადგილობრივ ეკლესიებს შორის არსებულ 
ერთობას ეფუძნება. ეს ერთობა ეპისკოპატის სინოდური წესით 
მოქმედებაში გამოიხატება. საეკლესიო ჩვეულების ეს სიღრმისე-
ული შინაარსი არის საერო ჩვეულებისაგან ნიშანდობლივი განმას-
ხვავებელი, სადაც (საერო ჩვეულებაში) სამართლიანობის შესახებ 
კოლექტიური წარმოდგენა და მისი მიზანი საზოგადოებაში წესრი-
გისა და მშვიდობისათვის, საკმარისია მისი აღიარებისათვის.

საინტერესო საკითხია, როგორაა შესაძლებელი კერძო ან ცალ-
კეული ჩვეულებების შემთხვევაში გადმოცემასა და ჩვეულებას შო-
რის კავშირის ახსნა? ჩვეულება, გადმოცემის მსგავსად, მხოლოდ 
საეკლესიო წიაღშია მართებული, რადგან ნებისმიერი ჩვეულების 
განხილვა შეუძლებელია წმინდა გადმოცემისაგან განცალკევებუ-
ლად, რადგან ჩვეულება ამ გადმოცემას წარმოადგენს. ყველაზე 
კლასიკურ მაგალითს მესამე მსოფლიო კრების მე-8 კანონი გა-
დმოსცემს, რომელიც განსაზღვრავს კვიპროსის ეკლესიის დამო-
უკიდებლობას (კრების ოქმში დამოუკიდებლობა წერია და არა 
ავტოკეფალია, რადგან დოკუმენტი პრაქსისით განისაზღვრა და 
არა ტომოსით). ამიტომ, კვიპროსის ეკლესიის მღვდელმთავრებს, 
ყოველგვარი ზემოქმედებისა და იძულების გარეშე, შეუნარჩუნდეს 
წმინდა მამათა კანონებისაებრ და უძველესი ჩვეულების თანახმად 
იმის უფლება, რომ თავად დაასხან ხელი ეპისკოპოსებს“23. გადმო-

22	  Φειδά Βλ., Προϋποθέσεις Διαμορφώσεως τοῦ θεσμοῦ τῆς Πενταρχίας τῶν 
Πατριαρχῶν Α’, Ἀθήναι 1969, 36-37.
23	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 203.



20

გოჩა ბარნოვი

ცემა, რომელსაც ეს „უძველესი ჩვეულება“ ეფუძნება არის კვიპ-
როსის, როგორც სამოციქულო ეკლესიის პატივის უპირატესობა24. 
ეს უძველესი გადმოცემა მდგომარეობს იერარქიის არსში, რომელ 
იერარქიასაც აქვს საღვთო წარმომავლობა25. აგრეთვე, ამ ჩვეულე-
ბის მიზეზი არის თეოლოგიური, რადგან ის პირდაპირ ადამიანის 
თავისუფლებას უკავშირდება26. საეკლესიო მამებიც განუზომელ 
ღირებულებას განუკუთვნებენ თავისუფლებას იძულების საპირ-
წონედ27. თავისუფლება ღრმა შინაარს აძლევს ჩვეულებას, რაც კა-
რგად ჩანს ზემოხსენებულ კანონში კვიპროსის ეკლესიის დამოუკი-
დებლობისათვის: „ნუ დავკარგავთ ნელ-ნელა და შეუმჩნევლად იმ 
თავისუფლებას, რომელიც თავისი სისხლით ყოველი კაცის მხსნე-
ლმა უფალმა ჩვენმა იესო ქრისტემ მოგვმადლა“28 (ეს უმთავრესი 
პრინციპი დაარღვია რუსეთის იმპერატორმა – ალექსანდრე პირვე-
ლმა, როდესაც 1811 წელს ერთი ხელის მოსმით გააუქმა საქართვე-
ლოს უძველესი ეკლესია). ის, რაც ამართლებს უძველესი წყობის 
დაცვას არის თავისუფლება და არა დემოკრატიული სული, რო-
გორც ეს ზოგიერთს მიაჩნია29. ზემოთ სამოციქულოობა ვახსენეთ, 
ბასილი დიდი არ განასხვავებს სამოციქულო გადმოცემას (ტრადი-
ციას) პატერიკულისგან, რადგან გადმოცემის წარმომავლობა სუ-
ლიწმიდისგანაა და ამასთანავე, გვიანი გადმოცემაც სამოციქულო 
სწავლებაზეა დაფუძნებული.

24	  Φειδά Βλ., Προϋποθέσεις Διαμορφώσεως τοῦ θεσμοῦ τῆς Πενταρχίας τῶν 
Πατριαρχῶν Α’, Ἀθήναι 1969, 30-31.
25	  Γρηγορίου Ναζιανζηνού, Λόγος 2, PG 35, 409.
26	  გალ. 5,13: „რამეთუ თქუენ აზნაურებასა ჩინებულ ხართ, ძმანო, გარნა 
ხოლო აზნაურებაჲ ეგე ნუ მიზეზად ჴორცთა, არამედ სიყუარულისა მისთჳს 
ჰმონებდით ურთიერთას“; 1 კორ. 10,29; 2 კორ. 3,17.
27	  Μεγάλου Βασιλείου, Ὃμιλία ὅτι οὐκ ἔστιν αἴτιος τῶν κακῶν ὁ Θεὸς PG 31, 345; 
Γρηγορίου Ναζιανζηνού, Λόγος 38, Εἰς τὰ Υεοφάνεια 12, PG 36, 324.
28	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 203.
29	  Ζηζηούλα Ιω., Ἑλληνισμός καὶ Χριστιανισμός. Ἠ Συντώνηση τῶν δύο κόσμων 
(Ἰστορία τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἔθνους ΣΤ’τ., Ἀθήναι 1976, 519-559. 



21

დიალოგი, N9(18), 2025

ბასილი დიდისათვის ჩვეულებას უდიდესი მნიშვნელობა აქვს 
ჩვეულებას, „რომელიც ძალით კანონის თანასწორია, ვინაიდან წმი-
ნდა კაცთა მოცემულია ჩვენთვის ამგვარი ჩვეულების წესი“30. ჩვე-
ულების სავალდებულო ხასიათი გულისხმობს მის ავთენტურობას. 
კანონთან შედარებით უფრო რბილია ჩვეულება, მაგრამ მისი გა-
მოყენების აუცილებლობა განპირობებულია ეპისკოპსების სამო-
ძღვრო საქმიანობით. იმავდროულად, ჩვეულების სიღრმისეულობა 
მისი სულიწმიდისაგან წარმოშობით აიხსნება.

დავუბრუნდეთ ზემოთ ნახსენებ ტრულის 38-ე კანონს. ეს კა-
ნონი დაკავშირებულია კანონიკური პროცედურის ზოგად ნორმებ-
თან. რეალურად კი, წარმოადგენს იმ კანონიკურ პრინციპს, რო-
მელსაც ეფუძნება მსოფლიო საპატრიარქოს ყველა აქტი, დაკავში-
რებული იმ ეკლესიების ავტოკეფალიის მიცემასთან, რომელთაც 
თხოვნით მიმართეს მსოფლიო საპატრიარქოს. ავტოკეფალიის 
მინიჭების უფლება ამ კანონს ეფუძნება, თუმცა პროცედურუა-
ლური საკითხები წმინდა კანონში არაა გათვალისწინებული და შე-
საბამისად განსაზღვრული. მაშინ, რას ეფუძნება ის პროცედურა, 
რომელსაც მსოფლიო საპატრიარქო იყენებს ავტოკეფალიის მი-
ნიჭებისას? პასუხი ერთადერთია – ჩვეულება. ეს ჩვეულება კონ-
კრეტულად ამ პროცედურასთან მიმართებაში არის თანასწორი და 
თანაძალმოსილი წმინდა კანონებთან და არის წყარო კანონიკური 
სამართლისათვის. 

აღვნიშნეთ, რომ ჩვეულება არის ქცევის წესი, რამდენადაც 
მისი არსებობა და გამოყენება არის ხანგრძლივი და ერთგვარო-
ვანი იმათი მხრიდან, ვისაც სწამს, რომ მოქმედებენ მართლშეგნე-
ბისამებრ. ეკლესიაშიც ჩვეულება არსებობს როგორც სამართლის 
წყარო, პოზიტიური სამართლის გვერდით. ბასილი დიდი 91-ე კა-
ნონში წერს, რომ „ეკლესიაში დაცული...ზოგი წერილობით მოცე-
მული მოძღვრების სახით გვაქვს, ხოლო ზოგი კი მოციქულთა-

30	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Δ΄, Αθηνήσιν 
1854, 392.



22

გოჩა ბარნოვი

გან, საიდუმლოდ გადმოცემული მიგვიღია. ამათგან ორივეს ერთი 
ძალა აქვს... და ეს საკამათო არავისთვის არაა, ვისაც მცირეოდენი 
ცოდნა მაინც აქვს საეკლესიო განწესებებისა“31. ცხადია, რომ ჩვეუ-
ლება არ არის რომელიმე წერილობით კანონში, თუმცა მოქმედებს 
ზეპირი გადმოცემით. ჩვეულების დადგენის წინაპირობები არაა გა-
ნსაზღვრული სამართალში, მაგრამ განისაზღვრება თეორიულად. 
მსგავსად, კანონიკურ სამართალში ჩვეულება არ განისაზღვრება 
წინასწარ, მაგრამ გამომდინარეობს საეკლესიო კანონებიდან და 
განსაკუთრებით მათში გამოყენებული ტერმინებიდან: „ხანგრ-
ძლივი“ და „ერთგვაროვანი პრაქტიკა“, „ძველი ჩვეულება“ (პირველი 
მსოფლიო კრების მე-6 კანონი)32, „რადგან ჩვეულებაა და ძველი გა-
დმოცემა“ (პირველი მსოფლიო კრების მე-7 კანონი)33, „მამათა მიერ 
დაწესებული ძველი ჩვეულება“ (მეორე მსოფლიო კრების მე-2 კა-
ნონი)34, „ძველი ჩვეულება და წესი“ (მესამე მსოფლიო კრების მე-8 
კანონი)35, „დადგენილი ჩვეულების მიხედვით“ (ტრულის მსოფლიო 
კრების 37-ე კანონი)36, „ძველი ჩვეულებისამებრ“ (მეშვიდე მსო-
ფლიო კრების მე-14 კანონი)37, „დაუწერელი ჩვეულებები“ (ბასილი 
დიდის 91-ე კანონი)38 და სხვა, მათი ჩამოთვლა შორს წაგვიყვანს.

ამასთან, საეკლესიო ჩვეულებას კანონის ძალა აქვს. პირ-
ველი მსოფლიო კრების მე-18 კანონი კრძალავს დიაკვნების მიერ 
მღვდლების ზიარებას და დასადასტურებლად ამბობს, რომ ეს „არც 
კანონს მოუცია და არც ჩვეულებას“39. ბასილი დიდიც, მსგავსადვე, 

31	  იქვე, 283.
32	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 128.
33	  იქვე, 131.
34	  იქვე, 170.
35	  იქვე, 207.
36	  იქვე, 388.
37	  იქვე, 615.
38	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Δ΄, Αθηνήσιν 
1854, 283.
39	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Β΄, Αθηνήσιν 
1853, 155.



23

დიალოგი, N9(18), 2025

თავის 87-ე კანონში ადასტურებს, რომ კანონსაც და ჩვეულებასაც 
თანაბარი ძალა და ავტორიტეტი აქვსო40. ერთი განსაკუთრებულო-
ბაც აქვს საეკლესიო ჩვეულებას – ხშირ შემთხვევაში ის საეკლე-
სიო კანონი ხდება, როგორც ეს პირველი მსოფლიო კრების მე-6 და 
მე-7 კანონებთან მიმართებაში მოხდა, როდესაც ძველი წესი (ჩვე-
ულება) გახდა კანონის ფორმისა და ძალის მქონე, და მოგვიანე-
ბით, როგორც პატივის უპირატესობის ინსტიტუტის საფუძველი; 
მეორე მსოფლიო კრების მე-2 კანონი, რომელიც განსაზღვრავს 
უცხო ტომთა ეკლესიებში მორწმუნეების მმართველობას; იმავე 
კრების მე-7 კანონი, რომელიც ადგენს ერეტიკოსთა მიღების წესს 
ეკლესიაში; მნიშვნელოვანია მესამე მსოფლიო კრების მე-8 კანონი; 
მეოთხე მსოფლიო კრების 28-ე კანონი; ტრულის მსოფლიო კრების 
მე-2 კანონი, რომელიც რეალურად გადმოცემულ ჩვეულებებს ეყრ-
დნობა; ბასილი დიდის მე-4 კანონი, რომელიც მესამე ქორწინებაში 
მყოფთა ხუთწლიანუზიარებლობას შეეხება და სხვა.

ზემოხსენებული მაგალითებიდან შეიძლება დავასკვნათ, წა-
რმოადგენს თუ არა მსოფლიო საპატრიარქოს სინოდის მიერ ავტო-
კეფალიის ტომოსის გაცემის დღემდე არსებული პროცედურა ჩვე-
ულებას და შესაბამისად, სამართლის კანონსა და ნორმას.

თუ გადავხედავთ ისტორიას, ვნახავთ, რომ ყველა მართლმა-
დიდებელი ეკლესიის ავტოკეფალიის ტომოსი გაცემულია მსო-
ფლიო საპატრიარქოს მიერ თავად ამ ეკლესიების თხოვნის სა-
ფუძველზე (სერბეთი, რუმინეთი, ბულგარეთი, საქართველო, სა-
ბერძნეთი, პოლონეთი, ალბანეთი, ჩეხეთ-სლოვაკეთი და უკრაინა). 
ეს პროცედურა სათავეს 1590 წლიდან იღებს და იქიდან მოყოლე-
ბული უწყვეტად და ერთგვაროვნად მეორდება, რაც პირდაპირი 
დადასტურებაა ჩვეულების დამკვიდრების, რომელიც, ბასილი 
დიდის კანონის თანახმად, თანდათანობით გახდა სამართლებრივი 
ნორმა და კანონი. რა არის ამის საფუძველი? თხოვნა მსოფლიო სა-

40	  Ράλλη Γ. –Ποτλή Μ., Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων Δ΄, Αθηνήσιν 
1854, 260-262.



24

გოჩა ბარნოვი

პატრიარქოს წმინდა სინოდისადმი. თხოვნის ინიციატორები არიან 
ხელისუფლებები, ხალხი (ერი) და ადგილობრივი ეკლესიები ან თა-
ვად მსოფლიო საპატრიარქო თუკი საკითხი მის ტერიტორიას და 
კანონიკურ პროცედურას ეხება. აღნიშნული პროცესი სრულდება 
მსოფლიო საპატრიარქოს წმინდა სინოდის მიერ საპატრიარქო ტო-
მოსის გამოცემით. ეს კი ნიშნავს, რომ მსოფლიო საპატრიარქოს 
მიერ ავტოკეფალიის მინიჭების პროცედურა მთლიანობაში კანო-
ნიკურადაა დადგენილი და ის არანაირ ეჭვს არ უნდა იწვევდეს. 
პროცედურა, რომელიც გამოყენებულ იქნა უკრაინის ეკლესიის 
ავტოკეფალიის გამოცხადებისთვის და რომელიც, უძველესი ჩვე-
ულების შესაბამისად განხორციელდა, არის დაცული კანონიკური 
სამართლის მიერ, როგორც კანონიკური ბრძანებულების სწორი 
(თანაბარი) აქტი (დოკუმენტი). უკრაინის ეკლესიის ავტოკეფა-
ლიის ტომოსის გამოცემას არ შეხვედრია რაიმე ოფიციალური 
პროტესტი რომელიმე ავტოკეფალიური ეკლესიის მხრიდან პრო-
ცედურის არც ერთ სტადიაზე, თვით რუსეთის ეკლესიის მხრიდა-
ნაც კი. ამიტომაც, ეს აქტი უაპელაციოდ კანონიკური და ძალმო-
სილია, და შესაბამისად, მისი ხელყოფა არის დაუშვებელი. აქედან 
გამომდინარე, მსოფლიო საპატრიარქოს წმინდა სინოდის მიერ უკ-
რაინის ეკლესიისათვის ავტოკეფალიის ტომოსის მიცემა, როგორც 
სამართლებრივი აქტი, არის კანონიერი და ავტორიტეტული და 
იმავდროულად სრულყოფილი, რაც ნიშნავს, რომ გამოცემის მო-
მენტიდან, მსოფლიო საპატრიარქო არ აღასრულებს ამ აქტს რა-
ღაც პირობით ან ვადით, არც მსოფლიო კრების აღიარებას საჭი-
როებს სამომავლოდ, არამედ, მხოლოდ დადასტურებას. შესაძლოა 
ვინმემ მოიხმოს პირველი მსოფლიო კრების მე-6 კანონი ან მეორე 
მსოფლიო კრების მე-3 კანონი, როგორც ასევე, მესამე მსოფლიო 
კრების მე-8 კანონი იმის დასამტკიცებლად, რომ ნებისმიერი ეკ-
ლესიის ავტოკეფალიის დამტკიცებისათვის მსოფლიო კრების 
მოწვევაა საჭირო, რაც მართებული ვერ იქნება, რადგან პირველი 



25

დიალოგი, N9(18), 2025

მსოფლიო კრების მე-6 და მე-7 კანონები, სადაც საუბარია რომის, 
ალექსანდრიის, ანტიოქიისა და იერუსალიმის საყდრების პატივის 
უპირატესობაზე, არ ქმნიან რაიმე ახალ სტატუსს, არამედ, უფრო, 
ადრეული ხანიდან არსებული ჩვეულებას აძლევენ კანონის ძალმო-
სილებას („ძველი ჩვეულება იყოს დაცული...“). ეს ჩვეულება გამო-
ხატავდა იმ ეკლესიების განსაკუთრებულ პოზიციას, რომელნიც 
ეკლესიურად განაგებდნენ ქალაქებს, რომლებიც იყვნენ პოლიტი-
კური, კულტურული, ეკონომიკური და სამხედრო ცენტრები. იგივე 
მოხდა მეორე მსოფლიო კრების მე-3 კანონით კონსტანტინოპოლის 
ეკლესიასთან მიმართებით ანუ გამოიყენეს ჩვეულება, რომელიც 
განსაკუთრებულ პოზიციას მიემართებოდა41. მსგავსად, მესამე 
მსოფლიო კრებაზე ეფესოში, კვიპროსის ეკლესიის დამოუკიდებ-
ლობის აღიარებით რეალურად, მოხდა ეპისკოპოსის ხელდასხმის 
შესახებ ადრე არსებული ჩვეულების დადასტურება. ამ კანონებს 
არ შეუქმნიათ ავტოკეფალიის ინსტიტუტი, უბრალოდ, აღიარეს 
წინასწარ არსებული მდგომარეობა, რომელიც ხანგრძლივად და 
ერთგვაროვნად არსებობდა ანუ მოხდა უკვე არსებული მდგომა-
რეობის ხელახალი დადასტურება. 

41	  სხვათა შორის, ავტოკეფალიის ამ ხასიათს განეკუთვნება საქართველოს 
ეკლესიის ავტოკეფალია, რომელიც უძველესი დროიდან წარმოადგენდა სა-
მისიონერო ზონას და იყო თავისუფალი, თვითმმართველი ეკლესია (ფიდასი 
ვლ., საქართველოს ეკლესიის ავტოკეფალია, ნიკოლოზ ღონღაძის და დავით 
ნებიერიძის თარგმანი, სულხან-საბა ორბელიანის უნივერსიტეტის აკადემი-
ური ჟურნალი „ორბელიანი“ N6, 2023, 4; Κυρίλλου Μητροπολίτου Κρήνης, Το 
Πατριαρχείο Κωνσταντινουπόλεως και η Αυτοκέφαλη Εκκλησία της Ουκρανίας, 
Κωνσταντινούπολις 2021, 26-27). ამიტომაც, კონსტანტინოპოლის საპატრიარქო 
ტომოსით მოხდა მისი დამოუკიდებლობის დადასტურება და არა მინიჭება. აქე-
დან გამომდინარე, საქართველოს ეკლესიის ავტოკეფალია თვისობრივად არის 
რომის, კონსტანტინოპოლის, ალექსანდრიის, ანტიოქიის, იერუსალიმისა და 
კვიპროსის ეკლესიების ავტოკეფალიის მსგავსი და ამიტომ, მისი ავტოკეფალია 
უნდა დაამტკიცოს მსოფლიო საეკლესიო კრებამ სამომავლოდ, განსხვავებით 
სხვა ეკლესიების ავტოკეფალიისა. სხვა მართლმადიდებელი ეკლესიების ავტო-
კეფალიისათვის საკმარისია მსოფლიო საპატრიარქოს წმინდა სინოდის გადა-
წყვეტილება და ტომოსი, რადგან მათ დამოუკიდებელი მმართველობის უფლება 
მხოლოდ ზემოხსენებული ტომოსების მეშვეობით მიიღეს. თუმცა, ყველა ეს ეკ-
ლესია საკუთარ მმართველობას ახორციელებს სრულად და სამართლებრივად.



26

გოჩა ბარნოვი

შესაბამისად, არგუმენტი, რომ მსოფლიო საპატრიარქოს სი-
ნოდის გადაწყვეტილებები ავტოკეფალიის მინიჭების თაობაზე 
არასრულყოფილია და საჭიროებს მსოფლიო კრების მიერ დამტკი-
ცებას, უსაფუძვლოა. 2019 წლის 6 იანვარს მსოფლიო საპატრიარ-
ქოს სინოდის მიერ ყველა ავტოკეფალიური ეკლესიისადმი გაგზა-
ვნილი ეპისტოლე არ მიემართება მათ მიერ უკრაინის ეკლესიის 
ავტოკეფალიის აღიარების საკითხს, არამედ, არსებული ჩვეულე-
ბის თანახმად, მათ ეუწყათ ტომოსის გამოცემის შესახებ.

აქედან გამომდინარე, შეიძლება ითქვას, რომ არ არსებობს 
რაიმე კანონიკური განწესება, რომელიც ავტოკეფალიის მინი-
ჭების პროცედურას არეგულირებდეს. მაგრამ, ხანგრძლივმა და 
ერთგვაროვანმა პრაქტიკამ წარმოშვა ჩვეულება, რომელიც უკვე 
სამართლის კანონის თანასწორია. ამიტომ, ვამბობთ, რომ ავტოკე-
ფალიის მიცემა მსოფლიო საპატრიარქოს საპატრიარქო და სინო-
დური ტომოსის მეშვეობით არის კანონიკური სამართლის განუყო-
ფელი ნაწილი42 და შესაბამისად, კმარი და სრულყოფილი. ამ წესის 
ეჭვქვეშ დაყენება საეჭვოს გახდიდა თავად ავტოკეფალიის გა-
მცემი მსოფლიო საპატრიარქოს ძალმოსილებასა და ინსტიტუტს. 
იგივე უნდა ითქვას, მსოფლიო საპატრიარქოს კომპეტენციაზეც, 
რომელიც არის ექსკლუზიური და მიემართება ყველა ეკლესიის 
ავტოკეფალიას. თუკი, მსოფლიო საპატრიარქოს ყველა აქტი იმ 
პირობით იქნებოდა, რომ ისინი აუცილებლად მომავალ მსოფლიო 
საეკლესიო კრებას უნდა დაემტკიცებინა, მაშინ, ახალი მსოფლიო 
კრების ჩატარებამდე, მთელი მართლმადიდებელი ეკლესიის მიერ 
აღსრულებული აქტები არასრულყოფილი იქნებოდა. ეს კი, მთელი 
საეკლესიო სავსების დაუცველობას გამოიწვევდა.

42	  Κυρίλλου Μητροπολίτου Κρήνης, Το Πατριαρχείο Κωνσταντινουπόλεως και η 
Αυτοκέφαλη Εκκλησία της Ουκρανίας, Κωνσταντινούπολις 2021, 26.



27

დიალოგი, N9(18), 2025

SOME ASPECTS OF THE GRANTING  
OF THE TOMOS OF AUTOCEPHALY

Gocha Barnovi*

Abstract

This article examines the phenomenon of ecclesiastical custom 
as a source of canon law, analyzes its relationship to Holy Tradition, 
and delineates its function in the procedure for granting autocephaly. 
Special attention is given to the gradual transformation of custom into 
a binding legal norm and, ultimately, a canon.

The study highlights that, from the sixteenth century onward, the 
Ecumenical Patriarchate has consistently issued Tomoi of Autoceph-
aly in response to petitions submitted by the interested parties. Over 
time, this uninterrupted and uniform practice developed into a stable 
custom that acquired the force of law. The relevance of this develop-
ment became particularly evident following the Ecumenical Patriar-
chate’s proclamation of autocephaly for the Church of Ukraine.

The article argues that the conferral of a Tomos of Autocephaly 
upon a local church constitutes the exclusive prerogative of the Ecu-
menical Patriarchate and represents a canonical, authoritative, and 
complete act grounded in centuries-old custom. As such, it requires 
neither additional recognition by other autocephalous churches nor 
ratification by an Ecumenical Council. Challenging this principle calls 
into question both the institutional authority of the Ecumenical Patriar-
chate and the stability of the wider ecclesiastical order.

Keywords: Custom, Canon, Autocephaly, Ecumenical Patriarchate.

*	 Sulkhan-Saba Orbeliani University. https://orcid.org/0000-0002-6250-5309


	ტექნოლოგიური და ეკონომიკური ინოვაციები შუა საუკუნის ქრისტიანულ ევროპაში
	ავტოკეფალიის ტომოსის გადაცემის ზოგიერთი ასპექტი
	გოჩა ბარნოვი

	Some Aspects of the Granting of the Tomos of Autocephaly
	Gocha Barnovi



